

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

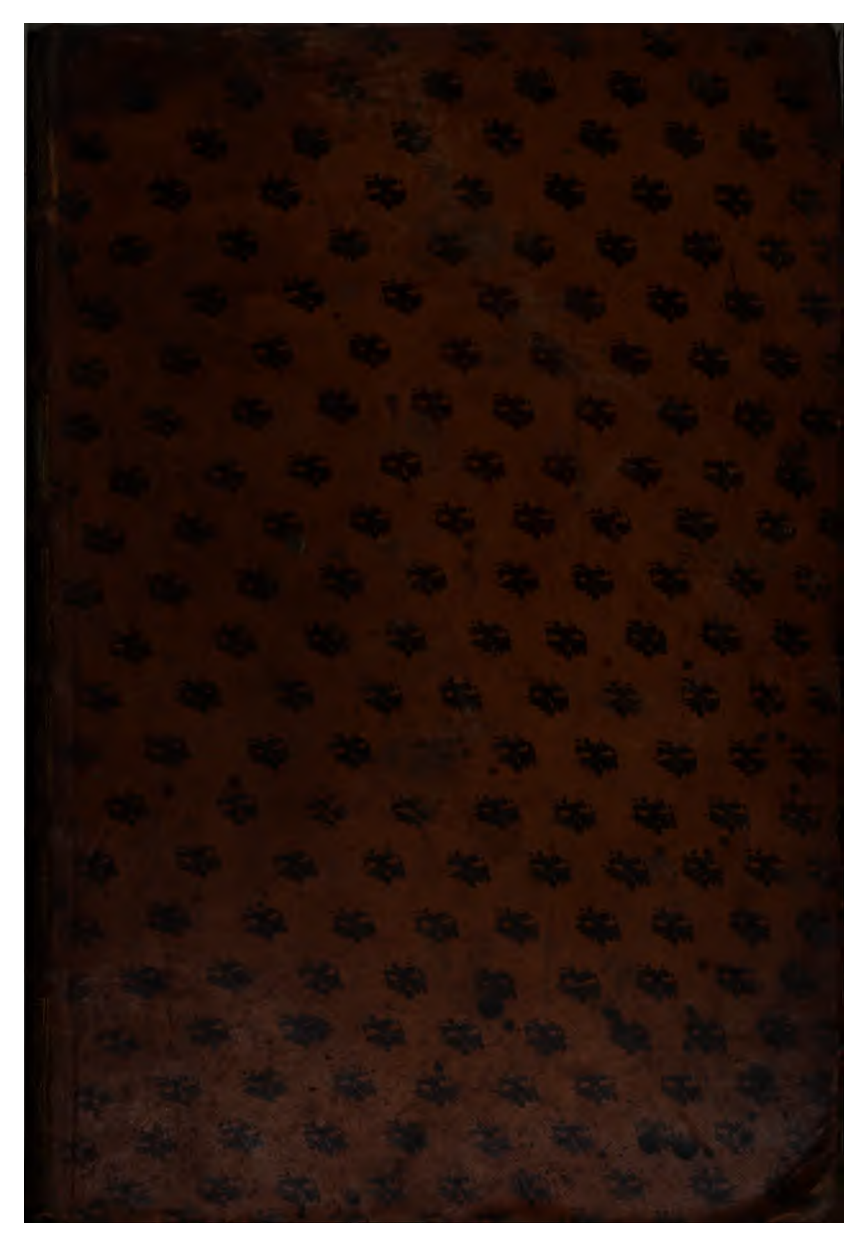
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

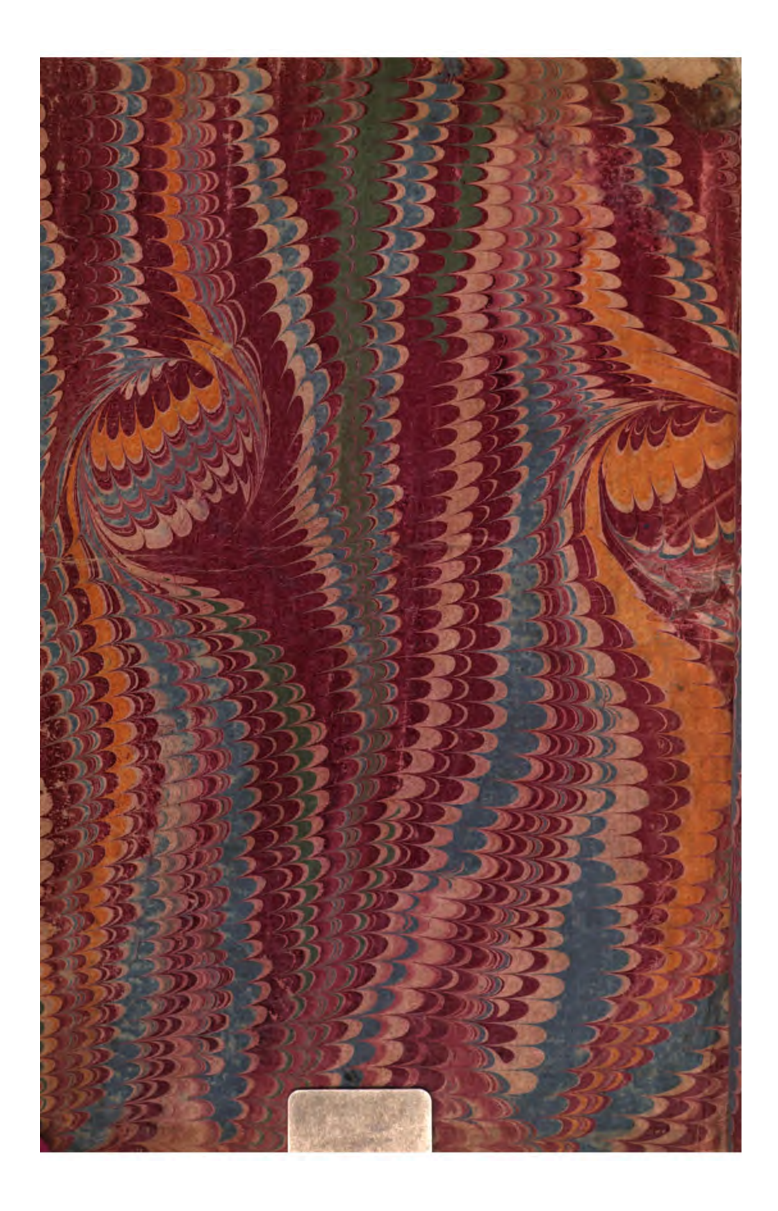
We also ask that you:

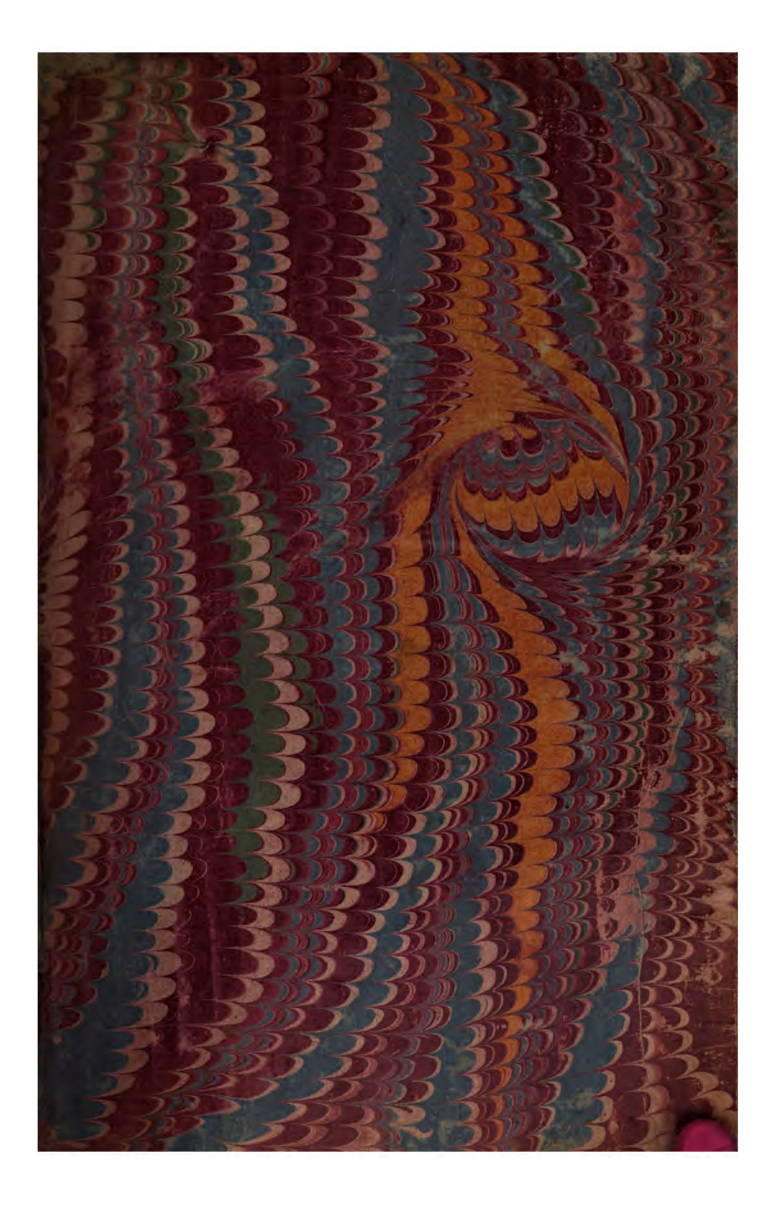
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# O B R A S

## DEL ILUSTRISSIMO,

EXCELENTISSIMO,

Y VENERABLE SIERVO DE DIOS

# DON JUAN

# DE PALAFOX Y MENDOZA,

DE LOS SUPREMOS CONSEJOS DE INDIAS, y Aragón, Obispo de la Puebla de los Angeles, y de Osma, Arzobispo electo de Megico, Virrey, y Capitan General de Nueva-España, &c.

# TOMO VI.

TRATADOS MISTICOS,

VARON DE DESEOS: PEREGRINACION de Philotéa: Necesidad de la Oracion: Egercicios de Recogimiento, y Constituciones para la santa Escuela de Christo.



CON PRIVILEGIO DEL REY NUESTRO SEÑOR.

En Madrid: En la Imprenta de Don Gabriel Ramirez, Criado de la Reyna Madres nuestra Sessora, Impresor de la Real Academia de San Fernando.

Año de M.DCCLXII.

大学的基础的 人名英格兰 基础 的复数 

Controlled All Market Cart

(a) In the second of the se

COURT AREA TO SEE

### ADVERTENCIA.

N este Tomo Sexto se contienen varios tratados Misticos, que son el Varon de Deseos, la Philotèa, Necesidad de la Oracion, Egercicios de Recogimiento, y Constituciones para la Santa Escuela de Christo. El Varon de Descos, que es el primero, fue Obra que compuso nuestro Venerable Obispo en la Ciudad de Megico quando estaba ausente de su Iglesia, y entre los mapores cuidados de la visita Secular de aquellos Reynos, y Tribunales. (2) Por Carta de un Varon docto, que se dirá, para el Venerable se sabe le escribió en pocas mañanas del año de 1641.(b) y no admite duda le tenia yà concluído en ocho de Noviembre del mismo año (c) y que le dió à la prensa el siguiente, como lo assegura Luis Muñoz de quien es lo siguiente. Intitulase, dice, Varon de Deseos, en el qual con profundo conocimiento de la materia, se explica buena parte de la Teologia Mistica, y las tres vias, y caminos de la vida espiritual. Es muy util para personas que ván por el. Dedicole à la Reyna nuestra Señora. Imprimiòse en Megico ano de 1642.

Repitió su edicion, despues de otras tres que se habian hecho en Madrid, y Valencia el de 1671. al principio del Tomo Octavo de la Coleccion de las Obras, el Reverendissimo Padre Maestro Fray Benito Orozco, Difinidor General Cisterciense, que sucedió en la solicitud de la Coleccion de estos escritos al Reverendissimo Padre Fray Joseph de Palasox, como lo resiere el mismo en el Prologo del citado Tomo, don-

de dice lo siguiente.

En esta Obra se vuelve à repetir impreso el Varon de Deseos, Libro verdaderamente de oro, que ha corrido con selicidad, y singular aprovechamiento de las almas. En el enseña nuestro Venerable Obispo los tres caminos, que regularmente señalan los Misticos para llegar á la perfeccion, Via Purgativa, Iluminativa, y Unitiva, que son los tres estados en que se halla el alma en esta vida mortal, deseosa de buscar à Jesu-Christo, desde la primera vocacion hasta la ultima corona. En el primero se considera el alma penitente: en el segundo, devota: y en el tercero enamo-

<sup>(</sup>a) Papeles del Venerable à los Padres de la Compañia, y à los Padres Carmelitas Destalzos, que estàn al principio de este tratado. (b) Papel del Padre Andrès Fernandez de Andrade, que se pondrà despues. (c) En el papol citado à la Compañía.

rada, gimiendo, deseando, amando, y llorando lo que pecó, deseando lo que busco, y contemplando lo que halló buscado: y assi; de estos tres estados, en el primero se explican los gemidos de el alma contrita; en el segundo los deseos de el alma devota; y en el tercero, los suspiros de el alma persecta. Todos son parecidos, porque todos llevan à un fin: en todos, como perfecto Medico de las almas, manificsta las enfermedades, para que se teman, y eviten: muestra las medicinas, y la calidad de ellas, para que no evitadas, se curen, y dá doctrina, llena de toda suayidad espiritual, para que aplicadas aprovechen: y como caminante tan experimentado, y sabio de estos tres caminos de espiritu, previene, y avisa de los riesgos que pueden ocurrir en ellos, para que no nos perdàmos en jornada, que tanto importa, enseñandonos el fin, que es la Patria Celestial. Conserva con cuidado el Autor en este Tratado, estilo claro, y de precision. Claro; porque las materias interiores necesitan de terminos faciles: habla con precisson, para decir mucho en pocas palabras, epilogando en breve Tratado un discurso tan abundante, y copioso, como es el que encierra las alabanzas de Dios, medios, motivos, y jaculatorias, en que explican las almas con ternura, descos, y amor de servirle, y agradarle.

Tal vez permite à la pluma, dejandola correr en el estilo, en que las voces hacen algun genero de cadencias (especialmente en las jaculatorias) de que usaron no pocos Padres de la Iglesia, y entre ellos en algunos lugares mi dulcissimo Bernardo; porque como el intento del Señor Obispo, es inflamar los corazones en el Divino amor, queda mas fijo en la memoria lo que con mas armonía, y suavidad percibe el oído; y assi vendrá á ser perfeccion al persuadir, lo que se juzga imperseccion en el hablar; y como le consiga el aprovechamiento, felicidad serà el tolerar la centura. Mas si se considera bien quan achacolos estàn los gustos para lo bueno, nadie estranará, que se atecte la sazon en lo que se dice, si la suavidad, es oro, que oculta, y disfraza la medicina, que aprovecha. Muchos Misticos, y Santos escribieron en verlo Obras de realzado espiritu; y la Iglesia usa de ellos en los Divinos Oficios, mirando á la utilidad comun, sin que se pueda juzgar defecto, lo que tan claramente se experimenta con autoridad, y fruto.

El juicio que de esta Obra hizo el R.P. Andrés Fernandez, Reli-

gioso grave de la Compañia de Jesus de Megico, consta de una carta suya escrita à nuestro Venerable Autor en el año de 1642. y dice assi. Heleído dos veces el Libro de V.S.I. la primera con curiofidad; la segunda con admiracion; y espero en el Señor leerle la tercera con espiritu ::: El mismo libro, Señor, se dá à sí los elogios que merece ::: Yo no sé de estas materias misticas, miserablemente profano, y aunque quando las leo las deseo, despues para practicarlas las temo::: La materia que V.S.I. ha escrito, segun me dicen, en pocas mañanas, ni Tertuliano con su pluma, y de sus Secretarios, no la huviera podido dictar, ni escrivir en muchos años ::: Ya he dicho à V. S. I. que yo no soy sino un Peregrino de este camino que enseña, y por esso no puedo hablar del estado de los afectos, y documentos ::: De los efectos podré ahora decir mas, porque me han movido, alumbrado, y enternerido, lo qual como no nace de mi, sino del ardor de su espiritu, no es contra modestia el confesarlo. Cierto, Señor, que si no fueran de V.S.I. estos Soliloquios, no se le podian negar á San Agustin, San Geronimo, y San Cipriano. O espiritu grande! O santissimo espiritu! Lo poco que se contiene en esta carta, es todo aquello que mi caudal puede otrecer à V.S.I. en hacimiento de gracias en habernos dado un tal Varon de Deseos, y tales descos. (d) Siguió en este Tratado el Venerable Obispo la idea, que propuso en verso latino el P. Hermano Hugon, Religioso Jesuíta en el pequeño libro que intitulo. Pia Desideria, ó vir Desideriorum, del que se han hecho varias impresiones. Pero N. V. Escritor solo tomò de èl la norma para explicar los tres estados , ò vias de la vida Mistica con mas extension, y abundancia; y assi es obra diversa en lo material, y formal aunque convienen en el argumento. Esta Censura sobre la que dieron los Padres del mismo Colegio, la que tambien firmaron los Carmelitas Descalzos, descubren bien la importancia de este escrito, y la veneracion que se merece. Hicieron memoria de el Gil Gonzalez Davila en su Theatro de las Indias, y Don Nicolàs Antonio en su Biblioteca Hispana,

(d) Prologo al Pastor de Noche buena de la impression del año 1645.

PAPEL QUE EL SENOR OBISPO de la Puebla de los Angeles, escribió al M. R.P. Andrés Perez, Provincial de la Compañía de Jesus.

Ntre las ocupaciones de mi cargo, deseo dár el primer lugar á las espirituales. Y assi, en medio de la variedad de negocios, y causas que corren por mi mano, por suplir en algo la ausencia de mi Iglesia, me ha parecido formar esta Obra Espiritual del Varon de Deseos, para las almas, que siguen el camino interior. Remitola á V.Paternidad muy Reverenda, para que tenga por bien de pasar los ojos por ella, y los demás Padres de un Colegio tan grave, docto, y espiritual la censuren, y enmienden, pues con esso quedarè yo con alguna satisfaccion de que han de conseguirse con ella los buenos efectos, que deseo. Guarde Dios á V. Paternidad muy Reverenda muchos años. Megico 8. de Noviembre de 1641. años.

> El Obispo de la Puebla de los Angeles.

RESPUESTA DE EL M. R. P. AND RES PERBZ,
Provincial de la Compañia de Jesus, y de los otros Padres doctos, y
graves, despues de haber visto la Obra.

### Ilustrissimo Señor.

N cumplimiento de lo que V.S. L manda, hemos visto el Libro, que V.S.L nos remitiò, y quisieramos dilatarnos mucho en decie nuestro sentimiento. Pero yà que se ha de decir en breve, nos contentàmos con assegurar, que su leccion nos ha sido de mucho gusto, por la esperanza cierta, que tenemos de el provecho, que ha de causar en todo este Reyno, y en donde quiera que se leyere. Y lo primero en que hemos puesto los ojos, es, en que co-

y the committee in the second

mienza V. S. I. cumpliendo la estrecha obligacion, que tienen los Señores Oblispos, de no leer, ni consentir, que se lean Libros, no solo profanos, pero ni aun ociosos, de cuya lection, ó se saca conocido daño, ó por lo menos no se configue provecho. K 🕖 para esto propone V. S. L. Libro por una parte tan util, y por otra tan entretenido pas ra todos los que quisieren ocuparse en el egercicio de la Oracion, á la qual sirve la variecad de Meditaciones, instrucciones, y documentos, que en el se hallan. Y aunque es assi, que pudieramos traher muchos testimonios de los Santos Padres, que han pres tendido siempre apoyar esta obligación a que tienen los Señores Obligos, contentamos nos con la autoridad de San Geronimo, que escribiendo al Papa Damaso una Episola, que intitula De Filio Prodigo, y es en orden la 164. habiendo dicho, que aquellas bed llotas, que vareaba el Hijo Prodigo, para sustento de animales inmundos, eran simo bolo de los malos, y dañosos Libros, que no solo son comida de los animales bruros, sie no de los Demonios: Passumus autem filiquas aliter interpretari: Damonis enim sunt cità carmina Poetarum , sacularis sapientia , Rectoricorum pompa Perborum , que suavitate deles zant, & dum aures capiunt, animam: quoque penetrant, & pettoris interna dejitiunt. (2) Ŷ habiendo afeado este estudio en todo genero de gentes, pondera ultimamente, quan propio sea de los Señores Obispos, y de los Sacerdotes, el prohibir estos Libros, y hacor, que los que estan à su cargo se ocupen en la leccion de los provechosos. Las palabras de el Santo, aunque diguas de mucha ponderacion, por ser largas, no so refieren aqui, pero substituyense en su lugar otras muy breves, y muy ponderadas de los Santos Padres, que escribiò San Pablo à su Discipulo Timoteo, Obispo de Eseso, en las quales, el primer egercicio en que le ordena se ocupe, es, la leccion de buenos, y provecholos Libros: Et nune dum venie attende lectioni ; exhertationi, & doctrina. (b) Donde casi todos los Santos Padres, que interpretan este lugar, como son San Chrifoltomo, Tenfilato, San Gregorio in Pafforali, part. 2. sap. XI. San Geronimo, fap. q. ad Galatas, pondéran, que entre las ocupaciones, que declara San Pablo, proprias de un buen Obispo, es la leccion de los buenos Libros.

Y assi la pone en primer lugar, y la antepone à la predicacion, y à la enseñanza de el Santo Evangelio. Por esto en la Iglesia, desde los Apostoles acà, siempre ha sido propio de los Señores Obispos extirpar, y destruir los Libros nocivos, y proveer à nuestra Santa Madre Iglesia los utiles, y provechosos, como lo hallamos en San Cletmente, lib. 1. Conssitus. Apostol. cop. 7. Y el Emperador. Constantino Magno, segun refiere Socrates, lib. 2. Histor. cop. 7. escribió una Epistola à los Obispos de su Imperio, encargandoles tuviesen esta por una de las mas principales ocupaciones de su ministerio Episcopal. Y San Agustin, cuyas palabras citarèmos luego, confirma singularmente este proposito. Y quando no huviesse otros muchos testimonios, que dejamos, bastaba para confirmar esto, lo que se cuenta en los Actos de los Apostoles, (c) de donde consta, que el Apostol San Pablo, en Eseso, hizo diligencia para que se bus-

cussen los Libros vanos, inutiles, y que no servian de más, que de ensegar suriotidades, y todos los que hallò, que fueron los que luego dirêmos, haciendo una hoguera en la Plaza pública, los quemo delante de toda la Ciudad. Las palabras del Texto, son estas : Multi autem ex ijs, qui fuerant curiosa sectati, contulerunt Libros, & combuserunt coram omnibus, & computatis pratiz illorum, invenerunt pecumiam denariorum quinquaginta millium. En la qual diligencia concurren muchas cosas, dignas de ponderacion (fuera de la principal de que tratamos, de que es oficio de los Señores Obispos cuidar de los Libros que se han de leer ) porque lo primero, dice el Sagrado Texto inmediatamente: Ita fortiter crescebat Verbum Dei, & consirmabatur. De donde se colige claramente, que los malos Libros, con su mala doctrina eran la cizaña, y la mala hierva que oprimiendo à la doctrina del Evangelio estorvaba, que no creciesse, pues quitada essa cizana, luego se echò de ver la medra, y el lucimiento que tuvo la predicacion Evangelica. Lo segundo, que siendo estos Libros, no en pequeña cantidad, sino à lo que parece, Librerias enteras, y muy copiosas, pues se computaban, y valuaban en cinquenta mil denarios (que no en valde notò el Texto Sagrado el precio) no reparò San Pablo, segun advierte San Agustin, sobre el Pialmo 61. en que el precio era tan numeroso, y mandò, que se quemassen. Las palabras de San Agustin son estas: Nostris in actions conscriptum esse, quia mulsi perditi codices suos omnes ad Apostolos attulerunt, & incensi sunt Libri, tam multi, ne pertineret ad Scriptorem facrum astimationem sorum facere, & summam pretij conf. eribere. Het veique propter gleriam Dei. Y si averiguamos, conforme à la mas verdam dera interpretacion, que cantidad era esta de cinquenta mil denarios, se harà este reparo mas digno de advertencia: porque los mas fólidos Interpretes, figuiendo el Texto Siriaco, que leyò: Afcendit pretium ad argenti quinque miriadas, (d) dicen, que equivale este numero à nueve mil libras de plata. Pues si tanto precio se tiene en poco. à trueque de obviar el daño, que causan los malos libros, bien se vè, quan necesario sea este cuidado de los Señores Obispos. Y assi los Sagrados Concilios se lo encargan anucho, como se vè en el quarto Concilio Carthaginense, en el Canon diez y seis. Y en el Concilio Lateranense, sub Leone Desimo, session 9. Y Niceforo, 9. libro octavo. Histor. refiere el grandissimo cuidado, que en destruir los Libros de mala doctrina. puso el Sagrado Concilio Niceno.

De donde se colige el agradecimiento que se debe à V. S. I. por haberse dignado de sacar á luz libro tan devoto, y espiritual, con que dando à las almas pasto, y mansenimiento saludable, cumple con tan forzosas, y apretadas obligaciones. Y no es la menor, que debemos reconocer, el ser el Libro de deseos; porque estos son el principio de todo camino espiritual, y es tan buen principio, que no solo es la mitad de el camino, como se suele decir, Dimidium falti, qui bene capit habet; pero la Divina Sabidurla, califica ette principio por fin de esta tan dificil jornada de la vida espiritual. Y assi en el cap. 6. de la Sabiduría, habiendo poco antes dicho, que el principio de la Divina Sabiduria contiste en buenos desoos: (e) Initium sapientia veristima es disciplina concupiscentia; parece que quedó tan pagada de este buen principio, que en el constituyo tambien el fin , y tornò à decir : Concupiscentia itaque sapientia , deducit ad Regnum perpesum. Y asi , querer instituir vn Varen de Deses, es querer formar un perpetuo estudiante de la facultad, que mas nos importa, que es la vida Espiritual, y nuestra saivacion. Por lo qual este Libro se debe estimar como un directorio, que certisimamente nos guia en el verdadero camino de nuestro bien, con tan varias consideraciones, documentos, y avisos espirituales, como en él se hallan, que parece estaba viendo este Libro, y la doctrina, que en él se contiene, aquel tan espiritual, y sabio Varon Tomás de Kempis, quando hablando de la utilidad que trahen configo los buenos Libros, en su lib. 5. de Discip. Claust. dijo: Utilis lettio ignorantiam noftram erudit, dubia solvit, errores corrigit, bonos mores instruit, facit cognoscere vitia, bortatur ad virtutes, excitat ad fervorem, recolligit mortem, recreat fastidiosum animum. (f) Todas las quales utilidades se hallan en ette Varon de Deseos.

Y ultimamente, Señor Lustrissimo, parece, que ha querido V. S. I. se verisique

(d) Lor. sup. cap. 19. Ad. (e) Sap. 6. (f) Thom. de Kemp. lib. 5. de claus.

le doctrina de San Agustin en el Sermon 56, ed Frattes in Herem, donde muly en particular trata de la utilidad, que trahe consigo la lección de los Libros provechosos y uno de los modos con que la explica, es, con estas comparaciones: Signt negotiatoribus neu sufficit de una tantum merte lucra conquirere, sed plures merces comparant, quibus substantias suas auguant, & agricola diversa seminum genera conautar servee, vude sufficienten sibi, & sus valeant cibos praparare: ita vobis, qui spiritualibus lucris studetis, non debet sufficere, quod in Ecclesia lectiones Divinas audiatis, sed in domibus, & in convivas vestris, & quando dies breves sunt, etiam in aliquibus boris in nactibus, lectionis Divina debetis insistere, ut in horreo cordis vestro, & spiritale possitis triticum comparare, & in thesauris animorum vestrorum utilia tectionis Margatitas resondere. Y que este haya de ser el fruto de este san util Libro; lo esperamos en nuestro Señor, que aumente la vida de V.S. I. para que tan fructuo-samente se ocupe en bien de las almas. Fecho en este Colegio de la Compañía de Jesus 8. de Enero de 1642. asíos.

Andrés Perez,

Andrès de Valencia.

Miguel Godinez,

Lorenzo Alvarado.

PAPEL DEL SENOR OBISPO DE LA Puebla de los Angeles, al Muy Reverendo Padre Fray Juan de los Reyes, Provincial de los Padres Carmelitas Descalzos, y Visitador de estas Provincias de la

Nueva-España.

Eseo mucho suplir la ausencia que hago á mi Obispado, por las materias á que as sisto, de el servicio de su Magestad, con dár algun pasto espiritual á las almas devotas, y que siguen el camino interior. Y como quiera que para hablar en puntos tan delgados, y subidos era menester mayor recogimiento del que tengo entre tanta variedad de negocios, y causas, me ha parecido conveniente, antes de entregar esta Obra al aprovechamiento de los Fieles, que es el que busco en quanto escribo, remitirla á las manos de Vuesa Paternidad muy Reverenda, y de su Religion, para que me adviertan lo que fuere necesario enmendar, pues con justa razon podémos todos reconocerlos por Maestros de espiritu, como aquellos que con Profesion muy particular siguen un camino tan alto. Y señaladamente deseo, que lo vea el Padre Fray Juan de JESUS Maria, de cuya ancianidad, y experiencia, en cinquenta años de habito, y setenta de profesion espiritual, puedo siar con su aprobacion deponer el escrupulo con que estoy, pareciendome no ser digna esta Obra de salir á luz. Guarde Dios á V. Paternidad muy Reverenda, como deseo. Megico, 20. de Enero de 1642. años.

El Obispo de la Puebla de los Angeles. RESPUESTA DE EL M.R.P. FRAT JUAN DE LOS REYES, Provincial de los Padres Carmelitas Descalzos, y Visitador de estas Provincias de la Nueva-España, y de otros Padres doctos, y graves, despues de baber visto este Libro.

### Ilustrissimo Señor.



ON mas justa razon, que Seneca, en ocasion semejante, pudieramos decir lo que él en la Epist. 45: que el remitirnos el Libro,
intitulado Varon de Deseas, que contiene las tres Vias de la vida,
y camino Espiritual, para que le veamos: Indulgentia scio esse non
judici, es mas savor que se nos hace, para que leyendole aprendamos, que necesidad de nuestro juicio, y parecer para que le
aprobèmos. Pues siendo Obra de quien en todas materias, y á to-

das luces las ha dado siempre tan lucidas, y con debida justicia aplaudidas de los ingenios mas ilustrados, y eruditos, no necesita de censura, quando excede á las que de la materia han cortado la pluma mas delgada. Y fiendolo tanto esta, el estilo realzado, y muy apto à ella, la hace tan inteligible, que parece dà testimonio bastante, que es mas practica en esta facultad de su dueño, que especulacion, à que no puede llegar la de el mas vivo ingenio; con que lo que otros libros, en este camino Espiritual acobardan, y detienen, este alienta, y facilita. Que si bien en los documentos, y escêtos de cada uno de sus capitulos, corta, y mortifica; pero en sus asectos tiernos, enciende, y alienta la voluntad. Con que parece, que à este Libro se ajustan las palabras, que de aquel alfange versatil, y encendido del Paraiso dijo San Bernardo: Incisio pariter, & incensio quibus nibil carni terribilius est: que cortaba à dos manos con sus acerados filos; encendia, alumbraba, y abrasaba con sus sogosas llamas à los que á él se llegaban. Lo mismo se descubre en esta Obra, y en cada uno de sus capitulos, que con sus documentos, y efectos corta, y circuncída, huella el mundo, mortifica pasiones, rinde apetitos, dese tierra menudas propiedades, que es en el camino espiritual importantissimo. Y con sus encendidos afectos, abrasa, enamora, y fervoriza el alma. ¿ Quien dudarà segun esto, de que conviene al servicio de Dios, á la utilidad de la Iglesia, à la enseñanza de los Maestros de espiritu, à la direccion de los discipulos, al aliento de todos, que sala ta à luz comun, obra en que tanto se descubre la Divina luz, y tanto apoya su Cruz? Y si en todo este Libro resplandece tanto la Caridad para con Dios, mostrandole tan amable, y comunicable la Esperanza, descubriendo el camino de la gloria, á donde ha de mirar nuestro fin, la Fè, dando tanta luz para el conocimiento de el objeto de ella, de sus persecciones, y atributo; bien lejos estarà de que se descubra en ella cosa contra su Divina Magestad, ò su Santa Ley, ni menos contra buenas costumbres, antes como medio eficaz, y proporcionado para adquirirlas con ventajas, debe V.S.I. mandar, que se dè luego à la estampa. De este nuestro Convento de San Sebastian de Descalzos Carmelitas de Megico, à 12. de Enero de 1642. años,

Fr. Juan de los Reyes.

Fr. Andrès de los Santos.

Fr. Juan de Jesus Maria.

Fr. Rodrigo de S. Bernardo.

PARECER DEL REVERENDISSIMO PADRE MAESTRO Fray Juan Bautista Ruiz Ramirez, del Orden de la Santissima Trinidad Calzada, Predicador de su Magestad, y Examinador Synodal de el Arzobispado de Toledo.

E orden, y comisson de el Señor Doctor Don Francisco Forteza, Vicario de la Villa de Madrid, y su Partido, han llegado à mis manos los Gemidos de el alma contrita, los Deseos de el alma devota, y los Suspiros de el alma persecta, escritos à la sombra de el famoso titulo de el Varon de Deseos, con la pluma bien cortada, servoroso zelo, y ardiente devocion de el Ilustrissimo, y Excelentissimo Señor Don Juan de Palafox, y Mendoza, Obispo de Osma, para que los censure, ò por mejor decir, para que los celèbre, y admire. Bastan los ecos de el nombre de un Varon tan esclarecido, y Escritor tan erudito, como testifican en todo el Orbe Catholico sus Obras, sin que à sus Elogios se acrecienten nuevos explendores, ni acomoden diserentes diseniciones. Dispuelto el cuidado, y desvelo, que en su fabrica empleó, con tanta novedad en el orden, con tanta dulzura en las sentencias, con tan cordial suavidad en las palabras, y con tan peregrina claridad, que ha hecho inteligible el trato familiar, que pueden tener en esta vida las criaturas con su Criador (retirado, y escondido el modo) en la Teologia Mistica, donde lo que se encierra es secreto, enigmatico, y misterioso. Con que yá los que viven descosos de gozar de Dios, y tener con su Divina Magestad secretas comunicaciones, y recibir singulares savores mediante la contemplacion, y actos de Fè, no se podran escusar, ni los que con sus tibiezas estan menos encendidos en su amor. En esta tarea lucida se hallan advertencias, reglas, documentos, sentimientos, esectos, y asectos, que servirán de gobierno à los Multicos, en las Vias Purgativa, Iluminativa, y Unitiva. Repetidas veces estas guias de los caminantes espirituales, han visto con la prensa la luz comun, que gozan los mortales: empero, para que en todas las edades, como antorchas encendidas, lleven con felicidad muchedumbre de almas à Dios, es bien que por medio de el molde vuelvan à lucir. Porque si no se puede negar, que en estos siglos estragados, es grande el numero de doctos que hay; no es tan crecido el de los Maeltos de esta facultad misteriosa de el espiritu: si igualàra, mas numeroso fuera el de los Santos, y desenganados, y menor el de los pecadores, y distrahidos. De aprobacion podràn servir, las que con antelacion à esta se han hecho por sujetos de toda veneracion; siendo tan corfiente, y segura la doctrina, que enseña este Libro, y tan conocidas las medras, que ha obrado en las collumbres su letura. Lo dicho, y la traduccion, que hizo de el Idioma Aleman en Castellano el Señor Obispo, en su tierna edad, de la vida milagrosa, penitente, y extatica de el Venerable Padre San Henrique Suson, hijo de el Glorioso Patriarca Santo Domingo, solicita de justicia la licencia, que se pide; porque lo prodigioso de el obrar, y lo limado. de el estilo, descubren, aunque en breves hojas, el oro de mas finos quilates, que abraza la practica de la espiritualidad. Con estas luces misteriosas, y Signadas proposiciones, declaran lo que entienden los Misticos Doctores: Fortis , dulcis , liber , incessabilis , insuperabilis , vulnerans , ligans , languenscens , defectionem causans. Verificadas las reconoceran los pretendientes de el Divino Amor, palando los ojos por la Oracion que tuvo nueltro Santo, por los trabajos, perfecuciones, y falsos testimonios, que padeció, por las rarissimas penitencias en que se egercitò, y por los singulares favores, y regalos sabrosos, que recibio de Christo, y Maria Santissima su Madre. El nombre de Abrahan quedò magestuoso, y engrandecido con una letra que se añadió, pien-san graves Expositores; si el Varon de Deseos, por sí solo era celebrado, y se habia hecho grande lugar en la estimacion de todos, y como quedarà, acrecentado con el numero de letras, que representan, y declaran la practica de un Ministro Espiritual de la Divina, y Eterna Sabiduria (escondido su nombre con la humildad) si yà bien conocido por sus reelevantes ocupaciones, y no imitables egercicios; mas que mayor à todas luces, en grado superla ivo. Assi lo siento. En este Convento de la Santissima Trinidad, calle de Atocha, quince de Julio de 1670. Ealro meliori judicio. Y que no tieno cosa, que se oponga à lo que pide el Santo Concilio Tridentino, para que se impriman los Libros.

Fr. Juan Bautista Ruiz Ramirez.

#### FE DE ERRATAS.

PAG. 50. lin. 27. dice Mudo: lee, mundo. Pag. 71. lin. 1. dice quitais: lee, quietais. Pag. 128. lin. 5. dice en la falud: lee, es en la falud. Prg. 133. lin. ult. dice procura: lee, procurar. Pag. 188. lin. 14. dice convengan: lee, convenga. Pag. 241. lin. 3. dice afluentur: lee, afluenter. Pag. 253. lin. 35. dice vista: lee, visto. Pag. 255. lin. 2. dice fabia: lee, fabio. & lin. 20. dice quod: lee, quid. Pag. 256. lin. 21. dice diviertes: lee, divierten. Pag. 263. lin. 13. dice habitabimus: lee, habitantibus. Pag. 267. lin. 10. dice pagadas: lee, pagados. Pag. 319. lin. 14. dice padece: lee, parece. Pag. 348. lin. pen. dice le dijo: lee, la dijo. Pag. 408. lin. 6. dice arrancar: lee, arrancarla. Pag. 415. lin. 27. dice fragillssimo: lee; fragilissima. Pag. 428. lin. 22. dice con arbol: lee, con el arbol. Pag. 546. lin. 16. dice egercicion: lee, egercicios.

El Tomo sexto de las Obras de el Venerable, è Ilustrissimo Señor Don Juan de Parlasox, que contiene el Varon de Deseos, la Peregrinacion de Philotèa al Monte Santo de La Cruz, y la necesidad de la Oracion Mental: Para que esté conforme con el que sirve de Original se salvarán las erratas de esta segray assi lo certifico en esta Villa, y Corte de Madrid, à diez y seis dias del mes de Junio de mil setecientos y sesenta y dos.

Doft. D. Manuel Genzalez Ollere, Correct. Gener. por S.M.

# AFORISMOS ESPIRITUALES,

QUE SE CONTIENEN EN ESTOS quarenta y cinco Sentimientos del Varon de De-Jeos, para mayor facilidad, y aprovechamiento de las almas.

## INTRODUCCION

### 'AL VARON DE DESEOS.

Domine ante te omne desiderium meum: & gemitus meus à te non est absconditus. David, Psalm. 37. v. 10.

Puerza que Dios ha puesto en los deseos, y su eficacia, y valor. pag. 1.

Daniel, Varon de Deseos. pag.2. n.2. Christo nuestro Señor, Principe de los que desean.p.2.n.2.

Que han de tener los descos para obligar à Dios con ellos.p.2.n.2.

Los deseos, y las obras anden siempre proporcionados, y parecidos, p.3.n. 3. El Padre Hermano Hugòn, Religioso de

la Compania, y su erudicion. p.3. n.3.

Asunto de este Padre en el Libro, que llaman PIA DESIDERIA. p. 4. n.5.

Division de la obra, que se llama VA-RON DE DESEOS. p.4. n.6. Tres Vias. Purgativa. Iluminativa. y Uni-

Tres Vias, Purgativa, Iluminativa, y Unitiva, y su difinicion, y lo que significan. p.4. n.6.

Imagen, o Geroglifico, en que se conocen las tres Vias. p.5.2.7. Determinacion del que quisiere entrar en estas tres Vias, y camino espiritual, lo que importa buen Maestro. p. 5.n. 9.

Estos tres caminos, y Vias, nunca se acaban de andar, y como se entiende esto, y la humildad que deben tener los que tratáren en ellas. p.6.n.10.

Andar en fe, quan necesario es en el camino espiritual, y què sea andar en se. p. 7. n. 11.

La vida espiritual es facil, y breve, con la gracia de el Señor, y sin ella imposible. p. 7. n. 12.

La vida espiritual no es tan larga como piensan algunos, ni tan breve como creen otros. p.8.n.13.

Oracion determinada ha de tener el que siguiere la vida espiritual-p.9-n. 14.

Devocion de la Pasion de Christo nuestro Señor, y la Virgen Maria su Madre, importante en la vida espiritual.p.9.n. 15.

## PARTE PRIMERA.

### VIA PURGATIVA.

### ADVERTENCIA.

L principal empleo de la Via Purgativa, es llorar los pecados, y como se ha de entender esto. pag. 10.

#### SENTIMIENTO PRIMERO.

Anima mea desideravit te in nolle. Isaas, cap. 26.v.9.

Primeros pasos del alma que busca à Dios, poca luz, y muchas tinieblas.

Peleas de la gracia, y la naturaleza, en los

principiantes. p. 11.n.1.

Mormuraciones de los hijos del figlo, à los que se resuelven de feguir à Dios en la vida espiritual. p. 11.n.2.

Principiante espiritual, comenzarà à conocer los movimientos de la alma en sí, y como se entiende esto. p. 11. n. 4.

Interior aliento, y animo, que darà Dios al principiante.p. 1 2.01.5.

Determinacion grande de los principiantes, para penitencias, y como Dios les deja empeñaríe en ellas, y por que, p. 12. n. 6.

Ternuras, y regalos de los principiantes.

pag.12.n.7.

Lagrimas, y conocimiento del alma que comienza à gustar de Dios.p. 13. n. 8.

Desestimacion que ha de tener el principiante en la vida espiritual, de las mormuraciones del siglo, y razones para esto. p. 14.n. 10.

Como se ha de portar el principiante en las tentaciones, y que acuda à la orasicion, y à el Maestro.p. 15.n. 12.

Si cayere el principiante en la vida espiritual, no desmaye, p. 15.n. 13.

El principiante consulte las penitencias con su Padre espiritual.p. 15.n. 14.

Actos de negacion al gozar, y egercicio de padecer, son utiles, señaladamente en principiantes, p.15.n.15.

Huir las ocationes, es sumamente importante en todos, y mas à los principiantes, y por què. p. 16. n. 16.

#### SENTIMIENTO IL

Deus tu scis insipientiam meam, & delica mea à re non sunt abscondita.Psal.68.v.6.

Onocimiento en los principiantes mas claro, de reconocer las puerilidades, que seguian en esta vida.p. 16.
n. r.

Que ha de hacer con este conocimiento el espiritual.p.17.n.2.

Caidas ordinarias, aunque leves, de los principiantes, y lucha con las pasiones antiguas.p. 17.11.3.

Luz, que darà Dios al espiritual, con que conosca lo penoso que và envuelto en lo gustoso de la vida.p.17.11.4.

Tibieza con que se hallara el espiritual para seguir lo agradable, y vano de el ...mundo.p.18.n.5.

Gusto espiritual, que darà Diosal mistico, de referir sus culpas à su Divina Magestadipi 18 mistire.

Superior modo de entender del espiritual sobre si mismo, p. 28, n. 7.

Conocimiento del espiritual de las penalia dades, y devanĉos, que ha seguido en la vida pasada, y soliloquios con Dios es esta razon. p. 18.n.7,

Descos vanos del mundo, inquieros, sugirivos, y desordenados p. 19. n. 8.

Constancia que ba de tener el espiritual, en no volverse à embarcar en el mardel siglo. p. 20. n.12.

Reverencia con que ha de usar el espiritual de la luz que le dà, de que es vanidad lo que amaba, y por què. p.21.

Propio conocimiento utilissimo, pero es necesario pasar desde el al de Dios. p. 21.11.14.

Ńo

No es bien despues de consesados, y perdonados los pecados, individuar sus especialidades, sino por mayor llorarlos, y por què. p.22. n.15.

SENTIMIENTO III.

Miserere nei Domine quoniam infripus sun: fana me Domine, quoniam conturbata sum ofa mea.Palm.6.v.3.

Principiantes, en la qual comienza la fiebre del amor Divino á arder, y lo que dice el enfermo al Medico.p. 22.11.1.

Primeros sentimientos del amor de Dios, en el espiritual.p.23.n.2.

Gusto interior en el principiante, de acercarse à Dios, con la siebre del amor Divino. p.23. n.3.

Discrencia de llorar los pecados un alma, por si, ò por Dios.p.23.n.4.

Lagrimas que lloran los pecados, y en que

fe diferencian de las que lloran, el poco amor que se tiene à Dios. p.23.n.5.

Asectos, y exclamaciones del alma, que
comienza à sentir amor de Dios.p.23.
n.6. y 7.

Lo que conviene que el alma se dege curar de Dios. p. 27. n. 8.

Levantarse conviene al alma del proprio conocimiento al de Dios.p.26.11.9.

Confesar el enfermo su enfermedad, primer remedio de la enfermedad espiritual. p. 26.n. 20.

Sangrias de la propia voluntad, es el remedio mejor para curar las almas. p.26.n.11.

#### SENTIMIENTO . IV.

Vide humilitatem moan, & laborem meum, & dimitte vniverfa delitta mea. Pl. 24.v. 18.

L principio de todos nuestros daños consiste en la irascible, y concupiscible, y como las cura Dios.p.27.n.1.

Causa porque el alma à los principios, no puede seguir, sino con dificultad, la vi-da espiritual. Alli.

¿Porque parece el alma atada à una tahona, y que la vàn con amenazas haciendo caminar. Alli.

Repugnancia de la carne al espiritu, señaladamente en los principiantes, p. 28.

Luz que Dios darà al alma principiante agres las tinichlas. p.28.n.4.

Quejale el alma-principiante de sus sequedades.p.28.n.5.

Lo que pesa la carne en los principiantes, por la flaqueta del espiritu, aunque siempre dà Dios suerzas bastantes.p.28. n.6.

Lagrimas del alma, que siente dificultad en seguir la vida espiritual. p. 28. n. 7. v 8.

Justicia del Señor, con el espiritual, que pues no obedeció èl à Dios, no le obedezca à èl su cuerpo, y lagrimas sobre esto. p.29.n.9. y 10.

No se desaliente el espiritual en las repugnancias del cuerpo al alma, pues todo lo permite Dios para su bien.p. 30.n. 1 I

Quanto mas hace penar el mundo al pocador, que Dios con las tribulaciones al justo.p.30.n.12.

Lo que debe holgarse el espiritual, de que Dios se digne de atribularse, por ser zan piadosa, y sabrosa su bendita mano. p.30. n.13.

El espiritual debe acudir con todas sus quejas al Señor.p.3 1.14.

#### SENTIMIENTO V.

Memento queso, quod sicut lutum seceris me, & in pulverem reduces me. Job.cap.10. v.9.

Omo el barro en las manos del ollero, es el alma en las de Dios.p.3 1.

El alma siente mas facilmente en lo que descace de lo persecto, que en lo que se acerca à lo mejor, y en que estado es esto.p.32.m.2.

Utilidades que se siguen al alma, de conocer su miseria, y no su aprovechamiento.p.32.n.3.

Conocimiento de la propia fragilidad, affi en lo material, como en lo formal del cuerpo, y alma. p. 32.11.4.

Fragilidad del cuerpo al vivir, y del alma al obrar.p.32.n.5.

Corta estimacion que hace el alma del cuerpo, quando Dios le dà el conociamiento de su fragilidad.p.33.n.6.

Desprecio de lo temporal, que và envuelto con el conocimiento de la fragilidad humana. p.33.n.7.

Lagrimas de humildad, en el conocimiento de la fragilidad humana-p.33.n.8.

Confesion del espiritual à Dios, son el conocimiento de su fragilidad. p. 34. n. 9. Pi-

Pi de à Dios el alma, que sea alma de su alma,y que la anime como su alma ani-

ma el cuerpo. p.34.n.10.

El conocimiento de su fragilidad, no ha de despertar en el espiritual tenerse lastima à sì mismo, sino tenerse aborrecimiento. p.35.n.11.

Guerra espiritual del mundo contra Dios, y de Dios contra el mundo, y quien sigue la vandera de Dios, y quien la del mundo.p. 3 5.n. 1 2.

Consideracion utilissima, de que aunque es flaca la naturaleza, es inevitable la

gracia.p.35.n.13. y 14.

Gozo que deben tener las almas de ver su aprovechamiento, y bien, y todo lo que les toca en tan buenas manos, como las del Señor.p.36.n.15.

El conocimiento de la fragilidad propia, no ha de fervir para escular sus pecados,

sino para acusarlos.p. 3 6.n. 1 6.

Quanto conviene, que desde luego se vaya el espiritual recatando de la vanidad.p.36.n.17.

#### SENTIMIENTO VL

Peccari, quid faciam tibi , d'enflos bominum! Quare posaisti me contrarium tibil Job. Cap.7.V. 20.

Ayores tribulaciones del alma, y con ellas mayor conocimiento. p. 37.n.1.y 2.

Quejas à Dios, mezcladas con ardiente amor à Dios, y como se entiende esto,

p.38.n.3.

Quejas amorosas, sobre aquel verso de Job. Peccavi, quid faciam tibi, & custos beminum! p.38.n.3.

La virtud se persecciona en la tribulacion, y siempre es mayor en Dios el socorro, que et olvido. p.39.n.4.

El alma algunas veces se culpa, y se buelve à culpar en un mismo discurso, y cómo se entienden estas contrariedades. p.39.n.5.

Con las tribulaciones se configue mas amor Divino, y mas constancia para perfeverar, p. 3.9.n.6.y 7.

Lagrimas del pecador atribulado, que yà comienza à ser aprovechado. p. 40. n. **3**.y9.

Deseos del alma para saber la voluntad. del Señor. p.40.n. 10.

Porque despues del Bautismo, puede mas en nojotros lo malo, que lo bue; no, que con èl nos dió el Sehorpuso.

Animo, y esperanza que ha de tener el alma en Dios, aunque le parezca que lo tiene lejos de sì en las tribulaciones. p.41.n.11.

La espada de la propia voluntad, la ha de rendir el alma à Dios en las peleas espirituales. p.41.n.12.

Alegria interior en los egercicios espirituales, muy importante. p.42.n. 13.

Dios nunca se pone contrario al alma, que bien quiere, y bien le sirve, y como se entiende decir Job à Dios, que se ha puelto su contrario.p.42.n. 14.y 15.

#### SENTIMIENTO VIL

Cur faciem tuam abscoudis , & arbitraris me inimicum suum? Job cap. 13.v.24.

CEquedad del alma, de no sentir à Dios, quando solo busca à Dios: como se entiende esto, p.43.n.1.

Dios, aunque todo lo sabe, y todo lo puede, con todo esso ama las almas que le aman, de suerte, que à un rayo de obscuridad, les alumbra con muchos de luz, de manera, que no, parece que sabe cubrirse la cara: y como se entiende elto, p.43.n.2. y 3.

Sentimientos del alma, quando Dios se le encubre, y deseo de mayores penas.

Deseo del alma de hallar à Dios, no solo à la gracia, sino al sentimiento, en su alma. p.44.n.5.

Disparates discretos de las almas espiria tuales, quando arden en el amor divino, y que no son estos disparates, pa 44.n.6.

Gozo del alma en cierto estado, en hablar con milticos: y como se entiende, P.45.0.7.

Afectos, y exclamaciones del alma, que busca à Dios, quando se le esconde Dios. p.45.n.8.

El alma quiere obligar à Dios con el amor que siente, quando no siente & Dios, y confiesa que ya es ocra, p.45. n.8.

Donde ha de buscar el alma à Dios, y le hallarà, p.46.n.9.

Gozo del alma al padecer, quando fon mayores los fentimientos del amor, que no los de la tribulacion, p.46. D.IO.

Tom.V1.

Aunque buscar sentimientos del amor de Dios suele ser bueno, es mejor vivir en sé, y amarle, y servirle heroycamente, aunque sea sin essos sentimientos, p.47.n.11.

Templanza, y moderacion, con que se han de desear, y buscar los sentimientos del amor divino, p.47.0.12.

Esperanzas que debe conservar el alma, de que nunca Dios la tiene por su contraria, si de verdad ella le sirve. p.47. n. 13.

#### SENTIMIENTO VIII.

Quis dabit capiti meo aquam; & plorabo die, ac nocte ? Hierem.cap.9.v.1.

Abiduria con que Dios forma la vida espiritual de las almas, y como las guia con rogalos á vista de las tribulaciones, y con las tribulaciones, à vista de los regalos, p.48.n.1.

La vida de Christo nuestro Señor, es el egemplar de la vida espiritual: y còmo fe entiende esto, p.48.n.2.

Conocimiento que Dios dà al alma de su miseria, y de la miseria de la vida, y motivos de làgrimas, y dolor, p.49.

Desco de la soledad en el alma, con el reconocimiento de su miseria, y de la de esta vida mundana, y transitoria. P-49-n-3.

Dotor que irà fintiendo el alma, de los pecados agenos, sobre el que tiene de los suyos, p.49.n.3.

Afficción del alma al filencio, parecido à la foledad, pag. 49-11-4- y 5-

Aversion à siestas, y entrerenimientos en el alma, á quien Dios dà conocimiento, y dolor de sus pecados, y de los agenos, p.49.n.6.

Làgrimas con que llora el alma delante de Dios su miseria, y la de esta vidatranstoria, p.50.n.7.

Motivos nobles, para llorar el alma delante de Dios, p. 50 in. 8.

¿El mundo què puede dàr à los que le siguen sino miserias, y penas? p. so.nis. Que digno està el mundo de ser llorado, si se mira eon la luz clara. p. s.n.no. En España, y en Italia, solo vive pura la Fè, y sin mezcla de heregias, pag. s.n.n.n.

Miseria de algunas Provincias, que dejan á su Rey, y Señor natural, y daño que de esto les resulta. p. 52.n. 12.

Làgrimas de los Pontifices, Reyes, y
Sacerdotes, son necesarias, por ser la
causa tal, y tan universal, que necesita de estas làgrimas. p. 52.n. 13.

Que deben pedir en ette tiempo las almas devotas à los pies del Señor Crucificado ? p.52.n.14. y 15.

Pocos fon los enemigos, si Dios nos ayuda, y nosotros le servimos. p.53. n. 16.

Quando Dios da conocimiento con muchas làgrimas, conviene templar algo los egercicios, y porque p.53.n.17.

Las almas no vivan asidas à las lágrimas, p.53.n.18.

Las almas recogidas, y devotas, no vivan retiradas de su obligación, ni encogidas para hacer lo que convenga al fervicio de Dios, p.54.n.19.

Las almas devotas, no folo se retiren de la obediencia por buscar mas quietud,, pero ni de la caridad, sino es que Dios las llame, p.54-n.20.

Prudencia que han de tener las almas zelosas, para que no se salgan à soberbias, p. 55.n.2 I. & seq.

#### SENTIMIENTO IX.

Dolores inferni circundederunt me, praoccapaverunt me laquei mortis. Pl. 17. V. 6.

Iscreta mano de Dios en gobernar las almas en la vida espiritual. p. 56.n. 1.

Hermoso espectaculo, si se pudiera ver, como gobierna Dios las almas, p.576 n.1.

Las almas unas veces estàn para ilorar, y ilorario todo, y otras ban de buscar quien las llore. p.57.n.1.

Temor santo de Dios en las almas, y utilissimo, y necesarissimo: y porque ». p.57-n-2.

Temor fanto, que otros efectos obra? P-57-n-3.

En seniendo à Dios se conoce el alma, y en conociendose, imagina mejor de sus progimos, que de si, que es gran virtud. p.57.n.4.

Quanto conviene à los Prelados, y Saperiores corregir con amor p. 58.0.5.

Conocimiento de los peligros de que: Dios ha librado à un alma, y quanutil es. p. 5.8.n.6.

Gemidos, que dà el alma, y exclama-

cion

ciones à Dios, por los trabajos, caladas, y castigos, de que Dios la halibrado. p. 58.n.7.

Lo que deben temblar las almas, de no. faber si están en gracia, p.59.n.8.

Temor fanto del rielgo que el alma tuvo en la vida pasada, de no conocerse, quanto aprovecha, p. 59.n.8,

Cuentas que el alma se toma á si misma, á vista del santo temor de Dios: lean estos asectos los que huvieren osendido al Señor, que importan, p. 19. n. 9. y 10.

Las almas han do andar compungidas con el conocimiento, y confoladas con la esperanza. p.60.n.11.

Cuidado de las almas, en sijar bien en ellas el proposito de no osender à Dios, y huir las ocasiones de enojarle, p.60.1,12.

Las obligaciones, cada uno de su estado, no las ha de dejar, sino servir à Dios en 61, quando su Divina Magestad no le llame à otro estado. p.60.n.13.

El alma, pues conoce que todo su dano le resulta de su propia voluntad, aborrezcala, y gobiernesse por la de Dios. p.61.n.14.

No es buena curiolidad meterfe en averiguar si està en gracia, ò no el alma, sino espere lo mejor, y tema santamente lo peor, y haga siempre sus diligencias para estarlo, p.65,n.15.

#### SENTIMIENTO X.

Non intres in judicium cum servo tuo: quia non justificabicur in conspettu cuo omnis vivens. Psalm. 124.v.2.

Anidad que suelo eriarso en el alma, y como la cura Dios con tomarla cuenta de sus muchos pecados, y pocas virtudes, p.62.n.1. y 2.

Riefgos en la vida del mas espiritual, y quanto conviene su conocimiento. p.63.n.3.

Conocimiento en el espiritual mas claro, no solo de las pasadas, sino de las impersecciones presentes, p.63.n.4.

Temor santo que le resulta al alma, de entrar en cuentas con Dios. p.63.n.5. Olvido de lo bueno en el alma, para no desvanecerse, y memoria de lo malo que ha obrado para llorarlo, es dòn de Dios. p.64.n.6.

Cuentas que el alma ospiritual se toma à

sì primero, porque Dios la perdone, y no la reduzca à cuentas. p. 64. n. 7.

Cargos que se hace el alma-à sì misma, de lo que Dios ha hecho con ella. p. 65.n.7.

Cargos que se hace el alma, de lo que ella ha hecho con Dios. p.65.n.8.

Conocimiento de su vanidad en el alma a de haber pensado que era algo. p.65.

Lo que conviene que el conocimiento que tiene el alma de su miseria, no le acobarde obrar lo mejor. p.66.n.ro. Nunca se dese de bacer lo mejor.

Nunca fe dege de hacer lo mejor, por miedo de lo imperfecto. p. 67.n. 11.

Como ha de entender Todo quanto obra es malo, soy un pecador, y siempro estos pecando, y otras frases misticas de esta calidad, p.67.n.12.

Que se le de á Dios la gloria de todo, pues à él se le debe, p.68.u. 13.

#### SENTIMIENTO XL

Wen me demergat tempestas aqua: neque abforbeat me profundum. Psalm. 68.v.16,

Entaciones en las almas, fuelen crea cer al paío de los conocimientos, p.68,n.1. y s.

El alma se ahogàra, y perdiera en el propio conocimiento, y desconsiàra en el, si Dios no la ayudàra, y como se entiende esto, p. 69. n. 3.

Esperanza que sentirà el alma en su tribulacion.p.70.n.4.

Conocimiento de los riesgos, y penalidad des de esta vida, quanto convenga à las almas. p. 70. n. 5.

Desso de aborrecerse, que refulta del con nocimiento de las propias culpas, y de los Divinos beneficios, y por què. p.70.n.6.

Animo grande que Dios deja à los atribulados, para perfeverar en su servicio, acabada la tribulacion. p.70.n.7.

Motivos del alma atribulada, que no se perderà por servir à Dios, habiendola Dios perdonado, quando le ofendia. p.71.n.8.

Quanto mas padecen los malos en lo malo, que los buenos en lo bueno, p.71, n.8.

Egemplos de lo que padecen los malos, y engañados, en lo malo, y en el engaño. p.72.n.8.

Pasa en el corazon humano lo que en

todo el mundo, y en que se parece uno à otro. p.72.0.9.

Sosiego de la vida espiritual. p.72.n.9. Desde el propio conocimiento, se ha de subir al conocimiento de Dios. p.72.

Conviene fomentar el santo aborrecimiento, que se tiene el alma à sí. p. 73.n. 11.

La Cruz es la mas segura nave para llegar al puerto de la gloria, por el mar tempestuoso de la vida. p.73.n.12.

Lastima que se puede tener à los que gozan, y se entretienen en los deleytes del mundo. p.73.n.13.

#### SENTIMIENTO XII.

Quis mibi boc tribuat, ut in inferno protegas , me, & abscondas me, donec pertranseat futor tuus Job 14. v. 13.

SUpremas, y mayores tribulaciones de los espirituales. p.74.n.1.

Tribulaciones en que el alma escoge antes el infierno de la pena, fin la culpa, que esta vida con el riesgo de incurrirla. p.74.n.i.

Algunas tribulaciones son sensibilissimas, porque parecen culpas, p.75.0.2.

Alma à quien Dios permitió que atribulasse el enemigo, y como se explica su tribulacion. p.75.n.3.

San Pablo fue atribulado, y se quejò à Dios, y pidiò le quitasse la tribulacion. p.76.n.3.

Obscuridad grande en las tribulaciones mayores, de la vida espiritual. p.76. n.4.

Señales de que el alma espiritual no consiente en algunas tribulaciones, y tentaciones. p.77.n.5.

Repugnancia à la culpa, es buena señal de que no consiente el alma en ella. p.77.n.6.

Quando las tentaciones vienen en los egercicios devotos, es señal que tiene en ellas mas parte el Demonio, que la propia voluntad. p.77.n.7.

Perseverancia en lo santo, y bueno, es señal que no consiente el alma en las tentaciones, quando hay duda sobre esto, y por quès p.77.n.8.

Cuidado en el alma de no incurrir en lo que es atribulada, es señal de que no consiente en lo malo de lo que es atribulada. p-77-10-9-

Si el alma de verdad suele no osender. à Dios, ni aun en cosas muy leves, senal es, en duda, que no consiente en las graves, en que es atribulada. p.77a
n. 10.

Almas puras, fatigadas con tribulaciones impuras, en duda, es de creer, que no se rinden à ellas, p. 78. n. 11.

Lo que molesta no daña, decian los Padres antiguos. p.78.n.12.

Sentimientos de amor de Dios verdaderos, no se compadecen con los malos consentimientos. p.78.n,13.

El alma que de verdad busca à Dios, no ferà desamparada de èl en sus tentaciones, y tribulaciones, 78.1.14.

Mectos, y exclamaciones à Dios del alma, que se halla en las mayores tribulaciones. p. 79.n.15.

Cruz de penas, que parecen culpas, quanto mayores que las que solo son penas. p. 79. n. 16.

Las almas ordinariamente son atribuladas en lo que vivieron mas relajadas, y conocimientos sobre esta, p. 79. n. 16.

La suerza que hace el Demonio al alma atribulada, quando no en la voluntad, que en esso no puede, en la imaginación, y exclamación à Dios sobre esto. p.80.n.17.

La justicia deDios resplandece en las tribulaciones de las almas, pero mas su Misericordia, p.80.n. 18.

Que diferente es lo que parece, à lo que es, en el alma atribulada. p.81.n.18.

Tribulaciones gravissimas, por què las permite Dios en las almas santas? p.81. n.19.

Tribulaciones gravissimas, las permite Dios para humillar las almas, p. 82. n. 19.

Tribulaciones gravissimas, las permite Dios para causar fervor, con acudir el alma à Dios. p.82.n.20.

Tribulaciones gravissimas, las permite Dios, para que amen à Dios, aborreciendo el pecado, que es el contrario à Dios. p.82.n.20.

Tribulaciones permite Dios á los santos, para hacerlos con la resistencia mas fuertes. p.82.n.20.

Tribulaciones graves, las permite Dios á fus fiervos, para mayor gloria de Dios, y en que consiste esto, p.82.n.21.

Martires de la caridad, y Confesores de la Iglesia, que son los perfectos atri-

bu-

bulados, à semejanza de los Martires, hay en ella, por la Fè. p.83.n.21.

Permite Dios las tribulaciones grandes, para dar perfecto conocimiento pro-

pio al alma, p.83.n.22.

Tribulaciones grandes, las permite Dios, para que las almas aborrezcan la vida transitoria, y amen la eterna. p.83.

A las tribulaciones grandes de los perfectos, puede llamarie purgatorio de vivos. p.84.n.23.

Tribulaciones grandes despiertan à las almas à guardarse de osender à Dios.

p.84.n.23.

El alma atribulada no deje sus egercicios espirituales, y santos, por muchas, y graves tribulaciones, y tentaciones que la assigna, p.84.n.24.

Al muy atribulado le afligirà el Demonio con diversos medios. Como ha de ser gobernada en este caso el alma.

p.84.n.24.

Que ha de hacer et alma atribulada, quando le perfuade et enemigo comun lo peor, p.84.n.25.

El alma atribulada aficionese al padecer, y aborrezca el gozar, p.85, n. 26, y27.

El alma atribulada, figa la voluntad del Señor, que el la ayudarà en sus tribulaciones. p.86.n.28.

El alma atribulada se ha de recatar mucho de aquellos vicios, en cuya materia la aflige el enemigo comun. p.86. p.29.

Hay tribulaciones que puede, y es bien que el alma pida à Dios, que se las quite, como lo hizo San Pablo; pero con lo que el Señor ordenàre, viva resignada, y humilde. p.86.n-30.

Atribulados gravemente, deben buscar Consesores, no solo doctos, sino espirituales, y que traten de oracion. p.

86.n.31.

· . . .

#### SENTIMIENTO XIII.

Nunquid paucitas dierum meorum finisturbrevi? Dimitte ergo me, ut plagam paululum dolorem meum. Job 10. V. 20.

DEscos del alma de dejar esto temporal del mundo, por la soledad, con el conocimiento de la brevedad de la vida, p.87.n.1.

La foledad contifte en el poblado, quando en él quiere Dios que busque el alma la soledad. p.87.n.2.

Como eltaba San Pablo crucificado con el mundo; y que otros que parece que eltàn crucificados, y no eltàn fino abrazados con el. p.88.n.3.

Tedio que tendrà el alma à esto temporal, respecto del conocimiento de la brevedad de la vida. p,89.n.4.

Defeo del alma en cierto estado, á la vida contemplativa, y tedio á la activa, p.89.n.5.

y fanto. p.89.u.6.

Lo mejor de todo, es hacer lo que quien; re Dios, aunque parezca que es mejor lo que nosotros deseamos. p.89. n.7.

Lagrimas del alma que pide à Dios que le dé espacio de llorar su vida, pues le ha dado conocimiento de su brevedad.p.90.n.8. y sig.

Quan lejos estàn las obras de los perfectos, de alcanzar à sus deseos p.92.

D. 14.

Làgrimas de los Prelados, y obligacion de mejorar los subditos, ò de llorar no mejorarlos. p.92.n.15.

Mayor culpa es errar con luz el espiritual, à el Prelado, que sin ella,

p.92.n.15.

Fragilidad humana al obrar, aunque los defeos fean buenos, y fantos, fi Dios no nos ayuda eficamiente al obrar, p.92.0.16.

Lo que conviene mitigar tal vez los fervorosos deseos, conteniendolos dentro de la resignacion. p.93.n.17.

Menos aprovechará el espiritual en la soledad que èl escoge, que en el poblado donde Dios quiere que estè. p.93. n. 18.

Donde està la voluntad de Dios, alli està el merito mas seguro. p.93.n.193

Al que tiene Dios en el figlo, èl le guarda, como si estuviera en la soledad; y assi lo que le arriesgan las ocasiones, le asseguran los socorros, p.94.n.20.

La prefencia de Dios es mas necesaria en los ocupados, y que no degen la oración. p.94.n.21.

#### SENTIMIENTO XIV.

Utinam saperent, & intelligerent, ac no visfima providerent! Deuteron. 32.v.29.

DEscos del Alma devota, de que lo que ella entiende, lo entiendan todas. p.95.n.1.

Quan diferentes son los antojos con que miran las postrimerias los engañados, à aquellos con que miran los desengañados. p.95.n.2.

Conocimiento que Dios darà al alma, de las postrimerias. p. 96.n.3.

Descos que tendrà el alma, de que todos tengan este conocimiento. p.96.n.4.

En el alma el deseo de huir de las criaturas, la llevarà Dios à rogar por ellas. p.96.n.5.

El conocimientos de las postrimerias guarda mucho el tesoro que el alma tiene en el santo temor de Dios. p.96.

Que de malos se pierden en el camino de la vanidad, que pocos se ocupan en el de la verdad. p.97.n.7.

Engaño con que paía el hombre la vida, entretanto que se le acerca la muerte. p.97.n.7.

Quanto mas puede en el hombre el engaño, que el desengaño. p.98.n.8.

Conviene que sea breve la vida del home bre: y por què? p.98.n.8.

Ya no solo pecan los hombres, sino los Reynos enteros. p.98.n.9.

Meditaciones santas, siempre son buenas, aunque estèn las almas ilustradas de Dios, p.99.11.10.

Siempre ande el alma con cuidado de que las obras se parezcan à los deseos, quando estos son santos. p.99.n.11.

Conviene vivir, como quien brevemente ha de morir. p.100.n.12. La paciencia que ha de tener el Prelado, y el alma devota, de que todos no entiendan lo bueno como lo entiende, p. 100.n. 13.

#### SENTIMIENTO XV.

Defecit in dolore virtus mea, & anni mei in gemitibus Ralm. 30.v.11.

A Mor Divino que và creciendo en el alma, en las tribulaciones. p. 101.

Amor que sentirà el alma à Dios, mezclado con el dolor de haberle ofendido. p. 102.n.2.

Amor de Dios en las almas, llega à sentirse en las suerzas naturales que se van perdiendo, p. 102.n.3.

En el alma que arde el amor, se và muriendo el servil temor, y quedarà solo el silial. p. 102.0.4.

Ansias del alma que comienza à sentir amor de Dios, de servir muchissimo à Dios. p.102.0.5.

Afectos, y gemidos del alma contrita, y enamorada, mejores para desorarse, que para resumirse. p.103.n.7. y sig.

Negandose al sentido entregarse à la Fé, es assegurar el camino espiritual. pag. 107.n.18.

Espirituales hay que con menores sentimientos de amor de Dios, tienen mas amor de Dios. p.107.n.18.

Las resoluciones espirituales, no se tomen por el sentir, sino por el discurrir con consejo, á vista de los buenos sentimientos. p.107.n.19.

La repugnancia à los sentimientos santos, no ha de ser formal, sino que se gobierne con prudencia, quando al alma le vengan estos santos sentimientos. p.107.0.20.

# AFORISMOS ESPIRITUALES,

DE LA SEGUNDA PARTE.

Via Iluminativa.

### SENTIMIENTO PRIMERO.

Concupivit anima mea, desiderare justificationes tuas. Ps. 118.v.20.

L aprovechamiento de el alma, se: SENTIMIENTO IL conoce en la humildad. p.109.n.1. El decir el alma, que desea servir á Dios, Utinam dirigantus via mea ad custodiendas es acto de humildad, quando desea serjustificationes tuas. Plaim. 118.v.s. virle. p. 110.n. 1. En la escuela de Dios, es tal vez apro-Mar del desear al obrar, es el mas vechamiento ignorar el alma su aproeficaz remedio, para el aprovechavechamiento. p.1 10.11.2. · miento. p. 117.n.1. Nunca al espiritual le parezca, que ha de Camino espiritual, dificultoso à la natuverse sin peleas, y tentaciones. p. 110. raleza, aunque es facil à la gracia, pa 117.D.T. ¿Quando siente el alma mas facilidad en Ser ciego al mundo en la vida espiritual res util , flendo atenzo el hombre à la vencer las ocasiones, y por que? p. eterno. p.1/184n.2 111.0.3. Los deseos de desear, son deseos verda-¿Por que dijo el Señor que, habia venido à v que viellen les que no veinn, y se hideros. p.111.n.4. ciessen ciegos los que veian son el asp. En deseando eficazmente servir à Dios, se-le sirve, y se reducen à obras los 1: 9. de Saniflian? parkin.219 3. 🔻 🕜 Desco grande de assegurarse en el cami-· defeos. p. 111.n. j. Las almas, que ponderan sus impersecis no interior, es muy utili p. 119.n.4. ? ciones, y olvidan sus virtudes, vàn Recelosfanto de perder à Dies, escusa muchas faltus. p.1 19m gir ) por buen camino. p.111.n.6. Exclamaciones al Señor, sobre el desear Cuidado de preguntar el alma si và por buen cammo; como se ha de tener. p. - defear cümplir fu ley. p.112.n.7. 🕆 🛝 119.065 Transcription Confesion por los Mandamientos de un alma, que desea servir à Dios. Lease, Refignation en la obediencia de los Pasi dres espirituales ; importantissima. p. -p.112.n.8. y fig. El ajustarse à los Mandamientos del Sez. a **r Tgánagl**a a la san lang la sa nor el espiritual, es le que mas aprue-Exclamaciones:, y defeos del alma que ba sus buenos deseos, para conocer si. pide à Dios la conservei siempre en su fon verdaderos. p. 116m. 17. servicio. p. 120.n. 8. y 9. Los hondires somos, poderasos en lo ma-Cuidado de la observacion propia, sumalo, flacos, y fragiles en lo bueno, p. mente importante en los espirituales. TELEBRIQUE : . . . . . . . . . . . p.116.n.18. Confianza que ha de tener el alma en En la vida espiritual no hay menuden-i cias, fiendo todo lo temporal menu-Dios. p. 1 22.n. 11. El alma:no:se ha de desanimar, aunque, dissimo, si le mira con ojos claros. p.i. i le parezca que no aprovecha. p. 122. Paciencia de que necessa el espiritual, n. 12. - 3 - 6 - 6 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 No se ha de egércitar amp vietud sole en I para sufrirse à si mismo. p. 1 16, q. 24.

la vida espiritual, sino muchas, pag.

Maestros doctos, y juntamente espirituales, sumamente necesarios en el camino interior. p.122.0.14.

#### SENTIMIENTO IIL

Perfice gressus mens in semitis tuis, nt non meyeantur vestigia mea. Pl. 16.v.5.

L alma que pasa de guardar los preceptos, à seguir los consejos dà gran paso. p. 123.11.1.

Algunas veces le parece al alma que anda mucho, y no camina, y otras le parece, que no anda, y vuela en la vida del espiritu. p.123-n.2.

El andar de las enfermedades, suele ser muy util para adelantarse en la vida espiritual, p. 124.11.3.

Conocimiento de lo mucho que debe el alma à Dios, en quanto la gobierna.
p. 124.0.4.

Resolucion de dejarse gobernar de Dios

es utilissima. p. 125.n.5.

Quan poco debe el alma à su propia voluntad, y lo mucho que debe à la de Dios, p. 1 2 5.n.6.

Amor à los trabajos que tendrá el alma, que desea à Dios. p. 125.n.7.

Exclamaciones, y deseos del alma, de que Dios la assegure en la vida espiritual. p. 125.11.8.

Ofrecimiento que hace el alma à Dios en los trabajos. p. 126.n.9.

Para el aprovechamiento interior de el alma, fiempre es mejor lo que Dios hace, que lo que ella escoge. p.127. n.10.

Grande error en el espiritual, quererse gobernar à si mismo. p.127.n.11.

Desabrimiento que ha de tener el espiritual à si mismo. p.127.n.12.

Quanto menos podemos ofender à Dios en la enfermedad, que en la fanidad: y por què ? p.127.n.13.

#### SENTIMIENTO IV.

Confige timore tuo carnes meas à judicijs enim tuss, simui. Pl. I 18.v. 120.

TUnca Dios se olvida de atribular en esta vida á los que elige para la eterna. p.129.n.1.

Deseo del alma aprovechada, de que no

solo tema à Dios el espiritu, sino tambien su cuerpo: y còmo se entiende esto, p.129.n.i.

Paz, y ferenidad del pecador con el alma. p.129.n.1. y 2.

El alma espiritual que no huye de lo leve, incurrirà en lo grave. p.130.n.3.

El alma ha de desear que el cuerpo ande tambien rendido à Dios como ella. p. 131.n.4.

Aborrecimiento del alma al cuerpo, y con mucha razon. p. 131.n.5.

En aborreciendo el alma al cuerpo, lo castiga sin compasion, y lo reformap. 13 1. n. 6.

En las caidas involuntarias leves, se egercita la humildad. p. 13 1.n.7.

Quejas del alma aprovechada à Dios de las injurias, y groserias del cuerpo. p. 131.n.8.

El cuerpo es agudo en el discurrir en sus comodidades: y como se entiende esto, p. 132.n.8.

El dejar la vida con la muerte en el espiritual, mas es dicha, que trabajo. p. 132.0.9,

El alma ha de pedir à Dios que la ayude á vencer el cuerpo. p.133.n.10.

El alma pida à Dios paciencia para sufrir al cuerpo, y bien la habra menester. p. 133.n. 11.

El espiritual ha de andar severo con su cuerpo, como verdadero enemigo suyo. p. 133.0.12.

Quando toda la vida se gastasse en sujetar al cuerpo, estaba bien ocupada. p. 133.n.13.

#### SENTIMIENTO V.

Averte oculos meos ne videant vanitatem. PC 118.v.37.

Lalma, no folo ha de apartar el corazon de la vanidad, fino tambien los ojos. p.134.n.1.

El alma antes ha de pedir que la cubra Dios los ojos, para no vér la vanidad, esto es, que la ayude; que no siar ella: que basta para esso, por ser fragilidad, su fortaleza. p. 135.n. 2.

Defeo del alma à la foledad : y por qué? p. 135.0.3.

El alma quando se halla dentro del mundo aborreciendolo, ha de andar en la presencia divina, para no perderse. P-135-11-4La necessidad de tener à Dios en el alma, la hace egercitarse en su presencia. p. 135.0.5.

Atencion del espiritu, en cortar los primeros movimientos al daño. p.136. n.6.

Exclamaciones à Dios, pidiendo libre à el alma de la vanidad. p. \$36.n.7.

Vanidad del mundo, muestrase ser transitoria, con egemplos de orudicion, callando los nombres por mayor decencia de este tratado espiritual. p.136. n. 8. y sig.

Quan poco dura lo lucido de el mundo, y que solo dura la virtud. p. 139.n. 13.

Cerrar el alma los ojos à la vanidad, es á los primeros movimientos interiores de lo malo, aunque tenga abiertos los del cuerpo. p.140.n.14.

El guardar la vista, y tener mortificado elle sentido, utilisimo. p. 140.n. 15.

Corrigiendo los sentidos, quedan prontos para huir de lo malo. p. 140.n. 16.

El espiritual, ha de escusar los primeros asectos dañosos, antes que cobren fuerza, y sean ellos sobre el p. 140.n. 18.

#### SENTIMIENTO VI.

Fiat cor meum immaculatum in justificationibus suis, ut non confundar. Plalm.118. v.80.

L'alma ha de pedir siempre continuamente à Dios, que la purisique el corazon. p. 141.n.1.

Tambien le ha de pedir, que la vista con vestidura nupcial, como à verdadera esposa suya. p.142.n.2.

Deseo de pureza en el alma, y determinacion para procurarla con el favor divino. p. 142.n. 3.

Las almas han de ofrecer muchas veces al dia su corazon à Dios, para que lo purifique. p. 142.n.4.

Este modo de ofrecimiento por jaculatorias interiores, antes alienta, que canfa. p. 142.n.5.

Si se và calentando el corazon en el amor divino, le irá padeciendo el mundo, y todo su lucimiento engaño, vanidad, y sombra. p. 143. n. 6.

Exclamaciones, y Soliloquios del alma, ofreciendo à Dios el corazon. p.143. n.7. y 8.

L'agrimas de el alina, llorando las tibies

zas de su corazon. p.144.n.9.

El alma aprovechada, pase al instante de el desear al obrar. p.144.n.10.

Despues de muy aprovechada el alma, andarà rodeada de imperfecciones, y como se ha de gobernar en este caso. p.145.n.11.

Examen que el alma ha de hacer continuamente, no folo de lo malo, fino de lo imperfecto. p.145.n.12.

Lo espiritual, se ha de tener en la mano derecha, y lo temporal en ninguna; y si es preciso, tenerlo en la izquierda: y como se entiende esto. p.145.n.13

#### SENTIMIENTO VII.

Veni dilecte mi agrediamur in agrum, cemmoremur in villis. Cant. cap.7.v.11.

A Lma aprovechada, con principios de amante, y su discrecion, p. 146.n.1.

Consianzas de nuestro amor à Dios, son presumidissimas; y si Dios no las ayuda, quan brevemente descaecen. p. 146.n.2.

La mayor fineza nuestra con Dios, està llena de tibiezas, si su Divina Magestad no nos enciende en su amor. p. 147.n.3.

Sentimientos de el alma en el amor dia vino. p. 148.n.4.

Aliento que el alma cobra para servir à Dios en estos sentimientos. p. 148.n. 5.

De verdad le parecerà al alma, que ama à Dios, y vivirà contenta con esso, p. 148,n.6.

Alegria que resultarà á el alma de los sentimientos de el amor divino. p. 148.n.7.

Exclamaciones de el alma, que desea la soledad, y padece en el siglo p.148.

Todas las finezas del alma, se originan de finezas anteriores, que el Señor usa con ella. p.149.n.p.

El amor en sus sentimientos, no mide las obras, sino los afectos, porque uquellas nunca llegan à estos. p. 149-n.10.

Poco amor llena nuestro corazon, quando Dios no lo dilata. p. 149. n. 10.

El alma en el tiempo del fervor, ha de hacer que gastar, para el de las tribud laciones. p. 150.n. 11.

Quando el alma tiene semimientos de amor de Dios, es quando ha de hacer

\_\_\_\_\_

actos de humildad, porque no se crie con el amor la vanidad. p-150.n12.

Quien miràre à lo que Dios ha hecho por èl, tarde pensará, que es algo lo que él hace por Dios. p.150.n.13.

Con los fentimientos de el amor de Dios, nunca refoluciones grandes se tomen sin consejo, no lleve servor à donde no le conviene al espiritu. p.151. n.14.

#### SENTIMIENTO VILL

Trabe me post te, curremus in odorem unguentorum sustum. Canticor. cap.1.v.3.

Uando mas fervorosa sigue el alma à Dios, no puede alcanzar à su Amado. p. 15 1.n. I.

Nunca una alma perfecta và fola à Dios, fiempre lleva á otras tras sí. p.152. n.2. y 3.

Conocimiento de que es menor su amor de lo que el alma creia, es muy bueno. p.152.n.4. y 5.

Este conocimiento, no dà à el alma desconfianza, sino humildad. p. 153.n.6.

Siempre es bien considerar lo infinito, que hizo mas por nosotros el Señor, que nosotros por su Divina Magestad. p.153.n.7.

Irse assicionando el alma à las virtudes de Christo nuestro bien, y à su Humanidad santissima, señal es de aprovechamiento. p.153.n.8.

Afectos, y exclamaciones de una alma, que arde en deseos de seguir à Dios por el camino de la perseccion.p. 154.

Conocimiento del alma, de lo poco que ama à Dios, quando le ama. p. 154.

Lo que Christo nuestro Señor camino por nosotros. Lease. pag. 154. n. 11. v sig.

Lo poco que las almas caminamos por Dios. p. 156.n. 14. y 15.

Desasiar el alma à Dios à amar, quan vana vanidad es, y conocimiento de el alma sobre esto. p. 156.n. 16. y 17.

El conocimiento de los defectos proprios, no ha de acobardar, fino humillar al espiritual. p. 157.n. 18.

Conocimiento de los divinos beneficios, antes ha de dilatar, que encoger las almas. p.117.n.19.

El alma piente tiempre, que tiene infi-

nitas razones para no desconsiar en lo que yerra, y para no desvanecerse en lo que acierta. p.158.n.20.

Procure el alma mirarse como en un espejo, en la vida de Christo nuestro Señor. p.158.n.21.

#### SENTIMIENTO IX.

Quis mibi des te fratrem meum, sugentem ubera matris mea, ut inveniam te foris, & deosculer te, & jam me nemo despiciat. Cantic, cap. 8.v. 1.

Uando Dios vè al alma afligida por alcanzarle, luego se deja alcanzar. p.159.v.1.

Tener el alma à Dios, y desear amarle, y amarle, como se compadece en la vida espiritual. p. 160.n. 1.

Christo nuestro Señor, no solo es Padre, Criador, y Redemptor de las almas, sino hermano, y por muchas razones. p.161.n.2.

Raras veces busca á Dios el alma, aun quando mas sina, sin buscarse à si misma tambien, tal es nuestra fragilia dad. p.162.n.7. y 8.

Conocimiento de la Misericordia deDios, alienta nuestra miseria. p.162.n.9.

Ansias del alma de hallar, y tener á Dios en lo interior de sus egercicios.p.163. n.10.

Calor de el amor divino en el corazon, utilissimo. p. 163.n. 11.

Estimacion de la grandeza de Dios, y de que solo el servirle importa, y es sua mamente conveniente, y es gran don de su Divina Magestad. p. 163.n. 12.

Afectos, y exclamaciones de una alma, que fiente, que tiene à Dios, y conoce, que no lo merece. p. 163.n. 13.

Dios, por nosotros se digno de hacerse Hombre, y nosotros no queremos hacernos hijos de Dios, siendo lo uno lo mas, y lo otro lo menos que puede ser. p. 164.n. 14. y sig.

No puede padecer Christo nuestro Señor despues de muerto, y resucitado, todavia le damos las almas que padecer. p. 165.n. 18.

El alma estè advertida de mezclar siempre con el amor divino la reverencia que le debe à tan gran Dios. p.166. n.19.

Nunca Dios es pequeño, aunque esté en la cuna, y assi en todas partes ha de

fer temido. p. 166.n. 20.

Quando Dios gobierna al alma en oracion, no le resista. p. 166.n. 21.

No ha de haber amor de Dios en el espiritual, que le obligue à perder de vista sus culpas, porque ande siempre entre el temor, y el amor. p.167.

#### SENTIMIENTO X.

In lettulo meo per nottes, quafivi quem diligis anima mea, quafivi, illum & non inveni. Cantic. cap. 3.v. 1.

Rdinariamente las almas quieren buscar à Dios con grandes comodidades. p. 167.n. 1.

Si podemos hallar à Dios à quatro pasos, no lo buscamos, aunque sea con ma-

yor merito à seis. p. 168.n.2.

Siendo cierto hallar las almas à Christo nuestro Señor en la Cruz, pues está clavado en ella, siempre le buscamos donde no està la Cruz, asicionandonos mas al Tabor, que no al Calvario. p. 168.n. 3.

Quando busca el alma à Dios con ansia, vayase consolando que yà le tiene. p.

169,0.4.

Dios hace con las almas, como que se les và, para que crezca el servor, y el amor en buscarle. p. 169.n. 5.

La ausencia de Dios, segun frase espiritual, no se entiende à la gracia, sino à los sentimientos del amor, y devocion, p.169.n.6.

El alma devota ande siempre enamorada de Dios, y con ansias como ausente, y diligente al servirle, y con servor como enamorada, p. 169-n-7.

Làgrimas con que el alma enamorada buíca à su amado, p. 170. p. 8.

Buscar las almas de noche à Dios, en un sentido es bueno, y en otros es malo. p.170.n.9.

Buscar à Dios en Dios, es mejor que buscar à Dios el alma en si, p.170.n.9.

Salir el alma en sì de sì para que Dios entre ella, es fumamente importante.p. 170.0.10.

Tarde hallarèmos à Dios entre las comodidades, p. 171.n. 11.

Nunca Dios duerme en nuestro bien, fiempre està dispierto para nuestro rémedio. p. 171.112.

Gran dolor que las almas, que habiamos Têm. VI.

de desenojar à Dios, se enojemos. p. 171.n.13.

El alma ha de seguir con las obras, al que busca con los deseos. p. 172.n. 146. El camino de la Cruz, es el camino real

de la vida espiritual. p. 172.n. 15. El alma que siente amor de Dios, ha de cuidar, no se vaya criando con el, la

propia satisfaccion. p. 172.n. 16.

Las almas que sienten amor de Dios, se han de ir acercando mas à la Fé, y negandose al sentido. p. 173.n. 17

#### SENTIMIENTO XI.

Surgam, & circuibo civitatem: per vicos, & plateas quaram quem diligit anima mea: quafivi illum, & non inveni. Cant. cap. 3.v.2.

I Uchas veces hace Dios como que fe pierde à el alma, para que ella fe pierda de amor por Dios. p.173. n.1.

Mas facilmente hallarà à Dios el alma que le buscare desnuda, que la que le buscare vestida: y por qué ? p.173. n.2.

La Esposa ha de tener buena ley à su Esposo, y buscarle sin cansarse. p. 274.

Mas facilmente hallarà à Dios el alma en la foledad, que en las plazas, y en las calles. p. 174.n.3.

Hay tres generos de virtud, esto es, virtud, perseccion, perseccion perseccion sobre esto.

Lesse, p. 174.n.4.

Deseo de hacer en todo la voluntad de Dios, aunque parece poco, es muchissimo. p.175.n.5.

Este desco al alma la harà atender à lo mas persecto. p. 176.n.6. y 7.

Haràle tambien que atienda, al limpiar el alma de menudissimas imperfecciones. p. 176.0.8.

Haràle que se alege de los gustos, por tener menos vecino el peligro, p. 176. n. 9.

Exclamaciones, y ansias de un alma que busca à Dios por las criaturas, y no le halla. p.17740.10. y sig.

Si el alma que busca à Dios, no le tiene quando le busca, tarde hallarà al que busca, p. 179 s. 1. 16.

Pues no hallamos à Dios en las comodidades, busquemoslo en los trabajos, p. 180.n.17. da Pues Pues no hallamos à Dios en lo exterior, busquemoslo en lo interior. p. 180.n. 18.

Las ocupaciones para embarazarnos al buscar á Dios, no se han de medir con los egercicios exteriores, sino con los deseos interiores; esto es, no impide el obrar, sino el desear. p. 180.n.19. No piense el alma, por aprovechada que se sienta, que le han de faltar desec-

#### SENTIMIENTO XII.

tos propios que llorar. p. 180. n. 20.

Num quem diligit anima mea vidistis? Paululum cum pertransissem eos, inveni quem diligit anima mea: tenui eum nec dimittam. Cant. cap. 3. v. 3. & 4.

Stan importante buscar à Dios, que siempre son cortas las diligencias que hacemos para hallarle. p.181.n.1.

Aunque hallemos à Dios al amor, no le hallarèmos à la vista, hasta que salgamos de esta Jerusalen Militante, à aquella eterna, y Triunsante. p.181.

Quien quisiere hallar à Dios en el gozar, lo ha de buscar por esta vida en el padecer. p. 182. n. 3.

No hay estado en esta vida sin Cruz, à quien lo miràre con luz. p. 182.

Gozarse en los trabajos por Dios, es dòn de Dios. p. 183.n.5.

Pena en el alma, de que no pena por Dios, es dulce pena. p. 183.n.6.

Es feñal de aprovechamiento, llegar el alma à gozar tanto en el padecer, que comience à recatarse del gusto del penar. p.183.n.7.

Dios sutiliza los entendimientos de las almas, al paso que las và purificando.
p. 184. n. 8.

Afectos, y exclamaciones del alma, que ha hallado à Dios, y se abraza con èl. p. 184.n.9.

Gozos que ván envueltos en esta vida, con tener á Dios en ella. p. 184.n. 10.

Solos los gustos de Dios, son sin disgustos, y los gustos del mundo no lo son, y con disgustos. p. 186.n. 12.

Poco ha cottado Dios al alma, en llegando à tenerle. p. 186.n. 13.

Afectos del aima que desea mas amor, y desnuez, sobre el amor, y desnue

dez, que tiene. p.186.n.14.

En medio de los mas altos sentimientos del amor, ha de estàr el alma con cuidado de las obras. p. 187.n. 15. y 16. Aunque se vea enamorada, y en algunas cosas impersecta, no descaezca el alma p. 187.n. 17.

Sufra el alma sus sequedades, que de ellas sacarà el Señor su aprovechamiento. p. 188.n. 18.

Los fentimientos del amor divino, no han de embarazar à las personas públicas, que los tuvieren, à obrar con refolucion, y valor lo conveniente al fervicio de Dios. p.188.n.19.

#### SENTIMIENTO XIII.

Mihi autem adharere Deo bonum est: ponere in Domino meo spem meam. Pl.72, v. 28.

AS almas primero han de buscar à Dios, luego tenerle, y despues de esso assegurarle. p.188.n.1.

Quando Dios lleva al alma, en pocos pasos anda mucho. p. 189.n. 2.

Mucho deben agradecer las almas áDios, de que les haya facado al puerto, quando han visto perderse otras en la misma tempestad. p. 189.n. 3.

Solo Dios puede desender el alma de su misma slaqueza. p. 190.n.4.

Virtud de la esperanza nobilissima, en la vida espiritual. p. 190.n.5.

Hay estado en las almas, en que no parece que buscan ellas la virtud de la esperanza, sino que ella se les viene al corazon. p.190.n.6.

La esperanza del espiritual no es solo de gozar à Diosen la otra vida, sino de que la guiará, y ayudarà en elta. p. 191.n.7.

La esperanza en Dios alegra, y dilata las almas. p. 191.n.8.

Afectos de una alma que solo espera en Dios, y todo lo demás desprecia. p. 191.n.9.

Acercarse à Dios, y solo siar en el, es muy discreta discrecion. p. 192.n. 10.

Las riquezas, y las felicidades humanas, vacías de bien, y llenas de ongaño. p. 192.n.11.y 14.

No hay Rey, como el Rey del Cielo. p.193.0.13.

La Esperanza se ha de poner donde està la Caridad. p. 193.n. 14.

El espiritual po ha de olvidar el obrar.

p.193.n.15.

La esperanza interior, nunca falta al alma espiritual, aunque le falte el consuelo. p.194.n.16.

La esperanza siempre sea de lo mas noble, que es servir, no de lo mas util. p.194.n.17.

#### SENTIMIEMTO XIV

Sub umbra illius quem defideraveram sedi, Cant. cap. 2.v.34

A Pasion del amor Divino, la hallarà el alma al pie de la Cruz imitandole en ella. p. 195.n. 1.

La Passon dolorosa del Señor, es el jardin de los espirituales. p. 195. n. 1

El Arbol de la Cruz, amable prenda. p. 195.n.2.

Gran descanso hallará el alma en la consideracion de la Passon del Señor, p. 196.n.3.

Memorias de la Passon del Sesor en las almas, es sesal de su aprovechamiento. p. 196.n. 2.

Pocas veces confidera el alma en las llagas del Señor, que no vea luego que las causaron sus culpas. p.99.n.5.

No solo el alma, sino el cuerpo se irá rindiendo à Dios, con las meditaciones de su Pasion. p. 196.n.6.

L'agrimas devotas de un alma, que se halla at pie de la Cruz, mirando clavado à su Esposo en ella. Lease. p. 197. n.7. y sig.

Unas veces en el alma la meditacion enciende la voluntad, otras el amor de la voluntad despierta muy santas meditaciones, p.200.n.12.

Unas veces el entendimiento alumbra, y figue la voluntad, y otras la voluntad yà enamorada precede, y firve al entendimiento. p.200.n.13.

De toda consideracion ha de salir el alma, cuidando de obrar bien. p. 200. n. 14.

La alma aprovechada, llorese à si primero; pero llore tambien à los demàs, señaladamente si tuvieren subditos. p. 201.n.15.

#### SENTIMIENTO XV.

Quomodo cantabimus Canticum Domini in terra aliena? Pl. 136.v.4.

Slempre Dios con un conocimiento dà muchos, y un rayo de luz causa grandes desengaños. p.201.n.1.

El alma devota de la Passon de el Señor, mas querrà llorar padeciendo, que cantar gozando. p.201.p.2.

El negarfe al gozar, unico medio de aprovechar. p.202.n.3.

Camino de la nada de el Venerable Erry, Juan de la Cruz, Descalzo Carmelita, verdadero espiritual. p.202.n.4.

Deseo de no desear sino á Dios, es buen deseo, p.203.n.6.

Nunca fuelte de la mano el alma la propia observacion, para limpiarse de las impersecciones, p.203.n.7.

Quanto mas delgada sea la vista interior, y la propia observación; mayor serà el aprovechamiento, p. 204. n. 8.

Elivencer un vicio, es cobrar fuerza para vencer dos, y lo mismo en las impersecciones, y assi es bien vencer para vencer. p.204.n.9.

Afectos, y Soliloquios à Dios de una alma, que no quiere gusto en el destiera ro, y solo padecer por el es su gusto, p.204.n.10. y sig.

Querer el alma no querer nada por Díos, es el mas util querer.p. 206.11.14.

El cantar las alabanzas de Dios, es util, fanto, antiguo, y necesario en la Igles sia. p.207.n.15.

Los egercicios necesarios de el espiritual, y de su cargo, no los sía de dejar, auna que se vea con imperfecciones al obrarlos. p.207.n.16.

No la sombra que acompaña siempre á la naturaleza, son propriedades de él alma, porque mas dice esta palabra propriedades: Es impersante vèr esta para los muy espirituales. p. 208. n. 17.

El no desear nada por Dios, no excluye desear lo bueno, que esto siempre es bueno; solo excluye aquello, que es malo, ó hace impedimento à la union de el alma con Dios, aunque parezca bueno. p.208.n.18.

# AFORISMOS ESPIRITUALES.

DE LA TERCERA PARTE.

### Via Unitiva

### SENTIMIENTO PRIMERO.

Si inveneritis dilectum meum, ut nuncietis ei, quia amore langueo. Cantic.cap.5.v.8.

Escaccimiento suele sentir el alma interiorissimo, quando se siente herida del amor divino. p.2 10.n.1.

No hay felicidad en esta vida, sino hallarse un alma enamorada de Dios. p.211.n. 2. y 3.

Al alma que manifielta su interior sentimiento de amor, aun le faltan otros grados de perseccion. p.212.n.4.

Tal vez el alma que no siente amor de Dios en la oracion, lo siente en los demás egercicios. p.212.n.5.

Frequente jaculatorias, en que comien-22 á sentir en sú corazon, amor divino. p.2 15.n.6.

Presencia de Dios, que acompaña al alma enamorada de su Divina Magestad. p.215.n.7.

Cuidado sumo de no ofenderle en este estado, y mas delgada observacion. p. 215.n.8.

Quejas amorosas del alma, que se siente enamorada de Dios, y desamparada: y como se entiende esto, p.215. n. 9. y sig.

Amor que se tiene siendo mayor, y amor que se siente mas, siendo menor. p. 216.n.16.y 17.

Si las almas cierran con el filencio los labios, quando fienten amor divino, crecerà doblado su amor.p.216.n-18.

Tal vez las almas no pueden dejar de manifestar el amor, elto es quando el espiritu pasa à hacer sus esectos en la naturaleza. p.2 16.n.19.

#### SENTIMIENTO IL

Fulcire me floribus, flipate malis; quia amore langues. Cant. cap.2.v.5.

A Rdiente, y mas interior calentura, que se vá encendiendo de amor divino en el alma. p. 217.n.1.

La enfermedad del amor divino, se cua ra con que crezca la enfermedad, y cada dia sean mas servorosos los deseos, y mas puras, y heroycas las obras. p. 217.n.2.

La meditacion de la Passon del Sessor, utilissimo remedio, para la enfermedad que padece el alma enamorada de Dios. p.218.n.3.y 4.

El amor divino en el alma, que era aque tual, se suele hacer habitual. p.213.
n.5.

Al paso de los sentimientos del amor divino, crecen los deseos de hacer los practicos, con las obras. p.219.n.6.

Descos fervorosos, si son de buen espiritu, trahen consigo obras heroycas, y puras. p.219.n.7.

Ardiente desco de padecer, suele acompañar al descar. p.220.n.8.

Valese el alma, de los mèritos del Hijo, para ofrecerlos al amor que tiene al Padre. p.220.n.9.

Valese el alma de los mèritos de la Madre, para ofrecerlos al amor que tiene al Hijo, y al Espiritu Santo, y alabanzas à la Virgen Santissima Maria, y à los Santos. p. 220. n. 10. y sig. En la enfermedad del amor divino, promover la enfermedad, es ir sanando

en la enfermedad. p. 222.n.13.

Las almas se han de humillar en qualquiera estado, à sus padres espiritua-

les. p.223.n.14-

Conocimiento que tendrà el alma enamorada, que se halla tan pobre, que no tiene que ofrecerle á Dios, y que ha de hacer en este caso. p.223.n.15.

Alma que ama de verdad al Hijo, no puede dejar de ser devorissima de su Madre: y por què? p.223.n.16.

#### SENTIMIENTO III.

Dilectus mens mihi, & ego illi, qui pascisur inter lilia, donec, aspiret dies,& inclinentur umbra. Cant.cap.2.v.16. &. 17.

Ejase hallar, y alcanzar el amor divino, de las quejas, y ansias de las almas, que le buscan. p.224.n.1.

El amor comienza de Dios à las almas, y de las almas ha de ir à parar en Dios. p.224.n.2.

Imperfeccion del decir, en algunas frafes milticas, es perfeccion del fentir. p.225.n.3,

Con lo mismo que Dios nos alimenta à nosotros, es su Divina Magestad alimentado: y como se entiende esto, sobre las palabras: Qui passitur inter lilia. p.225.n.4. y sig.

No hay otro dia verdadero, sino el dia eterno de la gloria, que los dias del mundo estàn llenos de sombras, y tinieblas. p. 227. n. 7. y 8.

Ternismos, è inexplicables sentimientos, suelen arder en las almas enamoradas de Dios. p.228.n.9.

Alegria grande sentirà el alma, que arde en el amor divino. p.228.n.10.

Los fentimientos del amor divino, no acortan, antes realzan las obras. p. 228.n. 11.

Tal vez sabe mejor el alma enamorada de Dios, sentir que decir su amor. p. 228.n.12.

Razones de amor que dice el alma à su amado, quando lo siente en sì. p. 229.

Dios no se contenta de venir à nosotros, sino de ser para nosotros. p.229. n.14.

Dios para nosotros, es todo quanto puede ser. p. 229.11.15.

Nosotros para Dios, lo menos que puede fer: y como se entiende. p.230.n.16. y 17. Entreguemonos todos à Dios, para quien fomos, para que los que fomos nada fin Dios, feamos todo con Dios. p. 231.n.18. y 19.

En llegando el alma à amar à Dios es su Maestro interior. p.231.n.20.

El amor del alma perfecta ande siempre à vista de sus obras, p.23 1.n.21.

La alma enamorada de Dios, tenga gran cuenta con la humildad, para que este feguro el amor. p.232.n.22.

Egercite las virtudes el alma enamorada, como si aquel dia comenzàra á servir. p.232.n.23.

#### SENTIMIENTO IV.

Ego dilecto meo, & ad me conversio ejus.
Cant.cap.7.v.10.

Omo puede ser que comienze algunas veces el amor divino, desde el alma, siendo assi, que siempre comienza desde Dios, sobre aquellas palabras de los Cantares: Ego diletto meo.p.233. n.1. y sig.

Norte de la vida espiritual, abuja, y piedra imàn, como pueden explicarse. p.234.n.3. y sig.

Vilta mas delgada interior, cria mas alta humildad. p.235.n.7.

Ansia ha de tener el alma de obrar, no folo lo perfecto, sino lo mas perfecto. p.235.n.8.

Dios que guia, y alumbra el alma enamorada, facilmente le dà à entendet lo mejor. p.235.n.9.

Altissimo aprovechamiento halla el alma en seguir los movimientos interiores del amor divino. p.236.n.10.

Afectos del alma que siente el amor divino, la qual no pudiera amar si primero Dios no la amàra. p.236.n.11. Afectos sobre los divinos beneficios. Lease,

p.237.n.12.y 13.

Poco poder de todo lo criado, à vista del poder del Criador. Lesse, p.238.n.14.

Los divinos beneficios, unos se egercitan en obrar, otros en escusar males. Lease, p.238.n.15. y 16.

El amor divino en Dios, ellá siempre solicitando su amor, siendo todo Dios amor. p. 239.n.17.

Las almas espirituales, sigan su norte, que es JesuChristo nuestro bien.p.240.n.18 Seguir las inspiraciones, breve modo de aprovechar, y lo que en esto hizo

aquel

aquel Serafin de amor San Francisco,

p.240.n.19.

El feguir las inspiraciones, no excluyen el consejo de los Padres espirituales, que nunca el amor de Dios aparta de si à la prudencia, y la humildad. p. 240.n.20.

El acudir al Confesor, no se ha de entender con proligidad, sino con discre-

- cion. p.240.n.21.

# SENTIMIENTO V.

Anima mea liquefatta est ut (dilettus) locusus est. Cant.cap.5.v.6.

AS palabras del Señor, encienden las almas. p.241.n.1.

Nunca està en tan subido punto de perfeccion el alma, que no haya que deshacer del amor propio. p.241.11.2.

Lo que deben à Dios las almas, que las libra de los peligros, en que otros se perdieron. p.242.0.3.

Consuelo del alma, assi como siente las palabras del Senor. p.242.n.4.

El amor divino enciende deseos de amar mas. p.243.0.5. y 6.

Dios con el hablar allana las dificultades del obrar. p.243.n.7.

Sentimientos, y atectos, que dice á Dios el alma, quando acaba de oir su dulcissma palabra. p.244.n.8.

Sentimientos del alma, con el amor divino. p.244.n.9. y sig.

Muchas veces pide el alma lo que tiene. p.245.n.12. y 13.

Quatro maneras de hablar del Senor, al oido, à la imaginacion, al entendimiento, al corazon. p.246.n.14

Nunca es bien que las hablas interiores, fe egecuten sin consejo. p.247.n.15.

Lo que el alma es aconsejada, ò inspirada, con palabras interiores, como se ha de entender, y egecutar. p.247.n. 16.

La viveza de imaginar fuele formar razones, que parecen hablas interiores: y. como se entiende esto, p.247.n.17.

Tres modos de oracion, hablar de Dios, hablar con Dios, oír à Dios. p.248. n.18.

Tres modos de filencio, de lenguz, de discurso, de deseos. p.348.m.19. y 20.

### SENTIMIENTO VI.

Quid enim mibi est in Calo, & à se quid volui super terram ? Psalm. 72. v. 25.

DEsnudez del alma: y como se ex-

Tres maneras de examen en las almas ef pirituales, de conciencia, de amor, de deseos. p.250.n.2.

Calificacion de las tres maneras de examen. p.250.n.3.

Padre Juan Eusebio de la Compañía de Jesus, docto, y espiritual, p.251.n.31

Las almas en el segundo examen de amor, se guarden de dorar con la estimitiva los yerros de la afectiva: y como se entiende esto, p.251.n.4.

El aborrecimiento de los hijos, muger, y padres, que pide el Señor, para que le figan: como fe entiende. p.251.n. 5. y 6.

Porque se fundaron las Religiones, y que espiritu les guió à sus Santos Patriarcas. p.252.n.7.

Cuidado que deben tener los Prelados de las almas, de negarie al amor de los deudos. p.252.n.7. y 8.

Examen de refignacion, y obras, que es el mas perfecto: como se entiende. p. 253.n.9.

Virtud, y buena atencion de Julio Schillero, que formó el Calum Christianum p.253.n.9.

Desasimiento que sentirà el alma, no solo quanto à la estimativa, sino quanto à la asectiva. p.254.n.10.

Cuidado de examinar el amor divino, y de cortar los primeros movimientos, que lo pueden entibiar. p.254.n.116

La forraleza del alma enamorada de Dios, y delauda, ferà grande. p.254.n.12.

Tambien lo ferà la libertad fanta con que el alma defatida, y enamorada de Dios le fervirà. p.255.n.13.

Exclamaciones del alma, que folo ama, y delea amar à Dios. p.2-5 5:18-14-

Quien tiene á Dios, todo lo tiene. p.256. n. 15.

El alma como ha de querer las criaturas, y las ha de aborrecer. p.256.n.16.

Quien tiene mucha tierra que gobernar, tiene mucha materia en que errar, y larga cruz en que penar. p.257.n.17. No hay en la tierra que desear, imo paz

No hay en la tierra que delear, imo paz para la tierra, y ella es la que no felia-

lla

Ila en la tierra. p.257.n.18.

Que se haga la Voluntad de Dios en la tierra, ha de pedir el alma sobre la tierra.
p.257.n.19.

La paz de los pecadores, es constante, y la paz de los Fieles, no dura: y como se entiende esto. p.258.n.20.

Utilissimo examen en las almas espirituales, el de las propiedades. p. 258.n. 21.

Mucho deben temerse los asectos, aunque sean en cosas permitidas, porque no lleven de alli à las propiedades, y de ellas à los pecados. p. 259.n. 22.

Este cuidado, y recato del alma, en lo permitido, ha de crecer en lo que esta mas cerca de lo prohibido.p.259. n.23.

Nadie se fie de los habitos, para no recatarse de los actos: y como se entiende esto, p.259.11.24.

### SENTIMIENTO VIL

Heu mibi quia incolatus meus prolongatus est: babitavi cum habitantibus Cedar: multum incola suit anima mea. Plalm.119.v.5.

N la vida espiritual nunca se ha de buscar el descanso, y quando es necesario, reduzgasse à amor divino la recreacion. p.260.n.1.

San Juan Evangelista assojò la cuerda, pero no la quitò del arco del cazador. p.260.n.2.

Dos descansos voluntarios á un tiempo, en un espiritual, no es descanso espiritual. p.261-n-3. y 4.

Quejarse puede el alma, desterrada de la Patria, del tiempo presente, y del pasado: y como se entiende esto, p. 261.

Tedio, y desestimacion en el alma perfecta, de todo lo temporal. p.262.n.6.

Ansia del alma persecta, de llegar de esta vida à la celestial, y eterna. p.262.

Gozo del alma enamorada, de acordarfe de las cosas celestiales, p.262.n.8.

Habitual desco, sucle engendrarie en ol alma, de ir à vèr à Dios: y como se entiende, p.262.n.9.

Afectos del alma que disc à Dios los defeos que tiene de que se acabe el destierro, y de llegar à verle en la Patria. p.263.n.10.

La vida es muerte, para el verdadero espiritual, y la muerte vida. p. 263. n. 1. Tom. VI. Llama à la muerte el espiritual, como à alivio de la vida, y con que razones.

Lease.p.264.n.12.

Penatidades de la peregrinacion de esta vida. p.264.n.13. y 14.

Los subditos aman à sus Superiores en el mundo, si les dejan vivir como quisa-ren, y los aborrecen, si los guian à su bien. p.265.n.15. y 16.

Tenga paciencia el espiritual, al suffir este destierro. p.266.n.17.

Paciencia que han menester los Superiores zelosos, y que acudan à Dios con todo. p.266.n.18.

El bien que hacen los Superiores; à sus subditos, haganlo puramente por Dios, y no echaran menos el poco agradecimiento de los subditos. p.266.n.19.

El Superior que no supiere hacer bien à los que no le son agradecidos, se entibiarà facilmente en la caridad: y porquè. p.267.n.20.

### SENTIMIENTO VIII.

Infelix ego homo, quis me liberabit à corpore mortis bujust Ad Rom.cap.7.v.24.

L espiritual, no le assige menos la vida, que al engañado la muerte.

El engañado llama vida à la vida, y muerte à la muerte, y el desengañado, muerte à la vida, y vida à la muerte. p. 268 m. 2.

Ningun espiritual, por aprovechado que estè, presuma que se acaba la pelea, sino con la muerte. p.269,n.3. y 4.

Sentimientos hay de las penalidades del cuerpo, que no incurren en impacien cia de amor. p.270.n.5.

La resignacion del alma, es el descanso de la tribulacion. p.270.n.6.

Tal vez se ausenta la guerra espiritual, pero vuelve mas br aba despues.p. 270.

Esces que Dios saca en las almas, mas aprovechadas con la guerra continua, que tienen el cuerpo, y el espiritu. p. 27141.84

Esta palabra, y pronombre, To, peligrosissima en el espiritual, y quejas del alma à Dios sobre esto, p. 271.n.9.

Compañía del Cuerpo, traydora, y alevosa al alma. Lesse. p.271 m.10.

Tiranias del cuerpo contra el alma, y ponderale. p.272.0.11, y 12.

La guerra cria hombres valerosos, y cambien la espiritual, succes, y experimentados, p.273.n.13.

El euerpo, y el alma juntos, son una cola, y todavia son diferentes. p.273.

0.14.

Comunicaciones del alma distintas, una a superior, y otra inferior. Lease la comparacion figuiente à eslo. p.274.n.15.

El alma comuniquese toda con Dios, y escuse comunicar, sino lo preciso con el cuerpo, y mandandole, pues nació para servir. p.274.116.

### SENTIMIENTO IX.

Coartsor::: è duobus: desiderium babens dissolvi, & esse cum Christo. Ad Philip. cap. 1.V.23.

Escos del alma, de vèr à Dios en el Cielo, y de padecer por Dios en la tierra, son incompatibles: y como so entiende. p.275.n.t.

Dos maneras hay de crucificados en el mundo, unos engañados, y otros defengañados; y como se entiende. p. 275.n.2.

El amor de Dios, y di vèr à Dios, puede prescindirse, y qual es mejor, si lo uno pudiera estàr sin lo otro. p.276n.

El alma tal vez desea morir por ver à Dios, y vivir para padecer por Dios, y qual es mejor acto de amor. p.276.

Las ansias que el alma siente, do ir à vèr à Dios, son de muy persecto estado. p.277.n.5.

Quando Dios dà con las ansias de verle, deseos de padecer, es de mayor perfeccion. p.278.n.6.

Amor del alma à la cruz, y las penas, en este estado. p. 278.n.7.

Si con esto vinieren impetas de amor divino, cuide de recogerse, p.278.n.8.

Sentimientos, y Soliloquios de un alma, que desea vivir por padecer por Dios, y morir por vér à Dios. p.278.n.9. y fig.

Alabanzas de la Virgen Maria, y el gozo grande que fentiràn las almas en el Cielo. p. a 80.n. 14. y fig.

Ocultar deben las almas en quanto les fean polibles, los impetus del amorp. 282.n. 17.

La relignacion fazona, y compone las

contradiciones de los afectos. p.282.

see de tal manera la refignación, que no fe vuelva comodidad, p.283.n.19.

Qual es la falsa relignacion, en la vida elpiritual: y como se cura. p.283-11.20.

## SENTIMIENTO X

Educ de custodia animam meaus, ad consiteisdum nomini suo (Domine.) Pli 41.v.8.

L alma menos vuela, quando ella mas pienía que vuela, porque aquel peníar de si mas, es volar menos. p. 284.n.1.

Ocultos, y penolos fenos para el alma, las inclinaciones, y milerias del cuez-po. p.284.n.2.

Yà que el alma desea salir del cuerpo, sea para alabar al Señor. p.285.n.3.

El cuerpo se parece mucho à la carcel, y el alma al preso, y encadenado en ella. p.285.n.4.

Dulzura grande sentirà el alma en est. . estado, con la memoria de la muerte. p.286.n.5.

Estrañan algunas veces las almas ilustradas, que haya quien llore el morir, como lo estrañó S.Pablo, p.286.n.6.

Al comenzar la enfermadad dei cuerpo,

fe suele alegrar el alma, como quien

oye el suido de las llaves, con que
abre el Alcayde al preso, para que
salga à la eterna libertad. p.286.n.7.

Mucho mayor fentimiento à la vida, fentirà el alma en este estado. p.286.n.8.

Làgrimas, y Soliloquios à Dios, y afectos de un alma, que se halla presa, en la obscura carcel del cuerpo. Lease. p. 287-n.9. y sig.

Alabanzas de San Pedro, à quien pide el alma, que como à él le faco de la carcel el Angel, le faque á ella del cuerpo. po. 289.n. 14. y 15.

Temor fanto, que debe tener el alma al morir, por bien que procure haber vivido. p.290.16.

Mayor paciencia sea la del alma, parà tolerar el cuerpo, quanto mayores ansias tiene de dejarle, p.291, n.17.

Abrazar las cadenas en la prision, suelen ser pasos para salir de ella.p. 291.n. 18. Así como ser vencido es ignominia, ser vencedores es gloria, y como se acomoda esto en la guerra espiritual, p.

291.0.19.

· Una

. Una de las razones porque las almas fe-han de refignar en lo que piden, es pot no saber si les conviene lo que piden : y como se entiende esto, p. 291.n.20.

### SENTIMIENTO XI.

Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum ; ita desiderat anima mea ad te Deus. Pfalm. 41. v. 2.

L'ansia con que el alma desea ver à Dios, se compara à los que tiene el cierbo herido, por llegar à las aguas don-de halla su refrigerio. p.292 n. 1. y 21

·El cierbo, y raras propiedades que tiene, y porque se comparan à él las almas enamoradas de Dios. Lease. p.292.n.3.4, y .5..

-A S.Eustaquio se apareció Dios, sobre un

cierbo. p. 294. n. 6. S. Carlos Borroméo, gloria de estos tiempos, tuvo empresa espiritual, en la figura de un cierbo. p.294.n.6.

La fuente que ha de bulcar el alma herida, es al Señor de las almas, y su sangre preciola. p. 294-11.7.

El alma con el ansia de caminar al fin, cuida de desembarazarse de los medios. p. 194.n.S.

Conocimiento en esta vida, de que Dios solo es el verdadero confuelo, y alivio de lus penas. p. 294. n. 94

La ascincion del alma solo à Dios serà-grande en este estado. p. 295. n. 10.

Soliloquios à Dios, y afectos de una alma ; que vá herida, à buscar en su Divina Magestad su refrigerio. p.295.11.11.

Morivos para huir de la vida. p.296.n.12. y fig.

Solo en esta vida es bueño, lo que se parece á la otra. p. 297.n. 15-Elija el alma persecuciones, mas que aplau-

201 6 los. p.298.n. 16. Para esto mire lo que el Sessor eligió.p.198.

Tenga slempre presente la Passon del Señor. p. 198, n. 18.

El mejor modo de curat la herida del amos divino es que ctezca mas la llaga. p. 7111

### SENTIMIENTO XII.

Quando veniam, & apparebo ante faciens (14282)Plalme41 4330 1.

L alma le acerca al bien que bulca, y lo và conociendo pugy de i La vida del alma santa; es la cortina de la gloria, en corriendo la cortina, se halla en ella. p.299.m.i.

El Venerable Fray Juan de la Cruz, Varon muy espiritual, y sus versos, comentado por el Ilustrissimo Señor Don Fray Antonio Antolinez, Arzobispo de Santiago, p. 300m2· El alma amque efté en el mundo, en qualito vive, ha de estar car el Cielo, en quanto al delco. p.300 m.3. ...

· Olor sentira el alma, de que tiene Dios : y como se entiende. p.301.n.4.

-Tal vez este olor, no es solo al conocer, Ano al fentire p. 301 .n. 5.

Como la parte superior, participa de la inferior, quando no es perfecta, aunque les buena el alma, assi quando es persecta la parte superior del espiritu, participa mu-

cho de Dios. p.301.n.6. En sintiendo el alma á Dios, comienza à no hacer caso del mundo. p.302.n.7.

Deseos, y Soliloquios de un alma, que desea que se acabe la vida, por vér à Dios. p. 302.n.8.

En esta vida no hay que vér, sino miserias.

p.303.n.9.

No hay medio tan violento, que no sea suave, como el alma llegue à Dios, por aquel medio, y la gioria de los Martire, le pondera, p.303.n.10. y fig.

Conocimiento en el alma de su miseria, aun quando mas desca morir por Dios. p. 30%. norgo it

Nunca las almas entre los mayores descos. pierden de vista las obras. p.305 m,140-1 El santo silencio en el alma, en todos tiempos es bueno , y con las criaturas necefatio. p.305 n.a 1.

Para adelgazar la cortina, que impide el vér à Dios, y que seu mayor su transpurent cia, es buen medio no tener afotto alguno en el corazon. p.30578.16.

No los primeros movimientos de lo mais son pecados, antes se han de tener por enemigós. p. 305.n. 17.

### SENTIMIENTO XIIL 7 4 4 ... ti ti

Quit dabis mibi pennas ficut columba, & volabo, & requiescam ? Platon 54.v.7.

L'alma desca volar a Dies, como palol ma. p.306.n.t.

Las alas det alma, son deseos, y los viene y pide alas: como so entiende esto p.30A 11.2...

Propiedades de la paloma, y porque se comparan à ella las Almas fantas, p. 307 ar. 3.

Mayores ansias del alma, de llegar à Dios. p.308.n.5.

Practicos defens del alma ; idoleftimendo al mundo. p.308.n.6

El alma solo de lo temporal, tomarà lo precifo para ja vida. p.308n.z. ( Enemistad del alma devora, con las felicida-

des transitorias de la vida, p.308.n.8. Alas que desea el alma, mas que de paloma; para volar à Dios. p. 309. n. 9.

Vuelos de Dios por el hombre. p.309.11.10. Las almas tengan dos alas, una de amor al deseat, y otra de pureza al obrat, p.309. neriey fig,

Reprima los impetus, que en este estado sentirá el alma. p. 311.n. 14.

Ni en estado tan persecto dege el espiritual su obligacion por su devocion, que dejarà de ser persecto.p.311.n.15.

Obre el alma à la luz que la dan en este estado, y no haga caso de las mormuracio-

nes del siglo. p. 311.n. 16. Guardese de la sobervia, en los actos heroycos, de humildad, ó religion. p.312-n-17 Tanto, y mas ha de temer las alabanzas el espiritual, que las mormuraciones, quando estas no solo debe despreciarlas, sino preciarlas, pero las otras no. p.3 12.n.18.

### SENTIMIENTO XIV.

Fuge dilette mi , & assimilare caprea binnuleque cervorum super montes aromatum.Cant. cap.8.v.14.

NOmo le dice á Dios el alma que huya de ella, quando le desea en medio de su corazon ? p.313.n.1.

Alto sentimiento de amor, y de humildad, decir el alma á Dios que huya de ella-Leafe. p.313.n.2. y sig.

Relignacion del alma enamorada, que arde como salamandra en los descos. p.315.n.

Desamparo. del alma, y amor en el desamparo. p.315.n.6.

Conocimiento en el alma, que cendrá en el desamparo, de que Dios està dentro de

ella. p.315.n.70 : 4 : Esperanza del alma en estos desamparos. P.

Soliloquios del alma, que pide à Dios que huya de ella, pero que la lleve tras el. p.

316.n.9. y sig.
Como se entienden en el alma estos sentimientos de amor de Dios, con los que parecen desdenes, de enamorada. p.318.n.

Paciencia que Dios le darà, embebida en el desamparo, y poca làstima que se puede tener à estas almas. p.318.n.16.

A las almas que padecen ansias de amor divino, no hay que tener tanta làstima, como à las que padecen rielgo de culpas. p. 319·n·17·

Nunca el alma sabe si està en gracia, 6 no,

con evidencia, sino en esperanza, p.319.

### SENTIMIENTO XV.

Quam diletta tabernacula tua Domine virtue tum ! concupiscit , & deficit anima mea in atria Dimini. Pfalm.83.v. 1.

L fin de la vida espiritual, es el Cielo. Anhelad criaturas à este fin : explicase el deseo del alma. Lease. p.321.n.1.

En la Corte del Cielo, preside, y reyna el amor. p. 321.n.2.

El Hijo de Dios preside en la gloria, porque assi lo quiere el Padre, y el EspirituSanto. p.322.n. 3. y 4.

A quien Dios manifestare algo de la gloria, mas facilmente lo sentirà, que lo explicarà. p. 3 2 2 . n. 5 .

Algunos que han oido musicas del Cielo, que tales quedan despues. p.323.n.6.

A los que han visto algo de la hermosura de Dios, todo les parece fealdad. p. 32 3.n.7. A los que huvieren entendido algo de la orden Gerarquica del Cielo, les parecerá desorden toda la tierra. p.323.n.8.

Soliloquios del alma, explicando la inefable orden del Cielo, y que solo hay orden en quanto la tierra, en el suelo, se parece al Ciclo. p.323.n.9. y 10.

Este numero de nueve, bendito de Dios, en el Cielo, y en la tierra. Lease. p.324. n.

Gloria de la Iglesia Militante, en quanto se parece à la Triunfante. p.326.n. 15.

Pide el alma à Dios, por los Principes Christianos, y obediencia, y fidelidad de los Pueblos. Lease, y pidan todas las almas lo mi/mo. p.327.n.17. y lig.

Miseria de los Reynos, que pierden à su Rey

la sé, y la lealtad. p.329.n.22. El alma ilustrada de Dios, facilmente se aconseja. p. 330.n. 25.

Las almas rueguen siempre à Dios por su Iglesia, y porque haya paz entre los Fieles. p.330.n.26.

Importunen en esto al Señor, que se huelga de ser importunado. p.330.n.27

Excelente, y perfecto modo de pedir á Dios, obrar heroycamente, en su servicio. p. 331.11.28.

# Fin de este Tratado, y de la Tabla del Varon de Descos.

Todo lo que se ba escrito en este VARON DE DESEOS, lo sujeta se Autor à la Santa Iglesia Catòlica Romana, à la correccion de los Superiores, Doctrina de los Santos Padres, Concilios universales de la Iglesia, señaladamento del Santo, y Venerable Tridentino.

1



# INTRODUCCION A L V A R O N DE DESEOS.

PROPONESE UN ALMA, QUE DESPIDE AL CIELO TRES flechas, en cuyos harpones se explican tres diferentes afectos. Ehu. Ha. O. Ehu, que significa dolor. Ha, desco. O, amor; y abriendo el alma el pecho, manifiesta en su corazon el incendio que le està abrasando, con el lugar del Santo Rey David, en el Psalm. 37. v. 10.

Domine ante te omne desiderium meum, & gemitus meus à te non est absconditus.



RANDE es la fuerza que Dios ha puesto en los deseos para inclinar á su misericordia á remediar nuestra miseria; no siendo el menor esecto de su benignidad, reconociendo la tibieza de nuestras obras, y la slaqueza de nuestro poder, darnos los deseos, con que se pueda suplir lo que obramos para per-

ficionarlo, y lo que no obramos, para admitirlo. Son los bue-

nos descos las alas del corazon del Christiano, y las obras son los pies de su voluntad: y assi como los pies son torpes, y tardos, son las alas ligeras, y aceleradas; con que puede el alma llegar con los descos facilmente, á donde no puede con las obras.

A esto mira el axioma tan assentado de los misticos. O esperanza del Cielo, que quanto esperas, tanto alcanzas! (2) Porque siendo assi, que con las obras no se hace quanto se quiere; con los deseos tanto quanto se quiere se desea, y para el merito, quanto se desea, se consigue. Los deseos de los Santos Padres trageron al Hijo de Dios al mundo: los defeos de las almas justas le entretienen en él: Et delitiæ meæ esse cum filis hominum, (b) Los deseos hacen de los pecadores buenos, de los buenos perfectos, y de los perfectos Santos, de los Gentiles Christianos, y de los Christianos Martires. Los deseos grangean el amor divino, lo obligan, lo egercitan, lo cautivan. Los deseos encienden, y fervorizan las almas, ennoblecen la Iglefia, la adornan de virtudes, de perfecciones, y de heroycos, y admirables efectos. Finalmente, siendo assi, que en el Cielo no hay mas que desear, que lo que se posee, quiso Dios, que cupiesen en el Cielo los descos, y fuesen compatibles con la misma posesson, pues están alli los Espiritus Angelicos adorando lo que desean, y deseando lo que adoran: In quem desiderant Angeli prospicere. (c) A Daniel, por ser Varon de deseos, le descubrió nuestro Señor altissimos secretos; y Christo nuestro Bien se manisiesta, y califica por Principe coronado de los que desean, quando dice á sus Discipulos: que deseó con deseo comer con ellos: Desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum. (d) Porque no se contentò con desear nuestro bien, sino desearlo con deseo, como si digera: tan ardientemente lo deseo, que está abrasado mi corazon, con el ansia de entregarme por vuestra redencion.

III. Para que agraden las almas á Dios eficazmente con estos santos deseos, se ha de suponer en ellos tres calidades unicamente necesarias. La primera, que sean puros en orden al objeto á que aspiran: la segunda, desassidos en el corazon en que habitan: la tercera, proporcionados á las acciones que obran. Esto es, que deseen verdaderamente á Dios, que no tengan en

<sup>(</sup>a) S. Juan de la Cruz, subida del Monte Carmelo, lib. 3. cap. 6. y Noche obscura, lib. 2. cap. 21. y otros. (b) Proverb. 8. v. 31. (c) Pet. 12. v. 1. (d) Luc. 22. v. 15.

el corazon mas que á Dios, y que los efectos de estos descos, sean obras del servicio de Dios. Pues claro está, que sos deseos del alma, que tienen otro fin inferior á Dios, como serian los gustos espirituales, ó temporales; tanto menos valdrán, quanto mas declinaren, ó descaecieren de aquel nobilisimo objeto, que es Dios. Y si juntamente con el amor de Dios introdugesen en el corazon otros deleos, que fuellen de otra cola, que no es Dios; tanto menos valdria aquel corazon, quanto menos le diesse à Díos, libre, y desocupada su posession. Assimismo, si las obras estuviessen desminiendo los deseos, obrando mal, y deseando bien, ú obrando con tibieza, y deseando con fervor; antes perderian los deseos el valor, desacreditados con las obras, que estimariamos las obras acreditadas de los descos, pues dice nuestro Señor, que por la fruta se conoce la calidad del arbol: A fructibus eorum cognoscetis eos. (e) Y assi es necesario, que tengan los deseos tal proporcion con las obras, que quando bien estas no lleguen á lo que se quiere, por lo menos se acerquen á lo que se puede; con que se reconoce, que lo que falta desde el desear, al obrar, es imbecilidad de nuestra naturaleza, y no malicia, ó negligencia de nuestra voluntad.

Habiendo, pues, reconocido, quan utiles, y necesarios son los deseos para la vida espiritual, y para llegar con la contemplacion á algun conocimiento de la vanidad de esto temporal, y caduco, y de la sustancia de aquello celestial, y eterno; resolvimos poner en conveniente forma, á nuestro intento, el Varon de Deseos del Padre Hermano Hugon, Religiolo de la Sagrada Compania de Jesus, persona de mucha erudicion, y espiritu, que algunos años antes llegó á nuestras manos; (f) y habiendo deseado manifestarlo á las almas devotas con tal metodo, que pudiesse facilitar nuestro deseo, nos lo impidieron varias ocupaciones, y obligaciones. Y aunque las que nos están encargadas son bien superiores á nuestras fuerzas, y muy necesitadas de tiempo, todavia, quitando del descanso quanto se diere al provecho, reconociendo, que la primera, y mayor de nuestras obligaciones, es dár pasto espiritual á las almas de nuestro cargo, y exhortarlas á lo mas agradable á su Criador; nos pareció, que donde se gasta no pequeña parte de tiempo, en las ocu-Tom.VI.

<sup>(</sup>e) Matth. 7. v. 16. (f) Veale el Prologo de este Tome.

paciones temporales, aunque convenientes á la causa pública, podiamos, y debiamos dár el necesario á las espirituales, y congruas al aprovechamiento de las almas de nuestra Diocesi.

V. El assunto de este grave, pio, y religioso Varon, sue descrivir en esta vida mortal, por donde se llega á la eterna, el camino espiritual de las almas, desde la primera vocacion á la ultima corona. Poniendo á la vista imagenes muy devotas, sentimientos muy espirituales, motes muy ajustados de la Sagrada Escritura, lustrados con otros de Escritores santos, y doctos, y con versos Latinos del mismo Autor, de mucha erudicion, y doctrina. De todo esto, solo nos valemos de la disposicion de las imagenes, que no dejan de representar muy vivamente estos afectos, y de los lugares de la Sagrada Escritura: y en lo demás seguimos nuestro primer intento diversamente, advirtiendo quanto juzgamos que conviene á él; esto es, explicando el estado en que se halla el alma en cada sentimiento, los esectos espirituales, que la acompañan, los asectos proporcionados que la acreditan,

los documentos, y advertencias que la asseguran.

La division que le hace en esta Obra, es la misma que todos los espirituales admiten en la vida mistica, en la qual, siendo en la sustancia uno mismo el camino por donde se vá de la Ciudad del mundo, á la de Dios, que es por el cumplimiento de su Santa Ley, y ajustandose lo posible á sus consejos; señalan al alma tres jornadas distintas, para que llegue mas segura, y coronada de merecimientos. La primera, es la via Purgativa: la segunda, la Iluminativa: la tercera, la Unitiva. En la primera se considera el alma penitente, en la segunda devota, en la tercera enamorada. En la primera gime, en la segunda desea, en la tercera suspira; que es lo mismo que decir, que en la primera llora lo que pecó, en la segunda desea lo que buscó, y en la tercera contempla lo que halló. En la primera padece con el dolor, en la segunda arde con el deseo, en la tercera perece con el amor. En la primera sube, en la segunda se acerca, en la tercera llega. En la primera trabaja, en la segunda dá, en la tercera recibe. La primera es de los principiantes, la segunda de los aprovechados, la tercera de los perfectos. Y assi los de la primera son gemidos del alma contrita: los de la segunda, deseos del alma devota: los de la tercera, suspiros del alma persecta; que son aquellos tres grados

dos del Serafico Doctor San Buenaventura. El primero, espiritu en espiritu: el segundo, espiritu sobre espiritu: el tercero, espiritu sin espiritu. (g) Como si digese; el primero, alma que sigue el espiritu divino: el segundo, alma que vive con el espiritu divino: el tercero, alma en quien solo vive yá el espiritu divino. Y en cada una de las tres jornadas, ó caminos, se ponen quince discrentes sentimientos, y estos son los que tratamos de explicar á las almas.

VII. Estos tres caminos, y sentimientos se reconocen en un alma, de cuyo corazon salen tres saetas, que penetran á la misericordia de Dios, y la hieren tambien, para que oyga, y vea el alma santa. El primero es: Ay quien no huviera ofendido á Dios! El segundo: Ay quien gozára de Dios! El tercero: Ay que me muero por Dios! Las dos slechas tiran á los oídos de Dios, para que oyga su llanto, y sus suspiros; la otra á la vista de Dios, con el ansia que tiene de gozar la hermosura de su rostro. Y estos sentimientos repetidos en el corazon, y egecutados con dignas, y proporcionadas obras en la vida, ván multiplicando actos, y merecimientos, y llevando al alma por la senda estrecha del padecer, á la cumbre dilatada del gozar.

VIII. Pero porque este camino, aunque trahe consigo el amparo del Cielo, y la bendicion de Dios, tiene la disicultad de haberse de andar cuesta arriba de la voluntad propia, y con perfecta negacion de sí mismo (cosa grave, y penosa á nuestra naturaleza) necesita de recuerdos, y advertencias: las quales, aunque se han de ir dando individuales, en cada uno de los quarenta y cinco sentimientos, me ha parecido proponer aqui algunos, para que se entre con mayor noticia en materia tan importante, y delgada.

IX. El primero es, que para este camino, despues de una honrada, y generosa resolucion de servir à nuestro Señor Jesu-Christo, y vivir con verdadero sin de agradarle, hecha una confesson general, procurando en todo mudar de vida, y costumbres, si estas no sueren buenas, y aquella suere regalada, y relajada, disponiendose á desnudar el hombre viejo, y vestirse con las virtudes del nuevo; es conveniente, que haya buen Maestro

<sup>(</sup>g) Et ideò notandum est, quod spiritus noster aliquando in tantum à corpore, & anima dividitur: ut spiritus in spiritu esse assertur, & quandoque ut spiritus supra spiritum esse dicatur, & quandoque spiritus sine spiritu credatur. D. Bonav. tom. 7. part. 3. Opusc. de Sept. Itiner. Eternit. dist. 3. pag. 135. col. 1. lit. B. edit. Mogunt. 1609.

de espiritu, por quien sea gobernada el alma. Porque aunque es assi, que nuestro Salvador es el verdadero, y mas docto Maestro; pero como quiera que sea tan facil engañarnos en conocer su santa Voluntad en la vida interior, por el entremetimiento de la voluntad propia en quererse alzar con el derecho de enseñarnos, que pertenece á la Voluntad Divina, y ser tan grandes, y sutiles las asechanzas, y lazos del enemigo comun; es menester varon docto, y experimentado, que como en caula agena, determine, y resuelva las dudas, cuya censura corriera conocido riesgo por la propia voluntad. Y porque no siempre hay como didad de tener cerca de sí este Maestro, señaladamente en las Indias, bastará, que quando no lo huviere, comunique algunas veces al año su modo de vida á boca, ó por escrito, siguiendo aquello que le enseñaren, y aconsejaren, pues esto, y la fidelidad con que Christo nuestro Señor encamina á los que con verdad le desean servir, bastará para que pueda concebir segura esperanza de que no será engañado. Y supongo, que con mucha claridad, y verdad ha de manifestarse á su Maestro, y rambien con cuidado, los que le tuvieren cerca, de no embarazar sobrado el tiempo en estas conferencias, particularmente las mugeres, eligiendo solo el bastante, y necesario para tan santo intento.

El segundo, que este camino interior, aunque tiene tres jornadas distintas, y que parece, que tanto quanto en ellas se ván alejando del principio, se ván acercando á su fin, que es Dios; pero es la vida mistica de calidad, que el que se halla en la primera jornada, ha de tener presente la segunda, y tercera: y el que se halla en la ultima, no se ha de olvidar de la segunda: y el que estuviere en la segunda, ha de tener presente la una, y la otrassiendo assi, que sucede lo contrario, en quanto caminamos por lo natural, que lo andado puede olvidarse, como quien lo ha de jado, para no volver á caminar. Y la razon es, porque como quiera, que en este tamino espiritual no hay evidencia de los aumentos del alma, es necesario que esté siempre llorando como penitente, aunque le parezca que goza como enamorada, y que procure amar como enamorada, aunque esté llorando como penitente: y que quando desca á Dios, tema á Dios: y que quando mas altos le parezca que tiene los conocimientos de su Divina Magestad, los procure mayores, para penetrar su propia miseria, é iniquidad. Y assi son estas tres vias, ó jornadas de tal calidad, que siempre se andan, y nunca se sale de ellas : como un laberinto dulcissimo, y utilissimo, que solo se acaba con la ultima, y

amable respiracion de la vida, dandola á su Criador.

El tercero es, que procuren las almas andar en fé, esto es, haciendo mas caso del bien obrar, y egercitar las virtudes, que todo lo que fuere sentimientos, y cosas sobrenaturales. Porque como Dios nuestro Señor, en lo que principalmente libró nuestro aprovechamiento, fue en el hacer buenas, y agradables obras, Operibus credite, (h) fiaos del obrar, y en estas hay seguridad ( la que en esta vida se permite de obrar bien, de que el que dá limolna merece, y el que visita al enfermo, viste al desnudo, obedece al Prelado, guarda sus votos, hace penitencia, y en los sentimientos, ó gustos espirituales puede haber los enganos, é ilusiones que es notorio) es bien que carguémos el cuidado en lo mas seguro, y cierto, que esto mismo puede hacerse con vista interior, y deseo de agradar á Dios con ello, y darle en cada egercicio, y aun en cada aliento su corazon: con que se ha llará lleno de buenas obras, fervorosos deseos, y sin mas favores que estos, que no son pocos, llegarán á Dios, con aprovechamiento admirable, y por camino mas seguro, y de grandissimo merito: y todo lo demás que le dieren, es muy bueno para comunicarlo á su Maestro espiritual, y gobernarse por todo lo que fuere aconsejado; pero siempre con atencion á acercarse mas á la escuridad de la fé, que es la mas cierta, y verdadera luz. Y esto es lo que los misticos llaman andar un alma en se, que es egercitarse en lo que la sé nos enseña ser santo, y bueno, como son la oracion, la penirencia, la obediencia, la caridad, y las demás virtudes, huyendo del sentido, y de todo aquello que pudiere tener duda, aunque venga resplandeciendo favores, y valimientos espirituales,

El quarto es, que aunque este camino, ó vida mistica parece sumamente dificultosa, y aspera, es bien que esto se entienda con la diferencia que nuestro Señor lo tiene explicado, pues aunque dijo: Arcta via est, qua ducit ad vitam, (i) estrecha es la senda, que nos guia à la eternidad; tambien dijo: Iugum meum suave est, & onus meum leve, (K) mi yugo es suave, y mi carga leve. Porque aunque es verdad que es muy dificultosa

á la naturaleza; pero muy facil á la gracia: en nuestras mismas fuerzas, imposible; con los auxilios, y socorros divinos, facil. Vemos en essas Religiones tantos niños, tantos viejos de uno, y otro sexo, tantos debiles, y enfermos llenos de coronas, y merecimientos, que siguen con valor esta vida interior; y siendo esto assi ¿ qué puede haber que acobarde al Christiano, que se determina á seguir este camino? Ha de poder mas el Demonio, el Mundo, la Carne, que Dios? Que la sangre de Christo Senor nuestro? Que su gracia, y Sacramentos? Que la Virgen Maria, y toda la Corte Celestial, y la Militante Iglesia? Pocos son los enemigos, si tenemos á Dios, y le servimos, solo son muchos, si nosotros nos hacemos de su parte. Ladrar puede, morder no, si nosotros voluntariamente no nos exponemos á la herida, y á la muerte. (1) Y assi nadie tenga esto por impenetrable, sino procure emprender con confianza en Dios, y desconfianza en sí, el servir á su Criador, amar á su Redentor, buscar á su Salvador.

XIII. El quinto, que tampoco es bien, que piense nadie, que este camino es proligisimo de andar, y de emprenderlo, y que ni con mucha dilacion pueden hacer progreso en él los pecadores; alsi como tampoco crean, que con los primeros pasos yá tienen andada la jornada: ni juzgue el perdido como yo, ó el que huviere vuelto atrás, despues de haber entrado en él, que es muy dificultoso restituirse à la vida espiritual : ó el persecto piense, que yá está navegado, y assegurado, porque unos, y otros yerran. Pues el mayor pecador puede esperar, y el mas virtuoso debe temer. Pecador era el hijo pródigo, y á pocos pasos que dió para buscar á su Padre lo halló; y al que poco antes veíamos pastor de inmundas pasiones, vimos oveja regalada del Pastor Eterno. (m) Virtuoso era el mozo del Evangelio, y diciendole Dios, que dejasse su hacienda, y le siguiesse, dejó á Dios, y siguió su hacienda. (n) David volvió atrás en la vida espiritual con la muerte de Urías, y el adulterio de Bersabé, y con la penitencia, y lagrimas le fueron borradas sus culpas, y restituídas sus virtudes. (o) Despues de haber dicho Christo bien de las almas á nuestro universal Padre San Pedro, que era bienaventurado: Beatus es Simon Bariona; (P) le nego su flaqueza, le buscó

<sup>(1)</sup> D.Aug. L. 10. serm. 197. de Temp. pag. 583. edict. parv. Lugdun. 161. (m) Luc. 15. V. 11. (n) Luc. 18. V. 23. (o) 2. Reg. 11. per tot. (p) Matth. 16. V. 17.

fu contricion, y le hizo Dios Cabeza de su Iglesia. Las lagrimas de la Magdalena, de San Pablo, de San Agustin, y otros Santos, ¿ qué son sino colunas clarissimas, que nos ván descubriendo las veredas de la enmienda, y de la confianza en Dios, entre los vicios, y desconfianzas de nuestra vida miserable, y relajada? Y assi lo que importa es conocernos, y conocer á Dios, aborrecernos, y amarlo, desconsiar en nosotros, y confiar en Dios: y en llegando la vocacion seguirla, y si no llega, promoverla, y procurarla; levantados caminar, y caídos levantarnos, que supuesto que quien mas esto desea es Dios, que lo ha de hacer todo con ponernos en los brazos de su Misericordia, asseguramos nuestro camino, y nuestra verdad; pues sabemos, que su Divina Magestad es nuestra Vida, nuestro Camino, y Verdad. (9)

XIV. El sexto, que el que siguiere la vida espiritual, por aprovechado que se halle, nunca dege de tener horas determinadas de oracion mental, señaladamente por la mañana. Y esto se entiende, aunque se sienta muy favorecido de la presencia divina, y con grandes sentimientos de amor, actos anagogicos, y jaculatorios; porque si deja la oracion, que es la que ceba el amor divino, facilmente sin ella podrá volverse, de interior exterior, de exterior relajado, y de relajado perdido; y finalmente la oracion determinada á ciertas horas al dia, es el nutrimento de todo él, y á quien se deben por la divina gracia todos sus buenos essectos.

XV. Ultimamente encargamos á los que siguen esta vida espiritual, ó la emprendieren, que procuren promoverse, y egercitarse en la devocion de la Pasion de Christo nuestro Señor, y de la Virgen nuestra Señora Santa Maria, y con esto, y no dejar la oracion, ni la mortificacion, frequentando mucho los Santos Sacramentos de la Penitencia, y Eucaristía, huyendo de las ocasiones de ofender á Dios; no duden que alcanzarán el don de la perseverancia, y cada dia nuevos aumentos de gracia, seguro

consuelo en sus tribulaciones, camino cierto en sus dudas, y corona eterna en su sin.

(9) Joans 14. v. 6.



# PARTE PRIMERA DEL VARON DE DESEOS.

# VIA PURGATIVA.

ADVERTENCIA.

Aunque en esta via Purgativa, el principal empleo de las Almas, es llorar, pues se llama Purgativa, porque con las lagrimas, y el dolor de los pecados, se van purgando las culpas, malos habitos, y otros ruines efectos, que los vicios dejaron en ella; con todo esso à este dolor acompañaran deseos, y tal vez sentimientos de amor, aunque no tan perfectamente como en las dos vias siguientes Iluminativa, y Unitiva; pues nunca llora el pecador convertido (y mas con tan gran vocacion como la de los espirituales) sin que desee la enmienda; ni desea esicazmente la enmienda, que no aspire tambien al amor; porque como hemos dicho en la Introducion, son tales estos caminos, que raras veces resplandecen unas virtudes, que no vayan con sus rayos, y promoviendo otras.

# SENTIMIENTO PRIMERO.

PROPONESE EL ALMA EN UNA NOCHE TENEBROSA, T QUE EL AMOR Divino la alumbra con luz bastante, para que le siga entre tan densas tinieblas; y ella acercandose à èl con temerosos pasos, explica su deseo con el lugar del Santo Proseta Isaias, en el cap. 26. v. 9.

Anima mea desideravit te in nocte.

# Estado del alma.



Stos son los primeros pasos del alma, que busca á Dios en la vida espiritual, la qual, como quiera que yá se suponga, que llega determinada á entrar en este camino, todavia turbada con las pasiones, assigida con las inclinaciones, detenida con las persuasiones del enemigo co-

mun, busca la luz entre las mismas tinieblas; porque por una par-

te, secreta suerza la lleva á Dios; por otra, mal acostumbrada la naturaleza, no acaba de siarse de la gracia. Lo que deja sabe, lo que ha de seguir ignora. Los gustos del mundo la están combidando, las asperezas del espiritu la están amenazando. Despedirse del siglo le parece grave, y no seguir la inspiracion imposible. Apartasele lo que tiene por amable, y tiene por formidable lo que intenta. Yá la detienen los amigos, yá la persuaden los deudos. Los sentidos abogan por sì, y las potencias temen la censura que les aguarda en la vida del espiritu. Los gustos, las felicidades, las riquezas, la persuaden como si las tuviesse, siendo infinito todo imaginado, lo que es nada poseído.

Aqui entran las persuasiones de los politicos, y la murmuracion de los discretos del siglo. Este tiene la vocacion por falsa, el otro por extraordinaria su resolucion. Yá le censuran como
á privado del juicio, y ageno de toda buena razon. Estos le anuncian, que no ha de perseverar, aquellos que ha de volver con mas
fuerza á los vicios, y no habiendo dado apenas el primer paso en
la virtud, yá le dán por perdido en la jornada. Con esto se halla
el alma llena de tribulaciones, y congojas; porque á Dios, á quien
sigue, no vé, y vé á todos los que la persiguen: al Demonio, al
Mundo, á la Carne. Las felicidades, el poder, las riquezas tiene
presentes: Dios solo escondido, y al parecer ausente. A una luz
que la dá, la cubren muchas tinieblas, y si arde el desco de buscarle, es entre congojas infinitas de perderse, y de perderse.

# Efectos que sentirá el alma.

SEntirá el alma varios, y particulares efectos en sí misma, y serále mas facil sentirlos que conocerlos. En el primero tendrá luz la que basta para no dejar su vocacion, y grande escuridad, y consusion para conocer aquella luz, como quien guia á uno por parte escura, que él no vé sino tinieblas; pero quien le guia, y lleva asido de la mano, sabe muy bien el camino, y en essa consianza le sigue.

4 Tendrá yá algun conocimiento de los interiores movimientos del alma, en quanto se dividen, y separan de las inclinaciones, y relajaciones del cuerpo, aunque no será muy grande; porque hasta que el cuchillo de la mortificacion vaya dividiendo con el tiempo, y separando estos terminos, y regiones, la una de lo espiritual, la otra de lo carnal, la una superior, la otra inferior, Tom. VI.

B 2

y con mas clara luz la amanezca; siempre andará como en el crepusculo del dia, que ni bien las tinieblas han turbado del todo su claridad, ni ella ha desechado del todo las tinieblas: con que muchas veces juzgará, que quiere Dios lo que ella quiere, y que su

propia voluntad es la de Dios.

Assimismo, aunque se verá muchas veces perdida, y turbada del todo, y justamente assigida, y atribulada, todavia tendrá interior aliento, y valor para pasar adelante, y sentirá, que si con una mano se le aparta Dios, y la deja, con la otra la gobierna, y la conserva; con que las tentaciones entran con gran suerza, y la vocacion queda con mayor corona. Porque como aquella alma comienza á seguir esta vida espiritual, es tanto mas assistida de Dios para que no le dege, quanto es inferior por sí en la peléa; con que si son menores sus suerzas, es superior con las de Dios el vencimiento.

Hallarseha con determinacion para penitencias extraordinarias, y las egecutará con grande aliento; porque como entonces dá Dios servor para corregir, y castigar al cuerpo, y se halla, aun en lo natural mas entera, y con salud para usar de la mortificacion, y sus culpas se las pone Dios muy presentes para este, y otros intentos, con que su Divina Magestad vá disponiendo el gobierno interior de su alma; hará tanto mayores mortificaciones en sus principios, quanto la poca luz, y conocimiento la dá a creer, que aquello es lo mas importante, y que se ha de conseguir la corona á viva suerza propia. Y quando está errando en su provecho, y juzgando, que este es el medio unico de adelantarse, está Dios usando de su engaño, para que mas sujeta, y mortificada la naturaleza, reconozca despues con las luces que la vá dando, quanto mas poderoso medio es la suerza de la gracia sin suerza, que quanto podemos nosotros aplicar á nuestro aprovechamiento.

7 Gozará muchas veces de ternuras, y regalos en la oracion. Porque assi como nuestro Señor la deja, para que se egercite con las tentaciones, y vaya cobrando suerzas con la resistencia; tambien se le acerca, reconociendo la flaqueza del alvedrío, y quanto necesita aquella alma de ser paladeada, y entretenida con los gustos del espiritu; y assi la regala, y favorece, para que dure en la peléa, y de aqui la resulta una satisfaccion de que la ama Dios, que aunque tiene en cierta manera su punta de vanidad, todavia en aquel estado ayuda á huir de las ocasiones, y á seguir con ma-

yor fervor sus santos, y espirituales egercicios. Aqui se presentará assigida, y atribulada el alma, y con verdadero sentimiento le dirá á Dios.

# Afectos del alma à Dios.

Nima mea desideravit te in nocte. Mi alma, Señor, os desea en la noche de esta miserable vida, y os pide un poco de luz enmedio de las tinieblas. ¡O luz, y guia de las almas! Guiad, y alumbrad la que huyendo de sí misma, quiere salir de sí para buscaros, quiere vivir en Vos para adoraros. Confieso mi Dios, que he vivido en tinieblas, y que he buscado, y conocido tarde vuestra luz. Qué tarde os conoci luz mia! Qué tarde os conoci! Malaya la noche en que vivi sin miraros! Bien haya el dia en que amaneci á buscaros! Qué es, Señor, esta vida, sino tinieblas, escuridad, y confusion? Donde la felicidad es engaño, la riqueza mentira, la comodidad penalidad. Sacadme, Señor, con la luz de vuestro conocimiento, de las tinieblas de ofenderos, á la claridad de amaros. Ciego he sido, y abrazaba mis tinieblas, necio, y abrazaba mi ignorancia, vano, y abrazaba mi loberbia, hijo de tinieblas andaba envuelto en tinieblas. Quien, Señor mio, me guió á Vos sino Vos? Ni quien otro pudiera sacarme de mì, estando yo tan engañada dentro de mì? ¿Qué fruto tuve entonces de lo que abora me averguenzo? (r) Vago, inquieto, y turbado mi corazon por las pasiones de la vida. Yá me assigia el temor, yá me alborozaba el contento, yá me sobresaltaba el disgusto: lo que me entretenia me mataba, y sabiendo que era veneno bebia mi misma muerte. O vida eterna! ¿Quien me ha refucitado á esta vida, y del sepulcro de mis vicios me guia al Alcazar Real de vuestras santas virtudes? No veo la luz, pero la siento; veo lo que me embaraza, pero sigo lo que me encamina; un secreto querer me gobierna, y un nuevo imperio me manda, y quando todo me pretende detener, esta secreta suerza me arrebata.

9 Romped, Señor, los lazos del alma, salga de la servidumbre del mandar á la libertad de obedecer. ¿Quando mandé yo en mí, que no mandase otra pasion mas poderosa que yo? Juzgaba que hacia lo que queria, y era que obedecia á lo que á mí me

<sup>(</sup>t) Quem ergo fruttum babuistis tunc in quibus nune erubescitis? 1. ad Roman. c. 6. v. 21,

mandaba. Arrastraba voluntario los hierros de mis pasionos, y los eslabones adoraba de mis hierros, teniendome por mas poderoso, quando era mas slaco, por mas felíz, quando era mas infeliz. Entrad, Rey coronado mio, entrad en mi para mandarme: huya mi slaqueza de vuestro Poder, mi ignorancia de vuestro Saber, mi soberbia de vuestro querer: dadme suerzas para que os siga enmedio de las tinieblas; no quiero mas bien, que buscaros, ni mas luz, y claridad que adoraros, aunque me halle siempre en la misma escuridad.

### Documentos.

Los egercicios, debe desetimar, y despreciar todo aquello que de ella mormuraren los deudos, los amigos, y los émulos; considerando, que no hay vocacion de Dios, que no sea materia á la censura en el mundo. Porque como quiera que el dejarlo es á los ojos de la carne penoso, y dificultoso, facilmente nos inclinamos á mormurar, aquello que no nos atrevemos á seguir; y como los del siglo no sentimos los impulsos interiores con que Dios guia á el que llama para sì, es lo mismo ver obrar al devoto, que vér danzar á uno, sin que el que le mira oyga los compases de la musica que sigue; con que todos los movimientos exteriores, que al oído interior del que obra son ordenados, y rectos al exterior del que mira, parecen desordenados, é indiscretos. Y lo cierto es, que al que busca á Dios, poco le puede embarazar, que le tengan por hipocrita, por vano, ó por bueno; pues ni esto le debe desvanecer, ni aquello acobardar.

la censura del siglo? Es mas que el sonido de una voz que hiere en los osdos de los hombres lo que le mormuran á aquel, que con pasos determinados camina á la eternidad? Qué importa que digan mal, como él obre bien? Qué importa que le censuren, si él perdona? Hay accion en esta vida, que no tenga los visos que bastan para la mormuracion, ó la alabanza? Este llama al valiente temerario, aquel prudente al cobarde. Al poderoso llama el émulo tirano, y el lisongero al tirano poderoso: el deshonesto se llama entretenido, y galante: encogido, y cuitado llaman al modesto, y casto; prevenido al avariento, al pródigo liberal. Y de esta suerte está el mundo acreditando los vicios con el nom-

bre de virtudes, y desacreditando las virtudes con el nombre de los vicios. Y assi ha de entender el alma, que lo que Dios calificare, y su Maestro espiritual la digere, es lo que le dice todo el mundo, y que quando no suere esto, ni lo ha de tener, ni lo ha de oír, ni la ha de embarazar en su camino.

interiores, yá exteriores, acuda luego á la oracion, y á dar cuenta de todo á su Padre espiritual, y con su conferencia, y el aliento que en ello recibirá, se desharán los nublados; porque ninguna cosa igualmente desaparece la confusion que causa á un alma el Demonio, como la comunicacion con su Maestro de espiritu,

y que sea docto, y penitente.

(lo que Dios no permita) acuda luego á la confesion, y llore con lagrimas su pecado, sin desalentarse, ni dejar por esso de seguir el rigor de su vida espiritual, y ejercicios devotos; y esto aunque cayga muchas veces, y en qualquiera estado que sea, sin que dege de llamar á las puertas de la Misericordia arrepentida, aunque las desmerezca abiertas ingrata; antes bien vuelva con mayor servor, y humildad á la oracion, pues ella, y la mortificacion, con la gracia de los Sacramentos, la harán que cobren suerzas en lo bueno, para que venza del todo las ruines inclinaciones á lo malo.

14 Consulte las penitencias que hiciere con su Consesor, y no exceda de lo que la ordenare, ó lo que prudentemente juzgáre, que la habia de permitir; porque los primeros servores como van envueltos en la propia voluntad, corren mas riesgo de asirse sobrado á ella, por hallarse aún mas slaca, y de llegar á indiscreta, si no los govierna Maestro cuerdo, y experimentado.

Vaya haciendo actos de negacion al gozar, y de aficion al padecer, y de las mortificaciones escoja mas las de las potencias, y facultades negativas: mortifiquese, que el Reyno de los Cielos padece suerza, y violencia, y necesitamos de valor para alcanzarlo. Por esso dijo el Señor, que tomemos la Cruz, y le sigamos: Siquis vult post me venire, abneget semetipsum:::, & sequatur me. (r) Y en otra parte: Regnum Calorum vim patitur, & violenti rapiunt illud, (s) que todas son palabras de suerza, violencia, y

rigor. Fuerza para sujetar las facultades, violencia para reprimir los sentidos, rigor para mortificar las potencias, y rendirlo todo á la Voluntad Divina.

16 Ultimamente, aunque en toda la vida espiritual ha de huir las ocasiones, pero mucho mas á los principios; porque como están aún tan vivas las malas inclinaciones, el espiritu poco mortificado, y el cuerpo aún superior al alma, es necesario tenerlo apartado de lo malo, y tan desviado de ello, que no pueda aunque quiera, ni vea materia presente en que perderse: y este es uno de los principales cuidados que ha de tener el alma en sus principios, para poder hacer en la vida interior grandes progresos, sin olvidar esta misma atencion todo lo restante de su vida, hasta llegar á la ultima respiracion.

# SENTIMIENTO II.

PROPONESE EL ALMA COMO UN NIñO LLENO de juguetes, y puerilidades, y cubierto el rostro; el Amor Divino la amenaza, y ella arrepentida, explica sus ignorancias con el lugar del Santo Rey David, en el Psalm. 68. v. 6.

Deus tu scis insipientiam meam: & delicta mea á te non sunt abscondita.

Estado.

A es mas claro el conocimiento del alma en este estado, y la gracia, que vá cautivando su voluntad, dió con uno de sus rayos en el entendimiento, haciendole que conociese, que eran puerilidades para el empleo, y delitos para la culpa, los gus-

tos, y felicidades por donde habia vagado su inquieto, y engañado corazon. Y assi se retrata aqui muy bien al Señor, que cubre con la mano su hermosissimo rostro; pero de tal manera, que
por ella penetra la luz bastante al alma para este conocimiento.
Entretanto ella está mirandole, y llena de juguetes, y otras alhajas, con que los niños se entretienen, explica su ignorancia, y
conoce su culpa, significando, que con poner delante á Dios la
materia en que erró, como ella es, y diciendole, que erró como
un niño, que sin conocimiento de las cosas se deja gobernar de
sus primeros movimientos, le obliga á que la perdone.

- 2 Y es, que como nuestro Señor conoce muy bien esta flaca materia de que estamos compuestos, tan sujeta á caídas, engaños, y miserias: Quoniam ipse cognovit sigmentum nostrum, (a) solo con ponerse delante de Dios un hombre lleno de llagas, que el mismo se ha causado con sus mismas manos, por haber elegido las culpas, que le tienen de essa manera, y con verdadero conocimiento de la misericordia de Dios, y de su miseria, decirle que le mire: Ecce homo, veis aqui, Señor, este hombre, que Vos sormasteis de tierra, que por todas las bocas de sus heridas está confesando que es tierra; obliga á Dios que lo conoce slaco, y lo vé necessitado, y lo oye arrepentido, á curarle, como hizo al carninante el santo Samaritano. (b)
- Tambien puede tener otro sentido, el representar el alma rodeada de juguetes, y ninerías; y es, que no solo explica el estado de la vida pasada, quando corria desentrenada á lo malo por el campo dilatado, y escuro de sus passones; sino el estado en que hoy se halla, aun despues de arrepentida, y reducida. Porque hallará á cada paso tantas ninerías en que incurra, tantos defectos que la aflijan, tantas culpas, aunque veniales, que la turben, tantas pasioncillas que la arrastren, tantos embarazos que la detengan, que de la manera que á un niño de quatro, ó seis años, la jornada de una legua le parece de ciento, y un arroyo breve al pasarlo, es para el Occeano profundo; assi el alma á los principios, quando se vea que deseando ser sumamente persecta, es á cada paso imperfecta, y á la vista de santos deseos, encuentra con obras llenas de involuntarias caídas, de inadvertidos pensamientos, de palabras superfluas, y otros defectos que la afligia rán sumamente, y para esso los permite el Señor, y la pone delante estas faltas; andará siempre congojada, y desconsiada.

# Efectos.

L efecto que reconocerá en sí en este estado el alma, es algun conocimiento de las puerilidades, que con tanto asimiento, y anhelo siguió en la vida pasada; porque aquellos gustos, y divertimientos, que antes se le proponian tan amables, suaves, y deleytosos, los comenzará á vér tan llenos de dolor, zozobras, disgustos, y penalidades, desaparecido yá aquel exterior Tom. VI.

<sup>(</sup>a) Pfalm. 102. v. 14. (b) Luc. 10. v. 34.

hermoso con que la engañaban, que descubrirán facilmente la

vileza, y bageza que dentro de sí tenian.

zon con tibieza de apetecerlos, y seguirlos; y si alguna vez, ó engañada de la costumbre, ó necesitada de la obligación, ó aconsejada de sus Maestros, pretendiere alguna cosa licita, y permitida, de las que antes tenia por sin unico; (cosa que es bien que suceda raras veces) pero se hallará tan consolada si no la consigue, tan gustosa si no la pide, tan desasida si no se la dán; que con grande sacilidad, y gusto hará aquello que la aconsejaren, y que mas conviniere al mayor servicio de nuestro Señor, cuya Voluntad ordinariamente nos guia, á que solo procuremos en esta vida, lo que juzgáremos ser precioso medio para conseguir la eterna, y no otra cosa

6 Hallaráse tambien con grande consuelo, y gusto de reserir á Dios sus culpas, y en lo que antes sentia turbacion, y embarazo, será su mayor alivio. Porque como yá comenzó á gustar esta alma de la suavidad, y satisfaccion, que hallará en la Bondad Divina, y reconoce que en su propio conocimiento se ha de egercitar con llorar las culpas pasadas, y ponerlas delante á Dios para que se las perdone; tiene alegria experimental de ponerse el alma delante de nuestro Señor, llagada, pobre, y pecadora: y es, que comienza yá la porcion superior á mandar, y supeditar la inferior, que era la que antes resistia á un conocimiento, y reconocimiento tan debido.

7 Sentirá tambien en sí un superior entender en sí misma, juzgandose á sí sobre sí; porque aquel hacer donayre de sus inclinaciones, el mismo que las padece, aquel reconocerse por niño, y slaco; es yá que la vista interior está mirando esta porcion inferior, y toma el alma la vara de juez en la mano, comenzando á conocer, y á censurar sus acciones mismas, no solo las de la vida pasada, sino las de la presente. De aqui se vá siguiendo el introducirse en la propia observacion, mirando lo que obra, enmendandolo, y corrigiendolo, quando tiene suerzas para enmendarlo, y no le faltará dolor para sentirlo, ni lagrimas para llo rarlo. Con que vá mejorandose el interior, y corrigiendose el exterior, y ajustandose uno, y otro al gusto del Señor que la alumbra, y encamina: y assi dirá á Dios con grande sentimiento, y fervor.

# Afectos.

EUS tu scis insipientiam meam, & delicta mea à te non sunt abscondita: Vos, Señor, sabeis mi ignorancia, y basta esso para que la alumbre vuestra Sabiduría: sabeis mis delitos, y basta para que los borren vuestros merecimientos: sabeis mi flaqueza, y basta para que me dé fuerzas vuestro Poder. Vos decis, que confortareis lo flaco, juntareis lo deshecho, reparareis lo roto, buscareis lo perdido; (c) yo soy el perdido que habeis de buscar, el flaco que habeis de confortar, lo deshecho que habeis de consolidar. Si mi miseria, Señor, si mis errores consistieran solo en mi voluntad, con que la curaseis bastaba; pero es necesario, que cureis el entendimiento, y que le enseñeis lo que debe saber, como me guiais á lo que debo querer. Creía yo Dios mio, que lo malo era bueno, y seguialo: lo gustoso amable, y abrazabalo: lo lucido grande, y buscabalo. Creía que las felicidades no eran penalidades, que las riquezas eran comodidades, que los deleytes eran suavidades. Juntaronse la voluntad, y el entendimiento á engañarme, y perdieronme, á persuadirme que os dejase, y degeos. Ciego era, pero yá veo; en tinieblas estaba, yá conozco, y á Vos, ó Luz eterna conozco.

9 ¿Donde está la verdad de las mentiras que adoraba? Donde el deleyte de las felicidades que deseaba? No son los mayores puestos cruces altas para las penas, y riesgos para la culpa? Hay quien goce, que no pene? Ni eminencia tan alta, que no la expugne el pesar? Hay deleyte, que no pese mas el remordimiento, que el deleyte? Hay riqueza, que no cueste mas de conservarse, que de adquirirse? Puesto todo esto, Señor, que padecido es pena, conseguido engaño; bien es, que sea experimentado escarmiento. Engañannos los deseos, y quando tenemos lo que deseamos, aborreciendo lo que tenemos, volvemos á desear lo que no tenemos; y á pocos dias de posesion, vuelve otra vez á renacer el deseo, y á arrastrar tras sí á los hombres.

10 Nuestros animos andan turbados, y descompuestos, y solo se quietan quando os hallan, por ser la fuente de toda tranquilidad. En vuestra Sabiduría se ha de curar nuestra ignorancia, en vuestra Bondad nuestra maldad, en vuestra Misericordia nuestras culpas, y en vuestra direccion nuestros errores. Quien somos

<sup>(</sup>c) Quod perierat requiram, & quod abjettum erat reducam, & quod confrattum fuerat ulligabo, & quod infirmum fuerat consolidabo, Ezeq. 34. v. 16.

nosotros para no errar? Animales ignorantes, y slacos, perdidos, y presumidos; vanos, perdidos, gigantes imaginados, pigmeos verdaderos, vasos de pasiones impuras, desordenadas, é inmundas. Y si quando os amamos, Señor, no os amamos como debieramos; si quando os servimos no os servimos como quisieramos; si quando os seguimos, no os seguimos como pudieramos; y yá nos engañan, yá nos entretienen, yá nos detienen las puerilidades de nuestros devanéos, y antojos e qual habrá sido el tiempo en que no os conocia, ni me conocia quando no os seguia,

y me seguia, quando no os buscaba, y me perdia?

Pero Vos, Señor, sabeis mi ignorancia, conoceis mi incapacidad, y solo en lo que habeis reconocido de mi daño, tengo librado mi remedio. Conociendo mis pecados, estoy aguardando el perdon, porque solo Vos, con lo que los hombres castigan perdonais. Quando oculta el hombre al hombre las osensas con que le enojó se salva; quando las manistesta se pierde; pero, Vos Señor, quando manistestamos nuestras culpas, las perdonais, y os enojais con razon si no las manistestamos. Tanto deseais nuestro remedio, que os disgustais de nuestros daños, mas por lo que perdemos con la desconsianza, que por lo que Vos ganais con la satisfaccion. Conocida está el alma de sus pecados, reconocida de vuestros merecimientos; y la medicina, y sanidad de sus llagas, ha de ser la preciosa sangre de las vuestras.

### Documentos.

de volverse á embarcar otra vez en el mar de que vá saliendo á la orilla, apartando los descos, no solo de lo malo, sino de lo indiferente, ó de aquello que aunque sea, ó pueda ser bueno (como son las pretensiones bien ordenadas) es muy amable á su inclinacion. Y quando la obligacion la necesitase, con la direccion de sus Padres espirituales, á proponer alguna cosa que sea necesaria á la conservacion de su estado, ha de ser recatando se mucho de poner el corazon en lo que solo hace por la suerza de la obligacion; porque si de esto no cuida, es tan facil el volverse á asir del mundo, y tan cierto asido otra vez el perderse, y dár pasos atrás en la vida espiritual, que estará consesando, que son ninersas, y puerilidades las mismas que estará amando, y pretendiendo, como empresas utiles, y grandes, Tan faciles so-

mos al perdernos, los que tan dificultosos somos al cobrarnos.

- 13 Ha de usar prudentemente, y con gran reverencia de aquella luz que la dan; esto es, que es puerilidad, y niñería quanto ha seguido, y pretendido en esta vida, y que quanto hoy yerra, procede de su ignorancia. Considerando, que aunque son puerilidades para la estimacion los gustos, y puestos de la vida, son ruinas, y precipicios para el dano. De suerte, que este conocimiento no la ha de dár motivo de minorar sus culpas, si no de humillar su presuncion: pues tanto es mayor nuestro pecado, quanto por menos dejamos á Dios; y tanto mayor debe ser el cuidado de no volver á perdernos, quanto mas reconocemos nuestra slaqueza, con vér que por tan pocas cosas le dejamos: y assi, de este conocimiento debe usar á fin de desestimarse á sí misma, con reconocer su ignorancia, y su slaqueza; por el conocimiento de las vanidades de esta vida, huir su sugacidad, y la ninguna sustancia de sus felicidades, y deleytes.
- 14 Y aunque el propio conocimiento, es uno de los principales egercicios de la vida espiritual, por lo que necesitamos de ser humildes con él, los que sin él somos vanos, y perdidos; todavia es regla assentada de los Mysticos, que no se queden las almas solo en el propio conocimiento, sino que desde él busquen el conocimiento de Dios, que es de donde ha de venir el remedio. Y assi el alma que está delante de Dios conociendo su ignorancia, ha de acudir luego á que la cure su sabiduría; y la que está conociendo su iniquidad, ha de buscar la Bondad de Dios, que la favorezca por su Bondad. A esta causa San Agustin, padre de los Mysticos, y de los Theologos, no se contentaba con desear, Ut noverim me, que se conociese á sí, sino que de alli pasaba á procurar, Ut noverim te, (d) que es el conocer á Dios. Cómo erraria el herido, si estuviesse siempre mirando, y manejando sus llagas, sin acordarse del Medico que tiene delante, que es el que lo ha de curar.
- darnos en nosotros mismos, sino salir de nosotros á buscar á Dios; ha de procurar el alma desde su conocimiento propio, acudir al conocimiento de Dios, alabando su Bondad, su Grandeza, su Misericordia, que assi sabe perdonar pecados, y curar con su san-

stephia ...

gre nuestras heridas; y de aqui le resultará un gran bien en las tentaciones que despues padecerá; y es, que quando se desaliente con el conocimiento propio, al esperar perdon de tantas culpas, la dará aliento el conocimiento de Dios, y de su Bondad, para esperar su perdon. Y quando con vér á Dios tan bueno, y misericordioso, se atreviere á alentar su slaqueza á osenderlo, o ponerse en ocasion proxima de ello, el conocimiento propio la hará que se recate de sí misma; que es decir, que el mas persecto puede temer, pues de su alma al Insierno, no hay mas distancia que su propia voluntad; y el mas desconsiado debe esperar, pues entre su alma, y el Insierno está Dios.

puesto que los tenga confesados, y deba esperar, que quanto á la culpa se los tendrá nuestro Señor perdonados; no se embarace en irlos individuando sobrado con la meditacion, pues bastará el llorarlos por mayor, supuesto que por menor están yá confesados; y esto por no volver á manchar la imaginacion con sus especialidades, ni traher á ella sombras tan aborrecibles. Bien presente le pondrá Dios su vida para llorarla, y su ignorancia para conocerla, y su flaqueza para recatarse de ella: y con este conocimiento la irá dando aborrecimiento de sí misma, que será medio muy proporcionado, para que entre con él en su alma el amor, y el temor santo de Dios.

# SENTIMIENTO III.

PROPONESE EL ALMA EN UNA CAMA ENFERMA, y el Amor Divino, que con la una mano la pulsa, y la otra la pone sobre la cabeza, tratando de su curacion: y ella afligida pide salud à este Celestial Medico, con las palabras del Santo Rey David, en el Psalm. 6. v.3.

Miserere mei Domine, quoniam insirmus sum: sana me Domine, quoniam conturbata sunt ossa mea.

# Estado.

A en este estado del alma, parece que comienza á adolecer de una enfermedad, de que yo quisiera estár siempre doliente, y nunca sano. Porque con el propio conocimiento, con las lagrimas de sus pecados, con el aborrecimiento de sí misma, des-

ocupado el corazon para Dios, se le vá entrando, y encendiendo

poco á poco una calenturilla lenta del Amor Divino, y mezclandose con el aborrecimiento propio; y este es tal, que á un mismo tiempo le pesa de haver ofendido á Dios por su daño, y mucho mas por su amor. Pide á Dios que la cure, por lo que la importa, y duelenla sus culpas por lo que lo ama. Está, pues, muy bien dibujada el alma en la cama del propio conocimiento, buelta á Jesus Señor nuestro, que la pone la mano en la frente, y la pulsa su Divina Magestad, para saber de que está doliente. Si es enfermedad procedida de amor propio, ó de amor divino. Y como este Sagrado Medico tiene quanta salud necesitan nuestras culpas, en su santo, y divino tacto, solo con pulsar las manos le dá buenas obras, y con tocarla la cabeza santos pensamientos, que es á lo que se reduce toda la vida del espiritu. Pide el alma con esto á Dios salud, y Dios solo con pulsarla está dando salud al alma. Y es de advertir, que en este estado puede pedir la sanidad el alma, no solo de las culpas pasadas, sino de las presentes; que es decir, que la quite las cicatrices, y señales de las heridas con que le ofendió, esto es, las malas inclinaciones, de que se halla aquejada, y perseguida. Las quales nunca se quitan del todo, ni el incurrir en culpas inadvertidas, y le ves, que nacen de esças malas, y perversas inclinaciones.

# Efectos.

Endrá el alma en este estado, embuelto con las lagrimas, y dolor, un sentimiento de Dios, que se meza cla con ellas gustosissimo, y este es un picante para llorar, tal, que él solo basta para hacer abundantes las lagrimas, y la contricion; porque como al dolor, que nace del proprio conocimiento, se añade la ternura del objeto amado, sube de punto con el objeto la pena, y á esse paso crecerá el mérito.

yá el alma algo doliente del Amor Divino, se irá aceracando con mayor gusto, y perseverancia al trato interior con Dios; porque es su amor una suerza secreta, que lleva al espiritu, lo detiene, y entretiene de tal manera, que yá parece que vá perdiendo parte de la libertad que tiene, para dejar al que por

su bondad quiere, y desea servir.

4 Juntamente con esso, verá en sí la diferencia grande que hay de llorar las culpas pasadas, y presentes por sí, ó de llorar las por Dios; pues en lo primero llora el alma su daño, y en lo se-

gundo, siente el dolor de su dueño. En lo primero, llora lo que ha perdido en sí, para ser premiada, y lo que hizo para ser castigada, y en lo segundo llora el disgusto que ha dado á quien ama, y lo que ha enojado á quien tanto merece: con lo qual se ván purisicando, adelgazando, y sutilizando mas los sentimientos.

5 Tambien con este conocimiento, á vueltas de pedir á Dios, que la perdone la slaqueza de los errores pasados, le pedirá, que la perdone la slaqueza de su amor; porque la enfermedad con que se halla, (como hemos dicho) es procedida del dolor de las ofensas cometidas, y de principios de sentimientos de amor; y assi como aquellas le parecerán muchas, estos le parecerán muy pocos; con que pedirá al Medico, que la cure de lo mucho que pecó, para nunca mas ofenderlo, y de lo poco que le ama, para no dejar de amarlo; y assi con gran ternura, como enserma, que tiene el Medico presente, y que conoce, que es Medico que sabe lo que cura, y puede lo que quiere, y quiere lo mejor, le dice.

# Afectos.

Iserere mei Domine, quoniam insirmus sum: sana me Do-mine, quoniam conturbata sunt ossa mea. Enserma soy, Señor, curadme; herida estoy con la culpa, y lastimada con la pena de haberos á Vos herido, remediadme. Vos, Señor, que curasteis los ciegos, ciega soy; los tullidos (e) flaca soy; los paraliticos, (f) perezola soy; los hidropicos, (g) vana soy; los leprosos, (h) inmunda soy. Aqui Barthimeo os llama hijo de David, (i) apiadaos de mi, que si quereis, podeis curarme, y yo quiero, y puedo creer, que podeis curarme. Ay de mí! que ni oculto mis llagas, ni ellas son de calidad que yo las podré ocultar. Manisiestelas mi dolor, curclas vuestro amor, manifiestelas una vida tan perdida, curclas la vuestra. A mis culpas remedien vuestras penas, y con vuestra sangre sacrosanta cobre yo la que he perdido. La sanidad del cuerpo fue mi enfermedad, curense las llagas del alma, aunque sea necesario, que para ello enferme el cuerpo. Curad, Señor, la calentura de mi amor propio, con vuestro Divino amor; de aquella dependen los graves accidentes que me afligen, con este se corrigen, y templan. Qué es sino perlessa la inhabilidad al

<sup>(</sup>e) Mattherreves. (f) Joanes. v. s. (g) Matth. 8. v. r. Marc. r. v. 40. Luc. s. v. r. (h) Luc. 14. v. 4. (i) Marc. 10. v. 46.

serviros? Qué es sino frenesi la prontitud al ofenderos? La lepra no es la deshonestidad? Mi soberbia, y ambicion la hidropesía?

7 En mí solo concurren las enfermedades, que en cada uno eran gravisimas; y porque hagais en un sujeto tantos milagros, como hicisteis en cada uno, este soberbio os pide humildad, este leproso pureza, este enteramente enfermo, entera, y verdadera sanidad. Vos venisteis á curar desde el Cielo, curadme Medico Celestial. No venisteis á curar los sanos, no estoy sano: venisteis á curar los enfermos, (k) ensermo estoy. Sacad mi alma, no solo de las venas, sino de los mismos huesos, quoniam conturbata sunt ossa mea. Tiemblan ellos de la medicina, abrazarán el cauterio, y adorarán el hierro con que curais los yerros, que cometieron. Mano que contiene el universo, pulsadme. Medico que cura el universo, sanadme. Fuego que abrasa el universo, abrasadme; que si el remedio de mi ingratitud es vuestro amor, ases gurado vengo á tener el remedio en vuestro insinito amor.

### Documentos.

N el estado que se halla esta alma, lo primero que ha de hacer es dejarse curar, juzgando por medio unico para su enfermedad, el que Dios le aplicare, examinado, y aprobado cuerdamente, y con espiritu por Contesor docto, y espiritual: porque como quiera que el Medico de su dolencia es Dios, que ni puede ignorar, ni quiere errar, ni sabe descuydar; conseguirá la falud, solo con dejarse curar en la enfermedad. Pero con todo esso, es tan presumido nuestro entendimiento, y anda tan enamorado de él nuestra necia voluntad, que somos dolientes que dejamos la medicina de Dios, y abrazamos nuestra enfermedad. Y assi hemos de entender, que el medio unico para conseguirlo todo, es dejarlo todo en Dios, negandonos á quanto deseamos, y pensar, que assi como el Medico en enfermando bulca quien le cure, porque el amor que se tiene, no le ciegua en los remedios del cuerpo; alsi el entermo espiritual ha de huir de sus remedios en los del alma, obedeciendo solo al Medico universal de lo criado, que es el que aplica su Sangre por medicina á nuestros males, y al Confesor que assiste en su lugar.

7 Tambien ha de procurar el alma, assi en la oración, con Tom. VI. D mo

<sup>(</sup>k) Matth. 9. v. 124

mo en los demás egercicios, levantarse tal vez (como hemos dicho) de la cama del propio conocimiento, al conocimiento de Dios, porque no le haga daño el estár siempre encerrada, y contenida dentro de su propia miseria; y ahora le será esto mucho mas facil, quanto los primeros movimientos del amor la sacarán facilmente de ella, porque essas son las alas con que se buela del alma á Dios, y de las criaturas al universal Criador de ellas.

Io Es el principal remedio de esta dolencia consesar á Dios su enfermedad, y no solo las heridas pasadas, y la staqueza en que se halla, por la sangre del alma perdida, sino tambien las presentes: y assi como vá el doliente, herido del dolor, á la casa del Medico, de la misma manera, á qualquiera descuido, imperfeccion, salta, ó desecto, ha de ir á la oracion el alma á buscar su remedio, y labarse con la consession, y renovarse con el Santo Sacramento de la Eucharistía; pudiendo, y debiendo hacer esto, pues la humanidad, y agrado del Medico obliga, porque

no se cansa de nuestras proligidades.

Ha de tener por buena curacion, y por la mas importanre, frequentar sangrias de la propia voluntad. Porque como quiera que todos los gustos, y deleytes pasados, y las imperfecciones, y defectos presentes proceden de abundancia grande de sangre, del propio amor, que se tiene el alma á sí misma, el qual por esso fue bebiendo el veneno mortal, y entrañandosele, no solo en las venas, sino en los mismos huesos; es necesario ir sacando toda esta mala, y corrompida sangre, y tener paciencia en la curacion, que (como luego se verá) no dejará de ser fuerte, hasta limpiar el alma de tan impura ponzoña, para que renueve con la sangre del amor de Dios, y entre en ella la Voluntad Divina, y la anime por las mismas canales que sale la voluntad propia. Y de la manera que dicen los Fisicos, que lo caliente se templa con lo frio, y lo frio con lo caliente; assi el frio de la pereza, para las cosas espiri tuales, se ha de curar con el fervor de seguirlas, y huir de las temporales; y el ardor con que seguia lo caduco, y perecedero, con la aversion grande à procurarlo.



PROPONESE EL ALMA VENDADOS LOS 0308, tirando de una atahona, y con el azote la amenaza el Amor Divino, y volviendose ella, explica su trabajo con las palabras del Psalm. 24. v. 18.

Vide humilitatem meam, & laborem meum, & dimitte universa delicta mea.

Estado.

A comienza el Medico eterno á curar esta alma; y siendo assi, que el principio de todos nuestros devanéos, y pecados consiste en aquellas dos malas raíces que tenemos en ella, la concupiscible, y la irascible; empieza nuestro Señor á mortificar la

una con las tribulaciones, y á mitigar la otra con egercitarla en la paciencia, de que necessita para tolerarlas. Y como quiera que esta alma se halla hoy tan mal convalecida de los vicios, y tan poco adelantada en las virtudes, sigue con tan gran trabajo suyo este egercicio de la mortificacion que Dios la dá, que á cada paso le corresponde una queja, y á cada fatiga un suspiro. A esta causa se dibuja muy bien el estado del alma, con representarla atada en una atahona vendados los ojos, y vuelta al Amor Divino, que con el azote de la tribulacion la amenaza, y ella diciendo á Dios: Vide humilitatem meam, & laborem meum, & dimitte universa delicta mea.

Porque como el alma está flaca, y pesada con los gruesos, y corrompidos humores, que la han quedado de los vicios, y para ella viene á ser molino de sangre todo lo que es contrario à sus inclinaciones, es fuerza que no gustando de seguir al mun: do, y no sintiendo suerzas para seguir á Dios, haya de quejarse á su Divina Magestad, pidiendole que mire su flaqueza para seguirlo, y la conforte, y la que tuvo para ofenderlo, y la perdone. Y que la quite la venda de los ojos, esto es, la escuridad grande que sentirá en el camino de las tribulaciones, que no es su menor trabajo. Ponenla atada á la atahona, ó molino de sangre, assi para significar con quan pesados pasos siguen los principiantes la perfeccion, si se aparta tantico la gracia de llevar por la mano á la naturaleza; como porque para subir por sus gradas á lo alto del

Tom. VI.

monte, ha de ser purgando los pasos que dió por la distraccion, y miseria de los vicios, con egercicios contrarios en las virtudes. Y si como caballo corrió por ellos desenfrenado, y suelto, como bruto al parecer (aunque bien racional) ahora atada á la voluntad Divina, perseguida utilmente de quien ingratamente persiguió, vaya rodeando su pena, sin vér, ni pensar, que con esso vá dando pasos á la perseccion.

# Efectos.

SEntirá el alma en este estado las continuas repugnancias de la carne al espiritu, si bien con ellas la pondrá Dios en cuydado de acudir á su Divina Magestad. La escuridad será grande, aunque no tal como en la que la pondrán, quando haya crecido mas á la vida interior, porque ahora aún la tiene atada al propio conocimiento, y no la sian del todo los trabajos.

Aunque la turbacion será grande, todavia la abrirán la puerta á la esperanza; y en medio de la escuridad con que la representan vendados los ojos, atada, siguiendo siempre á escuras su camino, se le irá el corazon á quejarse solo á Dios, que es una de las mejores señales de que la pena es provechosa, y util la tri-

bulacion.

Andará ordinariamente que josa, y assigida, y tal vez impaciente, viendo que ni halla las lagrimas para llorar, ni el servir para obrar, ni los deseos para desear. Y assi llorará de que no llora, penará de que no pena, padecerá de que no padece, sen-

tirá de que no siente, y trabajará de que no trabaja.

El peso de la carne la será sensibilissimo, y apenas hallará vigor en el espiritu para resistirle. Solo tendrá consuelo interior, en vér que no padece por amor de lo exterior; y sentirá un secreto conocimiento, que la irá alumbrando en sus tinieblas, de que es amorosa la voz que la amenaza, y sabrosa la mano que la persigue. Y assi todas las faltas se las atribuirá á sus culpas, y tendrá por muy amables las penas, y dirá al Señor poniendole delante sus pecados.

# Afectos.

7 VIde humilitatem meam, & laborem meum, & dimitte universa delicta mea. Señor mirad mi flaqueza, y mi trabajo, y perdonad mis delitos. ¿ Por ventura puede el tullido andar,

el ciego vér, el sordo oír, el muerto resucitar? Vos que disteis al paralitico sanidad, (a) al ciego vista, (b) á los sordos oídos, (c) á los muertos vida: (d) remediad á mi alma baldada al servor, ciega á la luz, sorda á las inspiraciones, y sin aliento á la vida: Vide bumilitatem meam: Mirad, Señor, no la humildad que no tengo, sino la slaqueza con que me hallo, que solo en mí son vicios los nombres de las virtudes, y la humildad, que tanto os obliga en los Santos, es miseria en mì, é inhabilidad á lo bueno, espiritual, y santo. No solo pongais vuestros ojos de misericordia en mi slaqueza, sino tambien en mi trabajo: Vide humilitatem meam, so laborem meum; para que juzgueis si es compatible á mis suerzas mi tribulacion, y aumenteis aquellas, ó minoreis esta.

8 Qué trabajos no paso para hacer que el entendimiento os considere, la memoria os represente, y la voluntad os ame? Quando la busco en Vos, la hallo en mí, y quando la echo de mí para Vos, se me huye, y vá á perderse entre las criaturas. No tengo poder en mí, si no os llegais á gobernarme: no tengo suerzas contra mí, si no entrais à moderarme: no tengo essuerzo para desenderme de mí, si no venís á desenderme. Los sentidos, Señor, me inquietan, las facultades no me obedecen, quando quiero que á Vos os obedezcan; y los que son tan prontos á lo

malo, experimento perezosos, y rebeldes á lo bueno.

9 Justo sois, Señor, justo sois, y justo es que quien no quiso obedeceros, no le obedezcan. Mando á mis ojos, que no miren
lo venenoso, y se resisten: á los osdos, que no oygan lo dañoso, y se desienden: al gusto, que no se cebe en lo sabroso, y se
me opone; ni el tacto me conoce, ni los demás sentidos, ni facultades me reconocen. Justo sois, Señor, Justo sois, y justicia
es justissima, que quien no atendió á obedeceros, no hálle obediencia en sí para sí, y todo se le rebele. La voluntad acostumbrada á mandar en lo malo, apenas quiere obedecer en lo bueno, ni el entendimiento la sabe persuadir, ni la memoria ministrar. Hállome sin sangre de las heridas de mis pecados, y mal curadas las llagas, aún siento frescas, y recientes las heridas.

No solo mireis mi flaqueza, y mi trabajo, sino perdon nad aquellas culpas, que han causado en mí tan gran ruína: Et dimitte universa delicta mea; perdonad, Señor, no solo mis peca-

<sup>(</sup>a) Joann. 5. v. 5. (b) Marc. 10. v. 46. (c) Marc. 7. v. 32. (d) Matth. 11. v. 5.

dos, sino todos mis pecados, que uno solo basta para perderme, quando de todos debo huir para salvarme. Bruto he sido, Señor, al ofenderos, justo es, que como bruto padezca al satisfacer, y que en el molino de las cosas temporales, en la ciega voluble rueda de las mundanas felicidades, gima insensata, y perdida. Justo, y santo es, que en la atahona de mis tribulaciones padezca, y tire assigida, y atribulada: Ut jumentum fastus sum apud te; (e) hecho estoy un bruto, perdido con la razon natural, infundidme razon sobrenatural. ¿Qué me importaba el discurso, si discurria contra Vos, Dios mio? Qué me importaba el entendimiento, si racionaba contra Vos? Qué me importaba la razon, si la vendaba para no buscaros á Vos? Raye vuestra luz á mi entendimiento, y vuestro calor abrase mi voluntad, para que si irracional os perdi, racional os busque, y hálle, y espiritual os sirva, y adore.

### Documentos.

II A de procurar en este estado, y tribulaciones no desalentarse, considerando quan conveniente es el no vér, para cobrar despues verdadera vista, y vida. Acordandose de lo que hizo nuestro Señor con el ciego del Evangelio, á quien primero embarró de lodo los ojos, para que despues viesse á las luces, natural, y espiritual. (f)

hizo penar el mundo, con mascara de deleyte, que Christo nuestro Señor quando está solicitando su sanidad; porque no hay quien tan quietamente haya ofendido á nuestro Señor, que no haya sentido muchos trabajos, zozobras, desabrimientos, penas, y persecuciones, y todas ellas vacías de merito, y mas llenas de culpa, dolor, y remordimiento, que las que ahora padece por Dios.

13 Debe holgarse, de que la tribulacion le venga de tan santa, y bendita mano como la del Señor, el qual es tan siel, y ama tanto á las almas, que nunca llega con la tribulacion á donde no haya llegado antes con el amparo; de suerte, que quando Dios comienza á atribularle, yá lo tiene dentro para ayudarle: y assi como no debe temer á nadie, teniendo á Dios, no tiene que desconsiar, teniendo dentro de sí á quien tambien le quiere como Dios.

14 Debe acudir con sus que jas al Señor, y tenga por mejor el irsele el alma á buscar en él su remedio; que assi como es verdad infalible, que Dios no tienta á nadie para lo malo: Deus antem::: neminem tentat; (g) tambien lo es, que tienta, y prueba las almas para confortarlas en lo bueno: Quoniam Deus tentavit eos. (h) Con lo qual debe esperar, que quien le sacó de las tentaciones del Demonio, y de sus lazos á la vida espiritual, puesto yá en ella, mejor le desenderá de las mismas tentaciones del Demonio, quando estas permite Dios para probar, y fortificar el alma con la ressistencia, en el camino interior, y para guiarla á la bienaventuranza.

### SENTIMIENTO V.

PROPONESE EL AMOR DIVINO EN LA RUEDA de un Alfarero, formando la figura de un niño, y que el alma mirandole le dice las humildes palabras del pacientissimo Job, en el cap. 10. v. 9.

Memento queso, quod sicut lutum seceris me, & in pulverem reduces me.

Estado.



A Dios continuando el formar á su gusto el alma, y assi se explica muy bien, con representar al Señor como Alfarero, que está haciendo de barro una figura, ó vaso á su voluntad, y el alma entre tanto divertida cerca de la rueda, como si tal no

pasara por ella. La comparacion que Job ponderó en este lugar, siguió despues el Señor por Jeremías, diciendole: Surge, & descende in domum figuli, & ibi audies verba mea, &c. (a) Levantate, y vé à casa del Ollero, y alli oirás lo que te diré. Bajé, y ví, (dice Jeremías) que el oficial hacia sobre la rueda un vaso de un poco de barro, y que al hacerlo lo tomó en las manos, y lo hizo masa, y lo deshizo; y de aquella misma masa hizo luego otro vaso, haciendo del todo lo que se le antojaba. Entonces me dijo Dios: ¿por ventura como este hombre hace lo que le parece del barro, no podré yo hacer lo que quisiere de la casa de Israél? Co-

mo-

mo el barro en las manos del Ollero, assi es mi Pueblo en las mias.

2 En este lugar trataba Dios, no tanto de la formacion, sino de la reformacion de su Pueblo; y para acreditar su justicia,
les ponia presente su poder; pero en este sentimiento de que ha
blamos, es mas amorosa la parabola, porque no tiene el Señor
á esta alma en sus benditas manos, para desviarla de lo malo á lo
bueno; sino yá que la halla en lo bueno, y aborreciendo lo malo, la vá persicionando en lo mejor: y de la manera que no sabe
el barro, que es lo que han de hacer de él, ni el vaso adonde ha
de llegar en él la perseccion de su autor; assi el alma, entre tanto
que assigida con sus tribulaciones, está reconociendo su slaqueza,
y miseria, vive ignorante de la merced que Dios la está haciendo en irla para sí labrando, y persicionando, y ella sí bien siente
sus males, pero no acaba de conocer sus bienes; porque siente
el dolor en sus tribulaciones, y no los aumentos que vá dando á
la perseccion.

Tambien puede considerarse en esta representacion, y comparacion, el ír yá Dios á esta alma ilustrandola con santos conocimientos, y sijando el dictamen con vista interior en la verdadera noticia de su vileza, y fragilidad de que está compuesta, y quan sujeta á perderse, la que quiso Dios, que de nada se formase: de donde se le siguen utilissimos sentimientos, y esectos, para proseguir con mayor desestimacion de sí, y mas dependencia, y consianza en Dios, en los egercicios de vida espiritual; pues assi como en la primera consideracion no sabrá el alma entender lo que está obrando Dios en ella, porque aún se halla muy exterior en las criaturas, y no puede penetrar las obras, que en ella hace el Criador; assi en esto segundo puede muy bien sentir, y reconocer en sí los esectos que se siguen.

Efectos.

SEntirá un genero de luz, y conocimiento de quan flaca, y fragil es la materia de que está compuesto el hombre, y el que antes de la vida espiritual le parecia que era eterno, (aun para esta mortal, y transitoria) yá con este conocimiento de que su materia es barro, temerá su fragilidad, conocerá su ser, y y se recatará de su miseria.

5 Assimismo, la fragilidad que conocerá en lo natural, pa-

ra la muerte de esta vida, reconocerá en lo espiritual, para la muerte de la eterna, penetrando, que mas pasiones pueden perder al alma en la gracia, que enfermedades acaban al cuerpo en la vida: y assi como aquel conocimiento de lo mortal del cuerpo, le causará desestimacion de un vaso tan miserable; los riesgos del alma le causarán temor, para guardarla de él, como inestimable tesoro.

debida, y es, que con el desprecio que harà del cuerpo, como quien merece por su materia, y fragilidad cortissima estimacion; el aprecio que hará del alma será grande, como la que se halla capáz de la gloria de su Criador: y assi todos los golpes que tiráre el mundo al alma, los reparará con el cuerpo, dejando esto mortal, y caduco, por desender aquello inmortal, y eterno.

7 De este conocimiento de la fragilidad, y brevedad de la vida, le resultará gran desprecio de todo lo temporal. Porque como quiera que para el hombre solo duran los deleytes, lo que se dilata la vida, y la muerte viene volando á nosotros, y nosotros vamos volando á la muerte; despreciará deseado todo lo que no dura poseído: y assi reconociendo, que sola es buena la vida para llorar los desectos de la misma vida, le diráá Dios con verdadero sentimiento.

### AFECTOS.

Emento Domine, quod quasi lutum seceris me, & in pulverem reduces me. Acordaos, Señor, que me formasteis
de barro, y que me habeis de reducir al polvo de que me hicisteis. ¿Qué
barro no sue fragil? Qué polvo no sue leve? Qué lodo sue limpio?
De donde he de tener sortaleza, si soy la misma slaqueza? Cayeron los Angeles, y con tanta luz se deslumbraron, y con tanta
fortaleza se perdieron. Yo, Señor, criado de barro, formado de
tierra, qué puedo obrar que no sea polvo, y tierra? Mis impersecciones, mis pecados, mis delitos son el fruto de la tierra que
formasteis; porque con haberme dado quanto necesito para salvarme, dejando lo que me disteis, bebo antes de las cisternas
turbias, que de las hermosas suentes de vuestras aguas claras. Pierde la pureza el agua por los minerales donde pasa; assi son los
escectos de vuestra Misericordia empleados en mi miseria. Disteisme la luz de la razon que me alumbrase, vendómela el amor

propio. Las inspiraciones turbé con las pasiones, y vuestros san-

tos deseos con perversas obras.

O Señor mio! quanto mas facil soy de perderme, que de explicarme! Barro en lo bueno, y bronce en lo malo: fragil al caer, torpe al levantar: masa infame en que solo dura, y se imprime lo peor. ¿Hay barro que se oponga á su hacedor, ó se resista á su autor? Yo vaso de vuestras manos, voy huyendo de vuestras Divinas manos: criatura me defiendo de mi Criador: redimido ofendo á mi Redentor. No solo me formasteis, Dios mio, sino que me reformasteis; pues la masa danada, y corruptible por la primera culpa, fue reparada por vuestra Sangre, curada con vuestras Heridas, y perdonada con vuestra Muerte Santissima. ¿Si el beneficio de la creacion no basta á reconocer el agradecimiento mas profundo del Querubin mas encumbrado; adonde debe llegar el de nuestra redencion? Para lo primero sobraba vuestro Poder, y para lo segundo, quisisteis derramar tanta sangre. Quedandoos Dios, nos criasteis; pero perdidos contra Vos los hombres, os huvisteis de hacer Hombre.

Y asi, tanto mas os debemos redimidos, que criados, quanto como Dios perdonasteis la ofensa; y sobre esso con tal si. neza, como haceros Hombre, y muriendo por los hombres ofrecisteis la satisfaccion. No se derrame, Señor, del vaso de mi alma tal piedad, ni malogre tal bondad, ni pierda tal caridad; antes vaciandome de mi mismo, reciba vuestra Sangre, me lléne de vuestro amor, adóre siempre, y alábe á mi Criador, y Redentor. Assi como al cuerpo fragil disteis, Dios mio, alma inmortal; dad al alma fragil otra alma inmortal, eterna, pura, y sacrosanta, y essa seais Vos Señor. No viva sino en quanto Vos la vivisicais, no aliente sino en quanto la animais, no respire sino en quanto la llenais. Fragil es, pero será constante: perdida, pero será reparada: miserable, pero será venturosa si Vos la defendeis, la amparais, y gobernais. Con esto, Señor, se reducirán las cosas á los fines para que Vos las formasteis: volverá el cuerpo á la tierra, pues es tierra: Et in pulverem reduces me : el alma buscará en Vos su Cielo, pues la criasteis para el Cielo, y sereis de esta manera servido en esta vida, y alabado para siempre en la eterna.

#### Documentos.

vo del conocimiento que Dios le dá, de que es polvo, y tierra; no para tenerse lástima, sino desestimacion, y aborrecimiento: porque assi como todo nuestro daño depende de amar el cuerpo, y olvidar el alma, cuidando tantas horas al dia de esta porcion baja, inferior, y corruptible, y desestimando la del alma, superior, eterna, y pura; assi, con el conocimiento de que todo esto es miseria, y corruptibilidad, habemos de procurar hacer todo lo contrario de lo que hicieremos sin él.

Para esto es muy bien considerar, divididas, y separadas en nosotros estas dos porciones de alma, y euerpo, y esto es lo que vá lentamente haciendo Dios en el espiritual con las tribulaciones, y trabajos. Con la primera, que es el alma justa, anda Dios Uno, y Trino, y los meritos de la Pasion del Hijo, la Virgen Maria, la gracia de los Santos Sacramentos, la Corte Celestial, los Angeles de guarda, las Almas Santas de la Iglesia Militante, las buenas inspiraciones, obras virtuolas, honestos pensamientos, santas palabras, y todo quanto Dios ha criado bueno, y perfecto; y de mas á mas, todo lo indiferente, rectamente aplicado. Con la segunda, que es el cuerpo, anda la Carne, el Mundo, el Demonio, y todos los malos espiritus, perversas inclinaciones, y apetitos, y obras pecaminosas, pensamientos consentidos, é impuros, palabras superfluas, y viciosas, pecados, discordias, y todo lo que obra, y ocasiona la mala raíz, que quedó en las almas con el primer pecado.

Dios, el otro del mundo, el uno del alma, el otro del cuerpo, el uno del espiritu, el otro de la carne; ha de procurar el espiritual en quanto digere, obráre, é imagináre, atender á seguir su vandera, que es la Cruz de Christo nuestro Bien, considerando la fragilidad de la carne, lo transitorio de sus deleytes; y si tal vez voluntaria, ó involuntariamente sucre herido del enemigo, procure reparar, y cobrar la sangre perdida con la gracia de los Sacramentos, y las lagrimas de la penitencia, y vuelva con el mismo servor á la peléa.

14 Debe considerar, para obrar con mayor aliento en la guerra interior, que aunque es flaca la naturaleza, es invencible Tom. VI. E 2 la

la gracia; y aunque tiene contra sí sus inclinaciones, en el barro de su formacion, en la miseria de su cuerpo, y en todo el mundo, insierno, y carne, que le persigue; con todo esso tiene por sí à Dios Padre que le ama, al Hijo que le redime, y al Espiritu Santo que le inspira, à la Virgen Maria que le ampara, los Coros de los Angeles, la gracia de los Sacramentos, las almas justas; con que le sobra el socorro, si él vilmente no se quiere ir huyendo al enemigo, y perderse. Por esso dice la Iglesia: Pone me juxta te, & cujus vis manus pugnet contra me. (b) Quando solo Dios es bastante, mire si Dios, y todo lo demás que á esto se añade lo será.

- cion esté en tan buenas manos como las de Christo nuestro Señor; porque las experiencias de su vida pasada le habrán dado bien claro conocimiento, que nunca tuvo mas seguro su mal, que quando tenia en sus mismas manos su bien. Porque, si como Dios nos hizo, nos huvieramos de hacer nosotros, es sin duda, que no nos hicieramos, ó nos erráramos al hacer. Y si como Christo nuestro Señor nos redimió, nosotros nos huvieramos de redimir, es infalible, que nos quedáramos esclavos, por no atinar en el daño con el remedio. Y assi tenga á gran dicha, que Dios quieta tener en sus manos divinas la nada del alma, y degele que la reforme, y persicione como quisiere; antes bien le suplique, que no se lo sie, ni entregue su materia, hasta que lo coloque en el assiento de su eternidad.
- 16 No use del conocimiento de su fragilidad para escusar sus pecados, y hacer menores sus culpas, assi las pasadas, como las presentes, porque sería una tentación muy nociva, y muy necia; pues esta ilustración, y conocimiento ha de servir para humillarlo, y no para alentarlo á lo malo: y assi como es mayor la ofensa que hace al Rey el vasallo, quanto este es mas vil, y aquel mas poderoso, assi ha de juzgar en el conocimiento de su fragilidad, y la grandeza de Dios.
- 17 Tambien es conveniente, que desde luego se vaya recatando de la vanidad, la qual es una hierva tan entremetida, que no hay donde no quiera criar. Y en estos mismos conocimientos de la fragilidad de nuestra naturaleza irá engriendose el espiritu,

y pareciendole, que pues yá conoce mucho, que yá es mucho; y de aqui irá arrimandose á hurtarle á Dios la gracia, y querer tener parte en ella, siendo un desatino vanissimo. Porque de nosotros, en quanto nosotros, no hay para Dios cosa, que no le pudiera ser embarazosa al hacernos merced; y assi todo quanto su Divina Magestad obra, le cuesta dos trabajos: el uno, hacerlo en tan ingrata materia como la nuestra; el otro, desenderlo de nosotros mismos, que hacemos de nuestra parte quanto podemos para desviarlo. Tal es nuestra maldad, y su Bondad, que no solo se halla en cuidado de desendernos de los otros, sino tambien de nosotros.

### SENTIMIENTO VI

PROPONESE EL ALMA ARRODILLADA, Y ARROJADAS en el suelo las armas, con que se defendia del Amor Divino; el qual armado, amenazandola, oye el arrepentimiento del alma en las sentidas palabras de Job, en el cap. 7. v. 20.

Peccavi, quid faciam tibi, ó custos hominum? Quare posuisti me contrarium tibi?

Estado.

A el alma en sus tribulaciones, que son pasos de la Via Purgativa, vá recibiendo algunas luces de mayor claridad, y reconoce, que aquel interior Artifice de su bien la está enmedio del horno, como á los minos, labrando la corona del amor, esmal-

tada del propio conocimiento. Hállase en este estado con sus continuas tentaciones, y tribulaciones, fatigada; y assi prorrumpe con Job en un sentimiento bien tierno, y con santa simplicidad dice: Peccavi quid faciam tibi, ó custos hominum? Quare posuisti me contrarium tibi? Y aunque en este sentimiento parece que se vé en la mayor tribulacion, que puede tener en la vida, que es mirar contrario á quien solo queria tener propicio, reconociendo, al parecer, enemigo, al que en solo su amistad libra todo el consuelo de sus penas; pero el modo del sentir está explicando una satisfaccion en su Divina Magestad, tan enamorada, y ardiente, que no puede menos con Dios esta queja, (en la primera apariencia tan contraria a la razon) que pudiera una muy sufrida, y dissimulada paciencia.

- Esto se reconoce llanamente, en que si bien vemos al Amor Divino armado contra el alma, en figura de enemigo, y ella arrojadas las armas de la propia voluntad en el suelo, arrodillada explicando sus sentimientos, debemos advertir que dice: Peccavi, quid faciam tibi, o custos hominum? Quare posuisti me contrarium tibi? Pequé, qué haré, ó Custodio universal de los hombres? Por qué me habeis puesto contraria á tí mismo? Confiesa el alma su culpa, y culpa á la misma inocencia que es Dios, y dice, que él le hizo ser su contraria. Consiesa que pecó, pero reconoce que ama, y dice: qué mas puedo hacer que amaros? Olvidaos Dios mio yá de que os ofendí; no me acordeis mis culpas con estas tribulaciones, ni quando os deseo en mí, os experimente contra mí: Quid faciam tibi? Qué haré yo para aplacaros, Señor? No os amo? No os busco? No os deseo? Puedo yo por ventura mejorarme, siendo la misma flaqueza, ni daros mas que el corazon que os doy? Y luego con eloquencia no pequeña, despues de haberle persuadido con su amor, le arguye con el que Dios tiene á las almas.
- O Custodio universal del genero humano! Cómo, Señor, el que ha de amparar las almas las persigue? El que las ha de guardar las desampara? Despues de esto, con otro espiritual conocimiento, y bien mystico, de que aquellas tribulaciones, no se las dá Dios para destruirla, sino para reformarla, le dice: Quare posuisti me contrarium tibi? Para qué me habeis puesto contrario à Vos Dios mio? Quando Vos os habiais de poner á mi lado, desnudais la espada contra mí? Con tribulaciones me perseguis? Con tentaciones me acosais? Pero dime, qué culpa tiene Dios de tus culpas, alma atribulada? Hicistete enemiga de Dios, y dices, que él te ha hecho lu contraria? Tu culpa imputas á la inocencia? Tus delitos al Juez? Tus enfermedades al Medico? Es que habla atribulada el alma, y se queja enamotada. Y yá no quiere ella, que se acuerde Dios de las culpas pasadas, sino del amor, y ansias presentes, y reconoce que la lastima Dios, pero que la ayuda: que favorece aunque aflige: que atribula amando, y ama atribulando; y atrevele á decirle con la fuerza del amor, lo que no olára sin él. Porque si el alma no entendiera que Dios la egercitaba, y creyera, que eran sus tentaciones ofensas, y pecados, y no tribulaciones, y penas, mucho mayor cuidado le diera, y ella se quejára de sí, sin atreverse á quejar de Dios á Dios, quando su Divina Magestad tiene tantas razones de quejarse de ella.

# Efectos.

4 I Allaráse en este estado el alma, con gran pena en quanto dura la tribulación; pero juntamente con ella verá, y reconocerá esectos muy claros de la caridad divina, siendo constante en esta vida interior, lo que Dios respondió á San Pablo: que se perficiona la virtud con el golpe de las tribulaciones; (2) y de aqui le resultará esperanza con temor, que son dos virtudes unicamente necesarias para caminar con pasos seguros á conseguir la corona de la eterna bienaventuranza.

Reconocerá tambien en sì una contrariedad utilissima, y es, que el alma que á la que ja se está llorando inocente, á la contricion se está confesando culpada. Y assimismo la que está diciendo, por qué me pusisteis contraria á Vos? Confiesa que pecó. Y aunque es claro, que esto ultimo es respuesta de lo primero; pero como el un sentimiento es del propio conocimiento, y el otro de la caridad divina, y el amor es consiado, y la humildad encogida, puede el alma quedar á un mismo tiempo en Dios consisada, como si suera inocente, y humilde, y desconsiada de sí, como la que se reconoce culpada.

6 De las tribulaciones, no solo conseguirá el aumento del Amor Divino, que Dios tiene librado en ellas, sino mayor esfuerzo para la peléa; porque como quiera que estas penas, todas se reducen, por la divina gracia, á victorias del espiritu contra el Demonio, Mundo, y Carne; cada vencimiento es una egecutoria para vencer, y cada victoria una corona para esperar de

Dios nuevos auxilios, y fuerzas en la peléa interior.

7 Juntamente con padecer, y esperar atribulada, la dará Dios una alegría interior, y aun exterior tan grande, que no le será parte pequeña de consuelo en este genero de trabajos; los quales en esso se diferencian de los del mundo, que los unos assigen, entristecen, y desconsian; y los de Dios alegran, fortalecen, dilatan, y crian tiernos, y amorosos sentimientos, con que se quejan las almas de la divina mano, que les atribula por su bien, diciendo:

<sup>(</sup>a) Name virtus in infirmitate perficitur. 2. ad Corint. 12. v. 9.

# Afectos.

Peccavi, quid faciam tibi, o Custos hominum? Quare posuisti me contrarium tibi? Pequé, Señor, pequé, qué haré para contentaros, o Custodio universal de los hombres? Por qué me pusisteis contrario à Vos mismo? ¿Dudo de mis culpas Dios mio, minoro mis delitos, escuso mis pecados? Sustenta la tierra pecador mas enorme, criatura mas ingrata? Pequé. ¿Yo no soy el que despreciando vuestro Sér, ofendí vuestro Poder, desestimando vuestra Bondad la irrité, huyendo de vuestra Misericordia la desmerecí? Yo soy á quien todas las criaturas deben aborrecer, á quien todas deben despreciar, á quien todas deben perseguir.

9 Pequé, Señor; pero qué quereis que haga? Mi alma desea adoraros, mis potencias veneraros, mis sentidos obedeceros.
Hay cosa en mí, que no sea para Vos, y que no me llore á mí?
Hay cosa que dese, sino á Vos? Qué haré mi Dios, para teneros
contento? Quid faciam tibi, ó Custos hominum? O desensa universal de los hombres! O guia que encaminais! O luz que alumbrais,
decidme, qué es lo que tengo de hacer? Hablad, Señor, que
vuestro esclavo aguarda vuestros preceptos para obedeceros, vuestros consejos para imitaros, vuestras inspiraciones para seguiros.
Conocidas teneis mis culpas, mas tambien teneis averiguados
mis deseos, y no deseo sino á Vos; conocida teneis mi intencion,
no pretendo sino á Vos; reconocido mi amor, no apetezco sino

solamente á Vos Dios, y Señor mio.

no obedezco; lo que debo obrar, y descaezco. Mandaisme que os ame, y todo me divierte: que os busque, y todo me impide: que os imite, y todo me turba: que os siga, y todo me perturba. Estoy deseando lo que debo hacer, y no sé hacer lo que deseo: ando buscando el camino, y lo tengo: hallome en el camino, y me pierdo. Por qué, Señor, no mitigais mis inclinaciones, rendís mis pasiones, y corregís mis sinrazones? Por qué, Señor, pudiendome tener en Vos, me consentis contra Vos? Quare posuístis me contrarium tibi? Hijo de miserias soy, qué puedo hacer sino miserias? Criado, y crecido entre pecados, qué puedo cometer sino pecados? Alimentado con malas inclinaciones, y perversas obras, qué puedo hacer, sino obras ingratas, palabras pecaminosas, y pensamientos viles? En la primera caída caímos todos, y

quedamos heridos de muerte, y redimidos despues con vuestra Sangre, curados de la primera caída, puede mas en nosorros lo malo, porque es nuestro, que lo bueno siendo vuestro. Vence la enfermedad á la medicina, por la perversidad del enfermo; la culpa á la piedad del Juez, por la malicia del delinquente. Jesus mio, gracia superabundante me llene, auxilios esicaces me ayuden, vuestra mano benigna, y poderosa me desienda, y venza dentro de mí, con lo bueno que tiene en sí, lo malo que tengo en mí: Vince in bono malum (mi Jesu.) (b)

### Documentos.

I I Neste estado el alma ha de alentarse mucho á servir á Dios, y padecer quanto su Divina Magestad dispusiere: y assi, aunque vea armado contra sí al Señor, y que la amenaza con tribulaciones, y trabajos interiores, y exteriores (que esto significa mostrarse su Divina Magestad armado, y con la espada de la Voluntad Divina en las manos) ella muy alentada persevere, porque su victoria consiste en ser vencida de Dios. Aguarde con grande consianza en su Divina Magestad quanto viviere, que nunca lo verá tan contrario, que no le experimente mas amigo, pues las suerzas con que ha de pelear son de Dios. Y assi armada de Dios el alma, puede pelear con el mismo Dios, que quiere entretenerse en pelear con ella.

tá dibujado en este sentimiento, la espada de la propia voluntad, para que pueda decir desassida con verdad: Quid faciam tibi, é custos hominum? Qué haré yo Señor para teneros contento? Porque si tuviesse aún empuñada la espada de la propia voluntad, aunque sur fuera con asimiento á cosas muy leves, y asiciones desordenadas, le responderia Dios, quando le digese: qué haré para teneros contento? Aborrecerte á tí misma, y dejar essa aficiones con que te desiendes, y me ofendes; desocupar esse corazon que es mio, y vaciarlo de tí misma. Y assi el Santo Job quando decia esto, yá habia echado de sí con la suerza de la tribulacion la hacienda, los hijos, el poder, y la grandeza, y se hallaba assentado sobre el estiercol del propio conocimiento, solo, y pobre; y era harto mas rico entonces, que quando mas coronado de poder, y selicidad.

Tom. VI.

<sup>(</sup>b) Ex Epist. ad Rom. 12. v. 21.

Siga con alegría, y sin ningun descaecimiento sus egerci cios, y aunque sean grandes las tribulaciones que hálle con ellos, y mayores las que espera, que lo son sin duda (como verémos en el duo decimo sentimiento) esté constante en lo bueno, y en dejarse hacer pedazos, antes que volver atrás en la virtud. Porque Jesu-Christo nuestro Bien, á las almas que gobierna espanta, pero no mata; y se puede decir en este caso con sentido mistico, que no es tan brabo el leon como lo pintan; porque la ternura con que ama á las almas es tal, que siempre queda corto al atri-

bular, y muy largo al socorrer.

Yá se entiende, que no ha de ser tan ignorante el alma, que piense que Dios la puso á sí contraria, imputando á su inocencia nuestras culpas; pues ni quando su Divina Magestad la crió, y se halló llena de malas inclinaciones, estas procedieron de Dios, sino de la primera caída; y el lavarla del pecado original, é introducirla en la Iglesia, procedió de su misericordía. Y quando la vá reformando á la vida espiritual, quanto padece atribulada, es dejar Dios correr el raudal caudaloso de nuestras miserias, y no hace poco su benignidad en interponerse, porque no lleve tras sí al espiritu: de suerte, que todo lo bueno, santo, benigno, y misericordioso es Dios, y todo lo malo, perverso, y venenolo es nueltro.

Y su Divina Magestad está haciendo continuamente este amabilissimo milagro, de guardarnos á nosotros de nosotros mismos, que hacemos tantas diligencias para perdernos. Y assi, quando dice el alma i por que me pusisteis contraria á Vos? es una temeridad del amor que tiene al Señor, al qual se queja de que pudiendo escusarle las culpas leves al ofenderle, ó la tibieza al servirle, la desampare, y dege en sus débiles, y flacas fuerzas. Como si un niño de tres, ó quatro años, y á quien lleva su padre de los brahones, le dejasse que anduviesse solo, y cayesse, se volveria à su padre, y le dirsa: por qué Señor me dejasteis? O si un enfermo con el frenesí hiciesse al Medico algun pesar, que

quando estuviesse sano le diría: por qué, Señor, no me atalteis?



#### SENTIMIENTO VIL

PROPONESE EL ALMA EN EL CAMPO CON EL AMOR Divino, el qual esconde el rostro con la mano porque no le conozca, y ella con ternura le persuade se descubra con las palabras de Job, en el cap. 13. v. 24.

Cur faciem tuam abscondis? Et arbitraris me inimicum tuum?

Estado.



N este estado padece el alma un genero de tribulaciones bien penosas, y explicalas con un sentimien to muy tierno, y enamorado, con que podiamos decir, que quien tan bien lo sabe sentir, no padece. Sobre las tribulaciones ordinarias, assi inte-

riores, como exteriores, le fia Dios otra, que es parecerle, que yá no siente cosa de Dios, y que en nada halla á Dios, ni conoco en sí esectos algunos de Dios. Vuelve los ojos á todas partes, y vé cubierto el Orizonte de tinieblas, y escuridad grandissima; vuelvese á sí, y no siente en sí sino á sí, busca á Dios, y no lo halla en sí. En los egercicios santos, y espirituales, siente sequedad al seguirlos, y perdicion al dejarlos. Parece que ni tiene suerazas para volver atrás, porque la detiene el amor que no vé, ni pasar adelante, porque no hay cosa que no la cause embarazo. Parecela, que es enemiga de Dios, pues busca á Dios, que está en todas partes, y en ninguna le halla, y que yá Dios está enojado con ella, pues que no se acuerda de ella.

de Dios, y buscandole, cubriendo Dios el rostro con la mano, y descubriendole el alma; y es, que ella con una simplicidad no desacomodada, pareciendole poco tenerle por esencia, presencia, y potencia, y por gracia, querria verle la cara, y gozarlo tambien por gloria. Y su Divina Magestad sabe tan mal cubrirse, con el amor tan grande que tiene á el alma, que casi le descubre al sentido todo el rostro. Bien haya tal caridad, y mal haya todo lo que nos impide el buscar, el hallar, y el descubrir rostro tan apacible, y hermoso. Conocese bien, que esta alma no instaba yá, quando tenia conocido á Dios, sobre que pareciesse, sino sobre que se descubriesse; porque no lo vesa descubierto al sentido, aunque lo tenia hallado á la se , y asido á la caridad.

Tom. VI.

Y assi, quando se está que jando de que no halla al Señor en cosa alguna, se queja á Dios de Dios, y conocese que la queja nace del amor, en quejarle à lu Divina Magestad; porque pues le halla, alli le tiene, aunque pues le dice, que se descubra, no lo vé. Y á la verdad, en este estado yo tengo poquissima lástima á el alma, no obstante todo lo que ella se queja; porque es tan claro el conocimiento interior, de lo que tiene á Dios, en quanto permite en esta vida, en la qual no hay evidencia, y tan esicaz el desco de verlo entre las tribulaciones, que no se contenta con tenerlo, sino que aspira á mirarlo, y puede contentarse con lo primero, y guardar para la otra vida lo segundo. Y pareciendole que es distavor todo lo que no es hacer lo que quiere, que es yá haber adolecido de válida, dice con ternissimo afecto: huís de mí vuestra cara, Señor, como si fuera vuestra enemiga? Et arbitraris me inimicum tuum? Porque le parece á ella, que es enemistad todo lo que no es gobernar Dios sus favores por sus deseos. Tan confiado es el amor con el alma, que quiere dirigirle á Dios las finezas, y se queja de que su Divina Magestad no la ama, sino hace todo lo que le suplica.

# Efectos.

4 TEndrá esta alma, enmedio de sus tribulaciones, los sentimientos, que habemos explicado en su estado, y yá algunas veces le parecerán pequeñas sus penas, y comenzará á pedir, que como crezca su amor, crezca tambien su congoja. Porque en este sentimiento, es sin duda, que prevalece el amor á la tribulacion, por grande que ella sea.

- 5 Será tambien grande el ansia, que tendrá de buscar á Dios, no solo á la sé, y á la gracia (que claro está, que se halla con su Divina Magestad en este estado en quanto moralmente podemos colegir) sino al sentido; y parecerále, que quando no lo siente, no lo tiene. Y Dios para que le busque con mayor ansia, á un rayo de luz que la dé, la mortificará con muchos de tinieblas; porque quiere su Divina Magestad encender su amor, pero no dár somento á su curiosidad.
- 6 Comenzará á que jarse en las tribulaciones con lenguage de amor, y dirá muchos disparates discretissimos. Porque á la verdad, todo lo que al que no es mistico parece temeridad, y al politico atrevimiento, es al espiritual idioma, y frase muy natu-

ral; y assi llama contrario à Dios quando lo tiene enmedio de sus entranas, y ausente quando lo está sintiendo dentro de su corazon. Porque el amor no se explica con el entendimiento, sino con la voluntad, la qual encendida de la claridad divina, assi como no hay cosa que no desee, tampoco hay cosa, que no diga.

7 Holgará en este estado de hablar con misticos, y personas que amen á Dios, y solo en ellas hallará el consuelo, y nunca estará con menos gusto de dejar sus egercicios, y vida interior, que quando se vé mas rodeada de tribulaciones. Porque bien reconocerá, que esta oculta mano, que la egercita en lo penoso, la enriquece no solo con lo meritorio, sino con lo amoroso, y persecto. Y assi con sentimiento ternissimo dirá á este suavissimo contrario, bien manisiesto aunque oculto:

# Afectos.

TUR faciem tuam abscondis? Et arbitraris me inimicum 🛾 tuum? Por qué, Señor, escondeis de mí vuestra cara, y pensais que soy duestro enemigo? Buscoos yo, y escondeis os Vos? Quando Vos me bulcabais, yo me elcondia: quando yo me apartaba, Vos me seguiais: quando yo me perdia, Vos me reduciais; y ahora que me teneis, me dejais? Qué puedo vér, si no veo vuestra cara? Todo es tinieblas, y escuridad quanto veo, si no os veo; todo es lazos quanto miro, si no os miro. Si las luces de vuestros, ojos no rayan los mios, no pueden tener luz mis ojos. O que ciego estoy mi Dios, si vuestra hermosura admirable no resplandece en mi alma! Dónde estais escondido Jesus mio, hermosura que busco, luz que aperezco? Direis, que no puede vivir quien os viere: Non enim videbit me homo, & vivet: (2) y que os escondeis por no matarme, pero esso mismo es matarme. Muera de veros, y no muera de no hallaros. Muerame para que os vea, y veaos para que me muera. Escondedme, Señor, las ríquezas, escondedme los deleytes, escondedme los gustos, escondedme todo lo grande, hermoso, y lucido, todo lo apetecible del mundo, y no me escondais vuestra cara. Por qué, Señor, os escondeis? Si es porque os ofendí, yá me pesa: si es porque os enogé, yá os adoro: si es porque os degé, yá os busco. Pensais que soy el mismo que ofendí, enogé, y degé? Arbitraris me inimicum tuum? Otro loy

The same and are as

soy que me aborrezco, y os amo, y lloro lo que he vivido. ¿Quando, Señor, vuestras entrañas se niegan al hijo pródigo que os busca? Si ellas son tales, que no le alcanzó vuestro castigo, quando os dexó; cómo no os ha de hallar, quando á Vos vuelve? (b) Al que inobediente buscasteis, fugitivo reducisteis, rebelde perdonasteis; ahora rendido castigais, reducido aborreceis, humilde desamparais? A quien he de huir sugitivo, si vengo huyendo á Vos de todo lo que no es Vos?

Todo, Señor, me cansa, y solo á Vos apetezco. Yá os busco, no solo artepentido, sino tambien enamorado. No soloporque temo, sino porque os adoro. No tanto por el recelo del castigo que tan merecido tenia, ni por la deuda, que como criatura debia, quanto por el amor que Vos habeis puesto en este corazon que os adora, y en esta alma que os busca. Quantas veces os dice mi corazon, que desea la vista de vuestra cara, y que nunca ha de cesar de bulcarla? Tibi dixit cor meum, exquisivit te facies mea: faciem tuam, Domine, requiram. (c) Busca alma mia á Dios, buscale por todas las criaturas, buscaló dejandolas, y lo hallarás: buscaló dejandote, y lo alcanzarás, buscaló en la devocion, buscaló en la obligacion, buscaló en la oracion, y poseeló en la resignacion. Buscaló huyendo de lo malo, buscaló siguiendo lo bueno, poseeló obrando lo mejor. Buscaló fuera de tí, abrazalo cerca de tí, gozaló dentro de tí; que al que en todas partes está, en ninguna puedes perder, y en todas es cierto hallar.

#### Documentos.

nes, y trabajos, pues tiene mucho mayor consuelo, que assiccion; siendo cierto, que es mas amoroso este sentimiento, que el antecedente, porque la vá Dios utilissimamente encaminando, y dulcemente llevando á mayores trabajos. Y debe advertir, que este buscar la cara de Dios, no se entiende buscar revelaciones, visiones, ni otras cosas de este genero, que esso seria desatino muy pernicioso; sino buscar tales sentimientos, ó por mejor decir, conocimientos de Dios en el alma, que cada dia la abrase mas, y mas en su amor, y la vaya apartando de lo malo, é introduciendola mas, y mas en lo bueno. De manera,

que este buscar la cara de Dios, no es buscar savores, sino provecho: esto es, que Dios la dé tan vivos los sentimientos de su presencia, tan eficaces influencias de su amor, que nunca pueda perderlo, ni nunca acierte á dejarlo.

Pero aunque esto es tan bueno, y tan santo, hay otra cosa mayor que esto, que es vivir, servir, y amar en sé; que es lo mismo que amar sin sentir que ama, servir sin parecerla que sirve, y como esta alma no tiene aún suerzas para lo uno, está buscando lo otro. Porque si Dios se le descubre, qué mucho que le ame el alma? Si siente á Dios, qué mucho que la abrase? Si mira á Dios, qué mucho que le siga. Pero que el que no lo siente le ame, el que no le vé le siga, el que no lo mira le adore; essa es la mayor fineza. Y por esso dixo nuestro Señor al Apostol Santo Thomás, extenuando su confesion, despues de haber palpado sus llagas: Quia vidisti me Thoma credidisti, beati qui non viderunt, & crediderunt. (d)

Por esto debe el alma porsiar con templanza, sobre descubrir el rostro á Jesus Señor nuestro, y usar de los sentimientos del amor con fuerza reservada, y de manera, que quando bien diga con ternura: ¿por qué escondeis, Señor, vuestro rostro? Buelva luego: pero justo es Señor, que lo escondais de ojos tan ingratos, de alma tan perdida. Esconded, Señor, el rostro, mas no escondais de mí vuestra piedad. Padezca yo con esconderos, pues no merezco gozaros con veros. No me deis de vuestros sentimientos, fino lo que he menester para amaros, y lo que necesa sito para obedeceros, que no me he de buscar á mí en Vos, sino á Vos en Vos, y en mí.

Viva con mucha esperanza en Dios, que nunca su Divina Magestad la tiene por contraria, aunque la vea impersecta; porque es cosa cierta, que la voluntad es la que gobierna toda la harmonía de las acciones humanas: y pues ella se halla deseosa de buscar á Dios, cuydadosa de no perderle, aficionada á amarle,

no tiene que recelar, que Dios la quiere mal quando la aflige, sino que la labra, y dispone á mayor servicio, y amor suyo.

### SENTIMIENTO VIII.

PROPONESE EL ALMA LLORANDO EN EL CAMPO, y sola, y que el Amor Divino la echa desde el Cielo arroyos copiosos de agua, y ella dolorida, y contrita explica su dolor con las palabras del Santo Proseta Geremías en el cap. 9. v. 1.

Quis dabit capiti meo aquam, & oculis meis fontes lacrymarum, & plorabo die, ac nocte?

### Estado.



A el Señor formando, y reformando el alma á la vida interior con afectos diversos, y tal vez contrarios, como gran Maestro de espiritu. Y á la que previene con grandes sequedades, regala despues con abundantes lagrimas; y á la que fa-

vorece con lagrimas abundantes, humilla despues con grandes sequedades, y tribulaciones. Porque si todos sueran sentimientos de devocion, podia criarse en ellos la vanidad, y aquella secreta satisfaccion que se cobra, de andar siempre una persona savorecida. Y si siempre anduviesse atribulada, podia nacer tal desconsianza, ó tédio á los trabajos, que corriesse riesgo de perderse.

- 2 Y assi como á nuestro Señor en su vida (que sue egemplar de toda perseccion) apenas le cantan los Angeles en el pesebre, (a) y le adoran los Reyes en el portal, (b) quando derrama su Sangre en la Circuncision, (c) y huye desterrado á Egipto. (d) Y si una vez sue alabado, y gloristicado en el Jordán, (e) otra en el Tabór, diciendo Dios desde el Cielo, que era su Hijo amado; (f) sue muchas tentado en el Desierto, (g) atribulado, y perseguido en Jorusalén. Y los aplausos, y regocijos, con que sue recibido de todos el dia de Ramos, (h) sueron vispera de su Pasion, atribulada, y sangrienta. Assi tambien las almas, que su Divina Magestad gobierna, llevandolas por los pasos que dió en esta vida; y á las atribula, y á las favorece; y á las assige, y á las regala, y á las acerca, y á las aparta, y á quiere que le gocen en el Tabór, y á que penen con él en el Calvario.
  - 3 En este sentimiento octavo se hallará el alma con un ge-

<sup>(</sup>a) Luc. 2. v. 14. (b) Matth. 2. v. 11. (c) Luc. 2. v. 21. (d) Matth. 2. v. 21. (e) Matth. 3. v. 17. (f) Matth. 17. v. 5. (g) Luc. 4. v. 2. (h) Luc. 19. v. 38

nero de ilustracion, en que Dios la dá á conocer, quan para llorar es su vida, y las agenas; y la ofrece, y multiplica los motivos
de compadecerse de sí, y de las demás criaturas, en quanto andan apartadas de la gracia, y del Amor Divino. Y esta ilustracion
es tal, que assi como es menester especial savor de su Divina Magestad para conocerso, y sentirso; tambien es necesario, para
no deshacerse con él en lagrimas, y suspiros. Porque esta alma
mira estas verdades á la clara luz del espiritu, y está yá herida del
Divino Amor, y conoce quan digna materia es de llorar la que
se le ofrece á la consideracion, y viene con esto á tener una compuncion, un dolor, y una pena de que Dios sea osendido, y de
que ella le haya osendido, que toda querria resolverse en lagrimas. Y assi dice con el Santo Proseta Geremías aquellas devotas
palabras: Quis dabit capiti meo aquam, & oculis meis sontes lacrymarum, & plorabo die ac noste?

## Efectos.

Sentirá en sí el alma, sobre la ternura que hemos dicho, un deseo de soledad, y de recogerse á llorar, que solo las lagrimas serán su consuelo, y la tristeza santa su alegría. Y assi andará embarazandose con todo lo que no la dexa en aquella quietud, y egercicio de llorar por sí, y por todos. Juntamente con esto, tendrá una pena, y compuncion de que otros pequen, sobre el dolor de sus culpas, y un duelo, y sentimiento del engaño universal, con que se vive en el siglo; que quisiera combidar á todas las almas devotas, que vinieran con ella á aumentar sus lagrimas, y llanto, é inclinar á la Misericordia del Señor à que savoreciesse á las criaturas engañadas, y perdidas con escaces rayos de su divina luz, y verdad.

5 Sobre irse asicionando á la soledad, le tendrá tambien al santo silencio, virtud de virtudes, porque las desiende, y promueve; y assi no querria oír cosa, que no suesse de la conside-

racion, y meditacion en que Dios la tiene ocupada.

6 Hallaráse con aversion particular á todo lo que es siestas, y entretenimientos públicos, y particulares; y tendrá (como dice el Espiritu Santo) por error la risa, y á la alegría por engaño, (i) admirandose de que haya en el mundo quien trate de juegos, y Tom. VI.

<sup>[</sup>i] Rifum reputari errerem : & gandio dixi : quid frustra deciperis. Ecclesiast. 2. v. 2.

pasatiempos, sino de llorar sus pecados, y hacer propicio á Dios con buenas obras; y dia, y noche lo pasará penando suavemente, y diciendo con grande compuncion, y sentimiento.

## Afectos.

Uis dabit capiti meo aquam, & oculis meis fontes lacrymarum, & plorabo die, ac nocte. Quien habrá, Dios mio, que me dé agua bastante para hacer suentes de lagrimas mis ojos, para llorar dia, y noche? Quién, Señor, me dará lagrimas para llorar mi vida mal perdida? Quién me dará lagrimas para llorar las culpas con que os he osendido, los pecados que he cometido, quan temprano amanecí á osenderos, quan tarde llegué á buscaros? Lloren dia, y noche, Señor, mis ojos los enojos

que os han dado, y nunca cessen de llorar tanto pecar.

os Quando yo considero, Dios mio, quien sois Vos para os ofenderos, deseo resolverme en lagrimas, por haberos ofendido. A vuestra Bondad habiamos de osender? A vuestro Amor habiamos de dejar? A vuestra Misericordia desestimar, y atrevernos á vuestro Poder? Y esto es, mirandoos Dios eterno, Dios solos qué sería mirandoos Hombre, y Dios? Hicisteis os Hombre, para salvar los hombres, y los hombres os desprecian? Del Cielo bajasteis á la tierra, para hacer la tierra Cielo, y os crucificamos en la tierra, los que buscais para el Cielo? Arroyos pequeños son entrambos mares para suentes de mis ojos. Lloro, mi Dios, mis pecados, lloro mis engaños, y lloro mis devanéos, y los pecados, y engaños de mis progimos. Por dónde andamos perdidas las criaturas? Por el desierto de todo bien, campo de consusion, siglo venenoso, mudo engañoso, teatro de felicidades fantasticas, lazos, ruinas, y precipicios evidentes.

padecer, abrazad el penar, huid del vicio, seguid la virtud, anhelad por la perseccion, actuaos en la Fé, assos á la Esperanza, promoveos á la Caridad. Las Virtudes Teologales os abrasen; las Cardinales os dirijan, y las Morales os acompañen. Qué os ha de dár el mundo con sus gustos? Disgustos. Qué os ha de dár con sus engaños? Daños. Qué os ha de dár con sus engaños? Daños. Qué os ha de dár con una felicidad tan transitoria? Infelicidad eterna. Si esto es verdad, y teneis sé, Cristianos, cómo no dejais el camino de los vicios? Y si esto no teneis por verdad, sal-

taos la fé. No bastan para llorar la perdicion de la vida, el elemento del agua; las aguas que sobre los Cielos hay, bajen á llorar los pecados de la tierra. Diluvio de lagrimas, y de misericordias la aneguen, yá que el diluvio de justicia acabó otra vez con ella.

- Dónde puedo hallar, Señor, el consuelo de mi pena? Veome perdido á mí, vuelvo los ojos al linage de los hombres: unos vemos engañados fuera de la fé, otros rebeldes á ella, otros dentro de ella, obrando como si no la tuviessemos. Qual está el 'Asia, Dios mio? Y aquellas nobilissimas Provincias, en cuyas Ciudades habitaron primitivos Obispos, fervorosos Christianos, gloriolos Martyres, en cuyas concavidades se ocultaban virtudes altissimas de Anacoretas santissimos, regada con sangre de Martyres fortissimos? Pisado todo, profanado, conculcado con el error Mahometano, barbaridad Agarena. Pocos Cristianos, y en muchas partes ningunos; entre los Christianos pocos Catolicos, y muchos Cilmaticos. La misma peste tiene destruida el Africas donde los Cyprianos, Agustinos, Fulgencios, y otras luces clarilsimas de la Iglesia, lantificaron vueltro Nombre, y defendieron vuestra Fé. Europa, alivio de vuestros enojos, amancillada, y sembrada de Heregías, Luterana, y Calvinista, y otros errores que ha multiplicado el vicio, ó criado la soberbia. Lo que posee el Mahometano en ella perdido, lo que el Herege emponzoña, condenando.
- glaterra, Escocia, Irlanda. Afligidos, y perseguidos los Catolicos; triunfando, y mandando los Hereges. Suecia, Dinamarca, Gocia, y Noruega perdieron del todo el Sol de la verdad, sin que haya quedado apenas una leve centella de esperanza entre tan densas tinieblas. De Francia no pequeña parte envenenada con los mismos, y otros errores; y divertida en Guerras contra Catolicos, se olvida de echar de sus Reynos los Hereges. En España solo vive pura la Fé, y en Italia, y en todas las Provincias de la Corona Catolica, y en estas de la America, y sin ninguna mezcla de Heregía. Ayudad, Señot, la Corona, que á Vos labrala Corona, y á la que á Vos os desiende, desendedla. Concertad los Catolicos entre sí, contra vuestros enemigos, pues vencen los Hereges á la sombra de la discordia de los Principes Catolicos.

- mana Iglesia, yá está del todo perdido; pero quien no llorará lo que queda dentro de ella divertido? Los vicios en los Catolicos, el olvido de lo eterno, el cuidado, y propension de lo temporal, y transitorio. Anda rota, y perdida la Fé, y la lealtad, comprando con descredito, y persidia, desordenes, consusiones, y guerras. Los que debajo del Principe legitimo viven con paz, y seguridad, eligen para vivir, y morir en sus pecados al tirano. Grandes son los sacrificios de vuestra Iglesia, Señor, almas hay fervorosas, y devotas; pero muchos vicios hay que llorar, y tanto mayores, quanto son entre vuestros mismos hijos, alimentados con vuestra Sangre preciosa, favorecidos con la copiosa influencia de vuestros Santos Sacramentos.
- fuerza á los enemigos. Si nuestros pecados os arman para castigarnos, nuestras lagrimas os quiten las armas para que nos perdoneis. Lloremos arrepentidos, los que os enojamos fragiles: Quis dabit capiti meo aquas? Agua os pido, Señor, para las Cabezas. Lloren los Pontifices, lloren los Prelados, lloren los Sacerdotes de la Iglesia los pecados que hay en vuestra Iglesia. Lloren los Emperadores, lloren los Reyes, lloren los Principes de la tierra las maldades de la tierra. Por pecados particulares, lloren los particulares; mas quando los vicios son públicos, é influyen en el daño universal de los hombres: quando yerran, y se pierden los Reynos enteros, y las Provincias: quando vemos atribulados los Catolicos, perseguidos los Christianos, acosados los Fieles, poderosos los Insieles; llorar deben las Cabezas la assiccion, la persecucion universal de la Iglesia.
- millados. Almas devotas, venid á llorar conmigo á los pies de aquel que nos puede remediar. Por nuestros pecados se los dejó clavar para nuestro remedio, desenclavenselos nuestras lagrimas, para que buelva á remediarnos. Aquellas benditas manos, que traspassaron los clavos de nuestros yerros, desenclavemoslas con asectos de compassion, y de amor, para que desienda la Iglesia, en la qual solamente es adorado, y conocido. Quando no lo hagais, Señor, por nuestro bien, hacedlo por vuestra gloria, no digan los enemigos, que son mas poderosos que Vos, ó que es engaño nuestra verdad Catolica, y nos pregunten, que donde

está nuestro Dios? (k) Tal es la flaqueza, y malicia humana, que con lo que Vos, Señor, nos humillais, acreditan ellos su poder, y ensalzan su engaño, siendo lo que es para nosotros daño de lo temporal, ruína para ellos de lo eterno.

reemos. Quando no valgan para aplacaros nuestras obras, ha de valer para obligaros nuestra fé. ¿Tan bien servido estais de los enemigos, que os persiguen, Luz eterna? Cómo no defendeis á los que quando no os siguen en la caridad, por lo menos, con buena, y cierta creencia os confesamos? Justo sois, Señor, pero misericordioso; olvidaos de lo que os hemos ofendido, y acordaes, que os estamos confesando. Mirad pisadas de la heregía estas Provincias Catolicas de Flandes, las Ciudades perdidas, los Templos profanados, las Aras conculcadas, profesados los errores Calvinista, y Luterano, desterrados vuestros Sacramentos, y Catolica verdad.

16 Una gota de vuestra Sangre, esicazmente aplicada, basta á derener la inundacion, con que surioso quiere el Demonio, por sus ministros, destruir, y apoderarse de la Iglesia. Pocos son, Señor, si Vos quereis destruirlos; muchos, si con ellos quereis justamente castigarnos. Basta lo permitido, para que temamos vuestra Justicia, y enmendemos nuestra vida; salga el Sol de vuestro Poder, y vuestra Misericordia á desender arrepentidos, consolar assigidos, y levantar humillados.

# Documentos.

L sentimiento, lagrimas, y dolor, que suelen causar á las almas estas devotas consideraciones, es tan grande, que tal vez es necessario templarlo, porque no haga daño á la salud. Y assi dice Santa Teresa, que temia algunas veces, con la abundancia de las lagrimas llegar á perder la vista, y tal vez se enstaquece la cabeza; (1) y assi es bien, que vaya sos gando el alma, y templando la prudencia los impetus, con que la arresbatan estos devotos sentimientos.

grimas, ni pensar que si la cesan estas ilustraciones, ó sentimientos, yá ha descaccido en la virtud; porque como para amar, no

<sup>(</sup>k) Ubi est Deus tuus? Psalm. 41. v. 3. (l) Santa Theresa en su Vida, cap. 12. num. 6. y Morad. 3. cap. 1. num. 6.

es necessario llorar, y el don de las lagrimas toca á Dios darlo, y repartirlo, y á nosotros estár dispuestos á recibirlo, quando, y como su Divina Magestad suere servido; y Dios nos libre del que llora quando quiere. Es bien tomar todas estas cosas con tal desassimiento, y entereza, que si su Divina Magestad la hace essa merced, la beneficie con santa humildad, y prudencia: y si se la quitare, bese sus pies santissimos por todo, siando que quanto nuestro Señor ordena, yá sea dando, yá quitando, yá savoreciendo, yá castigando, yá encumbrando, yá humillando; es lo mejor, y lo que siempre ha de desear, porque no consisten los aumentos de la vida del espiritu en que haga Dios lo que yo deseo, sino en que yo desee, y me resigne en todo lo que hace Dios.

Tambien ha de cuidar en el tiempo de estos sentimien-19 tos, y recogimientos, si viere que duran mucho, de no encogerse, ni retirarse de los egercicios de obediencia, ú obligacion, porque tal vez por seguir la dulzura, y suavidad de estos sentimientos, se retiran, y encogen las personas espirituales, de las ocupaciones, y obras exteriores á que se hallan obligadas. Y como quiera que el dia que compitieren entre sí la devocion, y la obligacion, se ha de preferir esta á aquella; porque en tal caso la obligacion es la devocion, y la devocion, faltando á ella, sería tentacion. Es necessario andar con tal cuidado, que siempre con: servemos resuelta, y determinada la voluntad, á que aunque sea negandole al gusto de la quietud, y recogimiento, lagrimas, y sentimientos devotos; salga á servir alegremente al Señor, adonde la obediencia, ú obligacion de su estado la llevare, negandole à su gusto, por hacer el de su Señor.

obligacion, no ha de retirarse, por el deseo del recogimiento interior; pero aun quando la llamare la caridad, y mayor servicio de nuestro Señor, ha de estár dispuesta á seguir lo que mas convenga á su gloria, aunque sea suera de aquel recogimiento. Porque aunque la vida de Maria á los pies de Christo nuestro Bien, es santa, y buena, y mejor que la de Marta sola; pero la de entrambas hermanas, que son la vida activa, y contemplativa, es mejor que cada una sola. Y hoy como está el mundo, necessita de que los que bien quieren á Dios, salgan de los rincones á las plazas, y descubran la cara en su servicio, y padezcan, y me-

cunf-

rezcan, y promuevan á la virtud, con la fuerza que el Demonio, y los mundanos promueven las almas á la perdicion, y á los vicios.

virtud transcendental en todas las demás, y la que las sazona, dirige, y contiene, debe de tal manera sentir las osensas de Dios, que aunque esté dispuesto á dár su vida, si fuere necessario, por remediarlas todas, no prorrumpa en la egecucion de querer por sí remediarlas, y ajustar los engaños de la vida del siglo, y reducir el mundo á su deseo. Porque aunque, en quanto cada uno pudiere, es muy bien que lo proporcione, y lo encamine por medios cuerdos, y convenientes; pero es impossible que daños tan grandes como el torrente de los vicios se puedan remediar, sino llorando á los pies de Christo nuestro Bien, el qual no remedió pudiendo todo quanto halló que remediar en el mundo.

destemplarse con el zelo, de suerte que se introduzca en otro vicio de maledicencia, ó malevolencia, ó soberbia, que le enfrie, y entibie la caridad. Pues de la manera que los que tratan del servicio de nuestro Señor, no hacen caso de aquello que los hijos del siglo les censuran, y mormuran; assi los del siglo se desienden en sus vicios de los hijos del Señor, porque igualmente, y aun mas huímos los engañados de sujetar la naturaleza al espiritu, que los desengañados de sujetar el espiritu á la naturaleza. Y aunque tienen mas derecho los devotos de traer á su sentir, y obrar á los divertidos, que los divertidos á los devotos; pero Dios, y su Iglessia yá tienen determinados medios muy esicaces para vencer á lo malo con lo bueno, y llevarlo de lo bueno á lo mejor.

Curas, los Sacerdores, los Regulares, que ayudan con oraciones, palabras, y obras á los Prelados: los Sacrificios, Sermones, Platicas, libros devotos, vidas, y egemplos de los Santos, y cada uno en aquello que alcanzáre su esfera, promueva al servicio de nuestro Señor. Pero lo que es corregir, y remediar, es tan discultoso, y embarazoso, que para escusar discordias entre los buenos, y los malos, sobre quererse reducir los unos al camino de los otros (por ser la discordia el mayor mal de los males, en todo genero de gobierno) quiso Dios poner sus linderos, y terminos en la Iglesia, para que se obre en ella con regla, quietud, y cir-

cunspeccion. Y por no haber tenido esta atencion algunas personas espirituales, saltaron del zelo con la destemplanza del corregir, á la prefuncion del sentir, de esta á la soberbia, y de la soberbia á errores perniciolos, que han dado bien en que entender á la Iglesia; con que de un zeloso mal governado, se viene á hacer en ella un enemigo manificsto: y esto mucho mas quando el zelo tira á remediar las cabezas, que en esse caso, si no se templa con la humildad, corre gran peligro en la vanidad. Y assi advierto, señaladamente al espiritual, á quien no incumbe por su oficio el introducirse en este cuidado, que obre siempre con gran modestia, y consejo en lo que digere, y escriviere, pues aun los que deben cuidar de esto por su oficio, es justo que anden con esta milma atencion.

#### SENTIMIENTO

PROPONESE EL ALMA ARROJADOS LOS INSTRUMENtos de la vanidad, tendida en una red, de que está tirando la Muerte, por llevarla á sí. Y entretanto los tres enemigos del alma, Demonio, Mundo, y Carne, talando, encendiendo, y abrasando el mundo, explica ella su congoja con las Palabras del Plalm. 17. v. 6.

Doloris inferni circundederunt me; præoccupaverunt me laquei mortis.

Estado.

Iscretissima es la mano, y forma con que govierna Dios las almas en la vida espiritual; y me parece cierto, que si con vista interior estuviesse atenta una persona de buen gusto, y entendimiento á vér como vá Dios sacando una alma del engaño al des-

engaño, como la guia del delengaño al amor, como la promue. ve en él, como la adorna, la aconseja, la exorta, la ensalza, la humilla, la atribula, y todos los afectos, y efectos interiores, que suceden de Dios á el alma, y del alma á Dios; sería la mas entretenida vista, y de mayor contentamiento, y gozo, que quantos espectaculos públicos, y particulares puedan verse en el teatro del mundo, para recreacion de los hombres. Aora que teniamos esta alma tan favorecida, que no se contentaba con llo-

rar sus pecados, sino los de todo el linage de los hombres; quando todo lo queria vér reducido, y remediado; á la vuelta de este sentimiento, y favores la humilla el Señor con una ilustracion, y conocimiento de su miseria; esto es, de lo que le ha ofendido, de lo que le huviere ofendido, de lo que le puede ofender; y este conocimiento es tal, que la que le parece que bastaba para todos, no basta para si sola ; la que hallaba lagrimas para llorar los pecados propios, y agenos, yá bulca quien la llore, y la socorra. Y assi se dibuja muy bien este sentimiento con representar á el alma debajo de una red, de la qual está tirando la muerte, y la lleva con ella hácia sí; y el Demonio, Mundo, y Carne, entre tanto, talando, turbando, y abrasando la tierra, y que el alma arrojados los instrumentos de la vanidad, y el vicio, musicas, deleytes, y entretenimientos profanos; viendole enredada, y arraftrada en la vida de la muerte, seguida, y perseguida de los enemigos comunes, dice con verdadero ientimiento: Dolores inferni circundederunt me, praocupaverunt me laquei mortis.

# Efectos.

2 TEndrá el alma en esta ilustracion, y se la insundirá un remor santo de Dios, y conocimiento de su Misericordia; porque assi como quando se hallaba en los lazos que ahora le representan, iba alimentando su engaño, y aumentando su daño con mayores vicios, y miserias; ahora que se halla desengañada, viene á padecer lo que entonces no sentia; porque padece aquellos lazos para el dolor, aunque se halla libre de ellos para la culpa.

3. De este conocimiento de su miseria, le resultará gran temor en lo que obráre; y aunque no le impedirá buenas obras; pero todo aquel zelo que concibió en el octavo sentimiento, se lo irá Dios purisicando, y reformando de manera, que antes de corregir á otros, cuidará de reformarse á sí misma.

4 Resultará tambien de esto el imaginar mas piamente de sus progimos, de lo que antes hacia, llevada del fervor, y del zelo del remediarlo todo; porque luego que ella se halle dentro de su propio conocimiento le parecerá todo mejor en los otros, que lo que vé en sí, y no se hallará con tanta audacia para reprehender, enmendar, corregir, y reformar; porque le parecerá, Tom. VI.

que no queda mal, si la perdonan á ella, segun son sus miserias,

y pecados.

Con esto vendrá á conseguir un grado de perfeccion utilisimo, y convenientissimo, y mas para los que goviernan almas, y es el corregir con amor; porque como ella se tendrá á sí por mala, y slaca, juzgará á los slacos y malos por compañeros, y se compadecerá de ellos, y procurará su remedio con prudencia, y blandura, sin aquel agrio del zelo, quando no está templado con caridad, al modo que el hierro con el azero. Y es cierto, que será esta suerza mas suave, y esta suavidad mas suerte, para conseguir los buenos esectos de la reformacion; porque sin duda alguna, para que seamos los Prelados esicaces en la correccion, y direccion de nuestros subditos, es necesario entrañarnos en su amor.

de, con que estuvo en el pecado, y concebirá sumo horror de considerar su alma en el Insierno con otros, que por menores pecados puede ser que estén allá. Y como este conocimiento viene dado de la mano del Señor, y no buscado por la meditación de nuestro corto natural, atemoriza mas, confunde, y humilla, y obra esectos utilissimos. Y obligada de esta consideración, dice con verdadero sentimiento.

# Afectos.

Olores inferni circundederunt me, praoccupaverunt me laquei mortis. Los dolores del Infierno me rodearon, y los lazos de la muerte me previnieron. Qué son, Señor, los lazos de la muerte, sino los pecados de la vida? Estos me asieron, estos me detuvieron, que no me acercasse á Vos. Dolores del Infierno, envueltos en culpas, y miserias, dolores envueltos en ofensas, y olvido vuestro. Padecia en los pecados, Dios mio, y padecia contra Vos; ofendiaos con mis penas, y mis yerros encadenaban mis culpas. Rodeada de cadenas de penar en el pecar, padecia lo que merecia, y no merecia en lo que padecia; eran dolores á la culpa, infierno á el alma, y no lo sentia el cuerpo. ¡Qué dolor, como no sentir el dolor el doliente! Qué pena como no sentir su pena el que pena! Dolor sin sentido, pena sin conocimiento, pecado sin vista, tinieblas sin luz, daño sin remedio, caída sin reparo.

O Señor, que en aquel abismo me ví! Que en el Insierno de ofenderos estuve, y puedo estár! Que no sé aún ahora si estoy en vuestra gracia, si tiene el alma alguna centella de vuestro Divino Amor! Estos son otros dolores. Es posible que no hay alma, que sepa si es digna de ódio, ú de amor? Et tamen homo nescit, utrum odio an amore dignus sit. (2) Terrible lugar es este. Es infalible, que os ofendí, yo lo sé, y no os ofendí poco, fino mucho, yo lo sé; y no poco tiempo, sino mucho tiempo, yo lo sé; y siendo evidente que os ofendí, no puedo saber que os he servido. Mis danos son ciertos, mi remedio incierto. Veo mis defectos, y conozco mis vicios, padezco, y experimento mis malas inclinaciones, ni veo virtudes, ni reconozco compuncion, ni puedo assegurar gracia; dolor es este á que no se puede comparar otro dolor. Tiemblo, Señor, en pensar que puede ser, que lea vuestro enemigo, ahora actualmente. Tiemblo en considerar, que puede ser, que ahora seais mi enemigo. Hállo quanto me basta para justificar vuestro enojo, y para aplacaros no hallo en mí aquello que he menester.

9 ¿Quereis que muera, Señor, en este conocimiento? Haced que dolores del Infierno me lleven al Cielo, y acabe de entender mi vanidad, su vanidad, mi miseria, su miseria, mi soberbia, su soberbia. ¿Donde está, alma mia, lo que has obrado bueno? No lo veo. Donde está la penitencia? No la hállo. Donde está la contricion? No la conozco. Donde las virtudes? No las tengo. Tú no cres la que ofendiste à tu Criador? Negaste à tu Redentor? Heriste á tu Salvador? Tu: no eres la que de San Pedro tomaste la negacion, de David la slaqueza, de la Magdalena la liviandad y distraccion, de Pablo la persecucion? Donde están las lagrimas con que lloraron estos Santos sus pecados? Canales hechos los ojos, lloraron continuamente lo que una vez ofendieron. Tus pecados son infinitos; muestra las lagrimas. ¿Cómo no has imitado llorando á los que excediste pecando? Mayor que todos al ofender, menor que todos al llorar. Señor, no me mateis con este conocimiento, ó bien matadme con él. Como otros mueren de llorar, muera yo de que no lloro. Mata á otros la fuerza del dolor de haberos ofendido; mateme la fuerza de el dolor, que no me mata el dolor de haberos ofendido. Yá que no merez-

Tom. VI,

co aquel bien, tenga este, y muera de pena de que no peno, y acabeme el dolor, de que no muero de pena. Sea, Señor, infier-

no de padecer el que padezco, y no Insierno de pecar.

Qué pude estár en el Insierno! Qué puedo estár en el Insierno! Que es justicia, que estuviera en el insierno! Que pudo, y debió echarme vuestra justicia, adonde no pudiera valerme de vuestra Misericordia! Que puede ser que estén allá compañeros mios al ofenderos, y siendolo yo en la ofensa, no lo he sido en el castigo! Qué suera de mí si estuviera allí? Quien me sacára de aquellas horribles penas, de aquellas desesperaciones sin esperanza, de aquella turbacion sin sosses, de aquella confusion sin orden, de aquellas tinieblas sin luz, de aquel ardor sempiterno? Quien me libró sino Vos de los lazos de la muerte eterna, adonde corria por los pasos que daba á lo temporal? Los lazos de la muerte, Dios mio, considerados me salven, porque no me condenen olvidados.

#### Documentos.

The Land of the procurar el alma en este estado andar sobre compungida consolada, creyendo, que aunque parece, que Dios la reprehende, la labra; porque la vá insundiendo el santo temor, con que tiemble savorecida, y desee vivir siempre humillada. Y assi siga sus santos egercicios, y al paso que reconoce su slaqueza, huya las ocasiones; que todas estas consideraciones, y sentimientos, que Dios la dá, son para irla retirando de lo bueno á lo mejor, porque se halle mas lejos de lo malo.

De aqui le ha de resultar gran cuidado en huir todo riesgo de osender á Dios; y sige bien este dictamen en el alma, y pida á su Divina Magestad, que nunca lo quite de ella, y que pues conoce su slaqueza la guarde, asegurandose, que para perderse no hay mas facil medio que acercarse al peligro, aunque acabe de resucitar disuntos, y hacer otros milagros, y prodigios semejantes.

13 No se entiende, que por esto haya de dejar las obligaciones de su estado, ni aquellos egercicios á que está obligada, aunque anden envueltos con algunas ocasiones, de que está necesitada la vida humana; que estas son ocasiones precisas, y de ellas, Dios, y la atencion de no ofenderle, le sacarán facilmente; solo ha de huír las voluntarias.

voluntad, y de hacerse de la vanda del cuerpo contra el alma, inste ahora en lo contrario; porque el Reyno de Dios se consigue por los contrarios pasos que se pierde. Y considere algunas veces, volviendo los ojos á la vida pasada, en que de instantes que huviera muerto, y se huviera condenado; y con esta consideracion bage al Insterno viviendo: Descendant in insernum viventes, (b) y podrá ser, que moralmente hablando (quando no para la infalibilidad, para el recelo) vea alli á los que la acompañaron al pecar, á los quales sobresaltó la muerte repentina, padeciendo lo que ella merece. ¿Qué suera de ella, si lo mismo huviera sucedido en ella? Y esta consideracion la hará tanta suerza, que no la tendrá, sino para arrojarse en la Misericordia Divina, y pedir, que la guarde de su propia voluntad, que es el insierno de la culpa, por donde se llega brevemente al insierno de la pena.

15 No averigue con curiosidad si está en gracia, ó no está en gracia, no la lleven secretamente á alguna tentacion peligrosa, que de se es, que nadie sabe si lo está, ó no; y tambien lo es, que debemos, y podemos siar, y esperar de la Misericordia del Señor, que consesados, y contritos, deseosos de servirle, y arrepentidos de ofenderle, estamos en su gracia. Y assi, de esta consideracion hemos de tomar lo que hemos menester para curar nuestra soberbia, y no lo que daña nuestra desconsianza; pues no es Dios como nosotros, que á buenas obras, ofrecemos correspondencias ingratas, antes bien, á correspondencias ingratas, como son las nuestras, nos ofrece buenas obras; y assi, creamos siempre lo mejor, que claro está, que si su Bondad, desde el osenderle nos trae al deseo de servirle, mas facilmente debemos esperar, que desde el deseo de servirlo, nos llevará al asecto de amarlo, y desde el á la dicha del gozarlo.

(b) Pfalm. 54. v. 16.



#### SENTIMIENTO X.

PROPONESE EL ALMA LLORANDO DELANTE DEL Amor Divino, el qual está escriviendo la cuenta de sus culpas, y la justicia vendados los ojos, tiene la espada desnuda, y en la otra mano un peso, y el alma viendose alcanzada en la cuenta, y asligida, explica su pena con las palabras del Psalm. 142. v. 2.

Non intres in judicium cum servo tuo: quia non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens.

### Estado.

SSI como son diferentes las enfermedades del cuerpo, lo son tambien las del alma, y como á enfermedades diferentes, se aplican diversos remedios, tambien á pasiones desordenadas, que suelen criarse en el alma á la sombra de lo bueno, cor-

responde medicina proporcionada, y conveniente. Vá naciendo tal vez en el espiritual, entre la humildad, y la devocion, entre el retiro, y la observacion propia, y entre el cuidado de no ofender á Dios, una satisfaccion, y complacencia de lo que hace, tal, que se mira en sus obras como en un espejo. Yá le parecen bien como suyas, yá las vá aplicando á sí, y á su cuidado: yá vá pensando, que en aquella virtud tiene buena parte su atencion: que aquellos sentimientos del amor de Dios, nunca se adquieren sin grandes merecimientos: que palan muchos dias sin ofenderle grave, ni levemente: que se vá acercando apriesa á la cumbre de la perfeccion: que si entrasse en quentas con Dios, desde que ha que le sirve, no se hallaba en mal estado; y todo esto, aunque no se dice se siente, y tal vez, sobre sentirse, blandamente se consiente. Con esto vá el alma preciandose de perfecta, engriendose de espiritual, aplaudiendose de mistica, y con el aprecio propio, sucede el desprecio ageno, y parecele, que hay pocos que lleguen á la perfeccion en que se halla, y que yá no es ella como los demás hombres, que no pagan los diezmos, ni oran, ni hacen penitencia. (2) Finalmente, habiendo entrado Publi-

blicano en la vida espiritual, se vá haciendo Fariséo. Tal es nuestra flaqueza, y mileria, que alsi nos perdemos caminando desde lo bueno á lo mejor, si Dios no nos ayuda, y aun con mayor casda, que si camináramos de lo malo á lo peor. Previniendo esto, y antes que se pase adelante, entra la Misericordia Divina, y á los primeros humos de esta presuncion, y vanidad, coge del brazo al alma, y la lleva á la valanza de su cuenta rigurosa, y delgada, y comienza á pedirle razon de sus talentos.

Está bien dibujada aqui el alma afligida, y llorando, Dios escribiendo, y amenazando, la Justicia Divina pesando, y desnuda su espada sobre el alma assigida. Dandonos á entender, que yá se ha acongojado, y arrepentido el alma de haberse puesto en cuentas con Dios; y assi pide perdon de su soberbia, y dice: Nonintres in judicium cum servo tuo, quia non justificabitur in conspectu

tuo omnis divens.

### Efectos.

NON esta ilustracion conocerá, no solo lo malo de la vida palada, lino que le le dará á entender, y lentirá el riesgo de la presente; porque es muy facil de discurrir, que si quando anda á la vista de Dios se ensoberbece, ¿ qué tal debia de ser, quando olvidada de Dios, se adoraba á sí, y á sus devanéos?

4 De aqui le resultará un conocimiento mas claro de sus imperfecciones en la vida interior, y vera, que apenas hay oracion sin tentacion, ni hay penitencia sin propiedad, ni hay amor de Dios, sin amor propio, ni virtud sin sombra de vicio, y que en lo mejor, necessita de pedir perdon. Pues quando bien, lo bueno sea bueno, y lo malo malo; pero nuestra flaqueza es tal, que siendo bueno, en quanto Dios nos lo dá, lo mezclamos luego con aquel mal labor, y color de nuestro mineral, que es tal, que siempre le damos à su Divina Magestad bien que purificar, y perdonar, aun en lo mejor que hacemos.

Resultarále de aqui un miedo tan grande de volverse á poner en cuentas con Dios, que no habrá dia tan perfectamente ocupado, ni obra tan espiritualmente egecutada, de la qual no dé con mucho gusto el mérito, porque le perdonen la cuenta; diciendo con toda verdad á Dios: no entremos, Señor, en cuentas; yo me doy por alcanzado: Non intres in judicium cum servo

tuo, Domine.

Con esto, poco á poco se irá olvidando de quanto bueno ha hecho en toda su vida, y acordandose solo de lo malo; y lo mismo que hace viendolo en otros, lo alabará, y viendolo en sí lo vituperarà, atribuyendo à Dios lo bueno, como si en ello elalma no huviera tenido parte; y á sí milma lo malo, como lo que solo dependió de su misma relajacion, é ira, entrando por los umbrales de la perfecta humildad, que es tal, que San Francisco decia de si, que era el peor hombre del mundo: (b) y Santo Domingo lloraba en llegando á los Pueblos, temiendo no castigasse Dios á los vecinos, por haber entrado en su distrito tan gran pecador. (c) Y si esto decian dos Santos tan grandes, entre los muy grandes, y que han sido luces clarissimas, que han alumbrado al mundo en la vida del espiriru, y á quien debe la Iglesia dos Religiones tan santas, graves, y utiles; quien habrá, que se atreva á entrar en cuentas con Dios, que no le diga con verdadero sentimiento.

# Afectos.

7 Non intres in judicium cum servo tuo Domine, quia non justissicabitur in conspectu tuo omnis vivens. No entreis, Señor, en cuenta con duestro esclavo, pues no hay diviente á quien no alcanceis en ellas. ¿ Cómo puede, Señor, ponerse en cuentas con Vos, quien ha vivido toda la vida sin cuenta? Con Vos, con quien no se justifican los Angeles, y en ellos halló culpa vuestra Justicia, bastante á eterno castigo? (d) Con Vos puede entrar en cuentas mi malicia, nacido en milerias, criado en malas inclinaciones, crecido en iniquidades, ocupado en maldades? Qué tengo de responder en la cuenta? Por ventura, á mil pecados que Vos me señaleis, podré, Señor, responder con un mérito muy leve? Non poterit ei respondère, unum pro mille? (e) El Santo Job, Varon de inocencia, sencillo, y recto, huye de entrar en cuentas con Vos, y entrará el que tiene mas llagas de culpas en su alma, que tuvo Job en su cuerpo? Quien me hizo de nada? Dios. Quien criado me trajo á la Iglesia, y de criado en vuestra desgracia, me infundió la gracia? Dios. Quien, habiendo amanecido con la razon á lo malo, quando debiera á lo bueno, me

<sup>(</sup>b) Videor mibi maximus peccatorum. D. Bonav. In legend. S. Francisc. cap. 6. post med. (c) V. P. Posad. in vit. S. Domin. lib.2. cap.1. edict. Corduv. 1703. (d) Job 4. v. 18. (e) Job 9. v. 3.

detuvo para que no fuera malo? Dios. Quien, mal persuadido de mí mismo, me aconsejó en mi favor, lo que á mí mismo importaba? Dios. Quien, habiendo crecido á la vida en los riesgos de la juventud, perdido por mi malicia á la culpa, hizo que no lo estuviesse á la pena? Dios. Quien vagando de vicio en vicio, de maldad en maldad, de escandalo en escandalo, ofendiendo al Criador, embarazando á las criaturas, ofensor á Dios, ofensivo á los hombres, quando estaba amenazando sobre mí la espada de la Justicia Divina, me llamó con su Misericordia? Dios. Quien de la boca del Infierno, adonde infinitas veces me llevaron mis culpas, me redujo con su Benignidad? Dios. Quien despues de haber conocido á Dios, no solo á la lumbre de la fé, sino á los rayos de la caridad, bueltole á negar con miserable flaqueza, me volvió á reducir, y á perdonar? Dios. Quien, mal servido, me sustenta, mal obedecido me perdona, mal amado me ama, mal respetado me sufre? Dios.

Pues si este es, Dios mio, el cargo mal explicado, qual puede ser el descargo? Quien tuvo en sí dignamente heredado en la misma creacion, y en el mismo origen el pecado? Yo. Quien, reducido á la gracia con el Bautismo, quando debia conservarla la perdió? Yo. Quien en la perdicion llamado, solicitado de las inspiraciones, persuadido de los impulsos Divinos, dejó lo bueno, y perseveró en lo malo? Yo. Quien del Angel de la Guarda acompañado, y aconsejado, se negó á sus documentos, y abrazó su perdicion? Yo. Quien, entrado por el bosque, y montaña infame de los vicios, iba dejando á pedazos el alma entre sus espinas, y cambrones, entre sus precipicios, y ruinas, fomentando las malas inclinaciones, y echando de sí las santas inspiraciones? Yo. Quien tuvo una infancia sin inocencia, una juventud sin virtud, una vida perversa al cuerpo, en una continua muerte al espiritu? Yo. Quien, ni atribulado, ni perseguido en lo malo, buscó lo bueno? Yo. Quien fue huyendo de su bien por el mal, á buscar de uno en otro vicio lo peor? Yo. Quien, quando caminaba con pasos acclerados al Infierno, y no huvo mas distancia de la culpa á la pena, que el delgado, y breve aliento de la vida, fue revocado por fuerza al conocimiento de su ruína, y perdicion? Yo. Quien habiendo recibido luz bastante para seguir con fervor lo bueno, anduvo siempre asido en lo bueno de lo malo? Yo. Quien quando Dios le quiere para si, él se quiere Tom. VI.

para sí, y se aborrece para Dios? Yo. Quien corresponde al Amor Divino con amor humano, á los beneficios con ingratitud, á las finezas con tibieza, á los favores con olvido, á las misericordias con miserias? Yo. Quien fuera peor que todo el Insierno junto, si Dios dentro de mí no me defendiera á mí de mí solo, por

mirar á sí, apiadandose de mí? Yo.

¿Pues mi Dios, quien se atreve á entrar en cuentas con Vos? Si fuera el tanteo entre pecados, y mercedes, entre disoluciones, y misericordias, favores, é ingratitudes, huviera que poner en descargo infinitos pecados, repetidas disoluciones, horribles ingratitudes, y aun de esta suerte vence vuestra Bondad á mi malicia, y siempre me hállo alcanzado; pero siendo el tantéo de la inocencia que no tengo, á las misericordias que conmigo habeis usado, y esto á los ojos de vuestra rectitud, y Justicia; no entreis, Señor, en juicio con el que nunca lo tuvo, y mas con vuestro esclavo, cum servo tuo, cuyos bienes son todos del Soberano Señor, que lo formó, y redimió, pues siempre es del Senor lo que adquiere el esclavo. Si passó por mi soberbia algun humo de vanidad de querer entrar en cuentas con Vos, deshagalo el rayo de vuestra luz, que no es esta slaqueza la que menos explica mi flaqueza, y por esso mismo puede inclinar al perdon á vuestra inmensa Piedad. ¿ No pudiendose justificar viviente alguno delante de Vos, quiero yo justificarme el peor de los vivientes? Acreditada quedaria mi maldad con mi vanidad, y bien se conoceria, que soy el peor, si pretendiesse aquello á que no puede aspirar el mejor. Conozco, Señor, que soy polvo, que soy tierra indigna, inutil de que la cultive el arado, ni la fecunde la semilla; tierra inculta á las virtudes, solo fertil á los vicios. Vuestra cuenta sea de misericordias, y essas, Señor, repetiré, y cantaré mientras viviere: Misericordias, &c. (f)

#### Documentos.

Dios la dá á entender, que no es bien meterse-en cuentas con su Divina Magestad; ha de andar con cuidado, de que ni este conocimiento de sus miserias, la acobarde para dejar de obrar lo que mas convenga al servicio de nuestro Señor, antes bien

<sup>(</sup>f) Pfalm. 88. v. 1.

bien obre tanto mas confiada en su Divina Magestad, quanto mas conozca que debe estár desconfiada de sí; porque siempre que Dios nuestro Señor corrige un vicio, es infundiendo una virtud; y assi como humilló esta alma, que se iba desvaneciendo con este conocimiento, le sue introduciendo confianza en su Divina Magestad, para curar el encogimiento, que el verse tan ruín le pudiera causar. Y dirá con el Apostol, que todo lo puede en quien le ayuda: Omnia possum in eo, qui me confortat. (g) Con que á un mismo tiempo confiesa, que todo lo puede en Dios, y que nada puede en sí.

Tambien se ha de guardar de otra tentacion, que suele detener à los flacos en lo bueno, que es dejar de hacer lo mejor por el miedo de lo malo: como el que deja de dár limosna, y egercitar las virtudes, por la vanagloria que de ello le puede refultar, pues es assentada proposicion de los misticos, que ni por vanidad se ha de hacer lo que debemos, ni por ella se ha de dejar de hacer. Obremos con buena intencion, que todo el humo de vanidad, y complacencia que le acompaña, purificará el Senor, y recibirá lo bueno, puestpor esso dijo: Que vino á apartar la paja del trigo; (h) esto es, en el sentido místico, que aparta lo malo nuestro, y recibe la intencion, y deseos que proceden de su Bondad, no haciendo caso, ó perdonando nuestras imperfeccio. nes; porque en esta vida, assi es imposible, que el hombre obre sin algun genero de imperfeccion en quanto procede de sí, como lo es, que pase el cuerpo sin sombra por la luz del Sol. Y á esto mira lo que dijo Isaías: Tanquam pannus menstruata, universa justitia nostra. (1) Que todo lo que obramos de nosotros, en quanto nolotros, es alquerolo, como el paño mas inmundo.

que no es lo mismo decir, que todo es malo lo que obramos, que lo que han dicho algunos Hereges, de que no podemos obrar lo bueno; y dicenlo, para tener con esso ocasion de entretenerse, y holgarse en lo peor; (k) porque el decir, que es malo lo que obramos, quando la obra es santa, y virtuosa; es quanto á la imperseccion nuestra á el obrarla, quanto á la sla flaqueza con que la obramos, y quanto á aquella mala raíz, que nos está siempre inclinando á lo peor, y quanto á que la gracia tiene tanta parte Tom. VI.

(g) Ad Philip. 4. v. 13. (h) Congregabit triticum summ in borreum, paleat autem comburet sgni. Matth. 3. v. 12. (i) Isai. 64. v. 6. (k) Calv. lib. 2. instit. cap. 3. num. 8. Luter. proposit. 36. Bayus. proposit. 27. & 28. Jansen. proposit. 1. & alii.

en esto, que justamente le podemos, y debemos atribuir á Dios lo niejor de lo bueno, y á nosotros, la sombra, é imperseccion que vá envuelta con ello en lo malo; pero esto malo es imperseccion, es slaqueza, y será quando mucho pecado leve en lo bueno, quedandose la virtud, y la obra en lo sustancial santa, y buena. Y en este sentido, los Santos se llaman pecadores, sus obras malas, sus virtudes vicios; siendo verdaderamente Santos, y sus obras buenas, y sus virtudes, virtudes. Y assi lo que deben hacer los espirituales, es egercitarse en lo bueno, y considerarlo, para no desvanecerse, y no para acobardarse.

latorias repetidas, de dár á Dios la gloria de todo, que es á quien se debe tanto de lo que pasa en sí, como de lo que viere bueno en los demás, restituyendole toda la honra, que le hacen los aplausos, y alabanzas; porque verdaderamente lo contrario es mucho mas que quitarlo del Altar, pues es cierto que Soli Deo bonor, & gloria: solo á Dios se debe la honra, y la gloria. (1)

### SENTIMIENTO XI.

PROPONESE EL ALMA EN UNA TEMPESTAD deshecha, y casi sumergida en el Mar, y viendo el Amor Divino á la orilla, le pide socorro con las palabras del Psalm. 68. v. 16.

Non me demergat tempostas aquæ: neque absorbeat me profundum.

# Estado.



Umillada el alma en el conocimiento de sus culpas, vuelve otra vez á ser atribulada, creciendo la pena, y las tentaciones al paso que cobra suerzas con los conocimientos. Dios la vá labrando á golpe de martillo, para que dure en lo bueno, y se aparte

mas de lo malo; y como dice la Iglesia á las piedras vivas, que previene para el edificio eterno, con golpes, con afficciones, y congojas las vá disponiendo el artifice, para que labradas en esta Jerusalén Militante, se ajusten al lugar que se les aguarda en la Triunfante.

(l) 1. ad Timoth. cap. 1. 4.17.

Tunsionibus prasuris, Expolliti lapides. Suis coaptantur locis-Vivis adissiciis. (2)

Las tentaciones son de manera, que entre el miedo de perderse, y el deseo de salvarse, está muy bien explicada estatribulacion, con representar al alma en una tempestad, yá casisumergida, y á Dios á la ribera, que es á quien pide socorro, y á donde se encaminan sus pasos, y deseos. Como quando San Pedro dijo à Dios, que le mandase ir à él: Jube me, ad te venire, (b) y arrojandole á la mar, alsi como iba descaeciendo en la te, iva creciendo la tempestad, y creciendo la tempestad, acercandole la muerte. Tambien puede aplicarse este sentimiento, y tenerse por dependiente del pasado; porque viendose el alma assigida de que Dios la tomale cuenta de sus pecados, con que se halló obligada á decir, Non intres in judicium cum servo tuo; (c) la pone Dios sus culpas tan claras, que teme no se anegue con la desconfianza, la que debe salvarse en la tabla de la Misericordia de Dios; porque quando vé las olas de sus pecados tan soberbias, y quan merecido tiene perderse en ellas, y un mar entero de los beneficios Divinos, se halla atribulada de ingrata, y con tan viva ponderacion de sus culpas, que si Dios no la ayudasé, naufragaria en la misma humildad, y pereceria en este conocimiento, como decia el Santo Rey: Nisi quod lex tua meditatio mea est, tunc forte periissem in humilitate mea. (d)

y finalmente, yá sea en este, yá en aquel conocimiento, viendo el alma á Dios en el puerto, y viendose ella en la tempestad, y que las olas de las tentaciones crecen, las tribulaciones se aumentan, la voluntad parece que se rinde, el entendimiento se turba, la memoria se llena de amarguras, la imaginacion se le rebela, todo lo bueno la deja, todo lo malo la assige, y persigue; dice como San Pedro: Señor, perezco, salvadme: (e) mi deseo me engolsó en el mar proceloso de la vida espiritual, saqueme al puerto vuestra Bondad, no me vaya apique en el profundo mar de mis pasiones, ni acabe conmigo la tempestad furiosa de mis tribulaciones: Non me demergat tempestas aqua, neque absorbeat me profundum. (f)

Efec(a) In hymn. antiq. dedicat. Ecc. ad vesp. edit. Brev. Antuerp. 1618. (b) Matth. 14.
v. 28. (c) Psalm. 142. v. 20. (d) Psalm. 118. v. 92. (e) Matth. 8. v. 25. (f) Psalm. 68. v. 19.

# Efectos.

- SEntirá esta alma, con todo esso mayor esperanza en el naustragio, que tendrán otros en el puerto; porque como otras veces hemos dicho, siempre iguala Dios, y aun hace superior la esperanza á la tribulación: y aunque estas tentaciones, yá sean interiores, yá exteriores, deben ser de las grandes, porque yá está el alma crecida á la vida espiritual; todavia excede mucho el favor al riesgo.
- Juntamente con estas tribulaciones, suele el Señor dár nuevos conocimientos de que todo el mundo es miseria, y la vida poco amable, y apetecible; porque quando ella ve los riesgos en que anda en este destierro, y que aunque está apartada del mundo, halla quanto le basta para condenarse, si Dios no la tiene de su mano; la dá un tédio al vivir, y le comienza un consue lo al morir, que obra utilissimos esectos en el camino interior.
- 6 Sentirá tambien con el conocimiento de sus miserias, y la ingratitud á los beneficios divinos, un asecto tan esicáz de aborrecerse á sí, y de pedir á Dios, que la libre de sí misma; que quando Dios la ponga en esta tempestad, no hallará otro remedio, que sumergirse en este conocimiento, y arrojarse á los pies del Señor, para que en todo, y del todo, la govierne, y guie, adonde mas suere su santa voluntad.
- 7 Dejalá tambien con esto, despues de haberla librado de las tribulaciones, un aliento, y animo grande, para continuar su camino, aunque sea con semejantes riesgos; porque como Dios la ayuda, y desiende en ellos, conoce con luz interior que aquellas tribulaciones, se embian para su bien; y que aunque tienen máscara de culpas, ván envueltas con grandes merecimientos, y aprovechamiento espiritual; y finalmente quanto mas huviere crecido al amar, se hallará mas fuerte al padecer, y quanto mas sienta el riesgo, se reconoce que es mas ardiente el amor, con que se buelve á Dios, diciendo.

# Afectos.

8 NON me demergat tempestas aqua, neque absorbeat me profundum. No me acabe, Señor, la tempestad, ni me trague el profundo mar de mis miserias, ni me pierda á la vista del puerto, ni naufrague á vuestros ojos. Vos, Señor, que serenais el

mar con mandarlo, quitais los vientos con ordenarlo, consolidais las aguas con quererlo; no permitais que perezca en el naufragio de la vida espiritual, pues huyo por seguiros de las olas de la vida mundana, y temporal. ¿Huyendo de los gustos me habia de perder en las tribulaciones? Huyendo de los deleytes, habiais de permitir, que me perdiesse en las penas? Quien se ha salvado en la felicidad? Quien no ha nautragado en los deleytes? Quien no dió el ultimo aliento entre las ondas de la vanidad, si tuvo esse naufragio por puerto, y essa tempestad por serenidad? Padecer quiero, Señor, espirituales tempestades, llevenme las olas del propio conocimiento á vuestros pies sacrosantos. Arrojenme las ondas de las tribulaciones, á la puerta de mi desconsianza, y de vuestra confianza. Parezca al sentido que se pierda el alma, y salvese á la verdad. No juzgue yo que os tenga. Falteme el consuelo de sentirlo, como no falte el bien de posecrlo. Ande esta inquieta navecilla naufragando entre trabajos, tribulaciones, desconsuelos, penas, sequedades, y yá las olas la suban con la jactancia á las estrellas, yá la delconfianza la bage á los abismos, seguro siempre, y atado al arbol de la Cruz mi corazon, por no apartarse de Vos, que esta tempestad es mi puerto, y este naufragio mi patria. ¿ Padecen menos en los deleytes los mundanos al perseguiros, Dios mio, que los que os aman al seguiros? Qué es el mundo, sino una tempestad de tempestades, un pielago de penas, un golfo inquieto de culpas? Si miramos todo el Orbe por mayor, assi tiene coronadas las pasiones, y embrabecidas las olas, como cada hombre en lu delordenado corazon. De luerte, que todo el mundo es un valo inmenso de pasiones, de vicios, de iras, de venganzas, de torpezas; y cada hombre, otro mas congojoso, y pequeño, de las mismas miserias que el grande. ¿Quales anduvieron los Asirios contra los Medos, los Medos contra los Persas, los Persas contra los Griegos, y contra todos estos los Romanos, naufragando, rebolviendo, destruyendo, talando el mundo que pretendian mandar, perdiendo, y consumiendo lo mismo que tenian por objeto en su ambicion? Y viendo los mas engañados, que poco despues de conseguido lo habian de dejar todo con la muerte, perdian en procurarlo la vida. ¿Esto, Señor, no es tempestad furiosa de engaños, de passones, de daños, y milerias, que las naciones concurran á matarle, siendo los vasos de vidrio; á quebrarse siendo los hombres de barro; á acabarse quando el mismo tiempo, sin otro accidente los acaba? No es tempestad deshecha, vér sumergirse el Imperio Asirio, perderse el Persa, acabarse el Griego, y deshacerse el Romano? Alli naustrága una Provincia entera, yá se vá apique un Reyno, yá se pierde una Corona, egercitos enteros se deshacen, concurriendo al morir, los que tan separados se hallaron al nacer. La venganza los junta, la violencia los acaba, la rebelion, la persidia, la ira andan arando los mares, turbando los elementos. Estos inundan la tierra con el agua, rompiendo la misma tierra; los otros abrasan en el agua, inventando el suego con artisicios, para acabar

\ la Christiandad, y el linage de los hombres.

Armanse sobre las mismas tempestades mayores tempestades, y mas inquietas, y furiosas olas de pasiones, que el mismo elemento, y la misma tempestad. Dentro del mismo peligro se ván persiguiendo, y solicitando el dano los hombres á los hombres, los Christianos á los Christianos, los Catolicos á los Catolicos. Esto se padece en el mar inquieto, y proceloso de este hombre universal, que llaman mundo; ¿pero que no pasa en el corazon humano de este pequeño mundo, que llamamos hombre? No son, Señor tan grandes los instrumentos del mal, no fon tan universales los danos; pero no es menor-el riesgo, ni es otra la ocupacion. Yá naufrága este en la lujuria: con aquel dió en un peñasco la ira: al otro le perdió hinchado la soberbia: deshizóle á otro en un escollo la ambicion. Los mismos deleytes son rocas, los mismos placeres, infelicidades, y los mismos entretenimientos, naufragios. O mar sereno de la vida espiritual! donde el atribulado navega, el afligido se salva, la tormenta es serenidad, la desconsianza, consianza, el naufragio puerto; adonde es Dios el piloto, su Iglesia la nave, la Virgen Maria, los Santos, y los Bienaventurados gobiernan las velas, y llevan las almas al seguro puerto de la eternidad.

#### Documentos.

Uarde en este caso la regla que en otras partes hemos advertido, de no ocupar tanto el tiempo en el propio conocimiento, que no suba de él al conocimiento de Dios; siando de su Bondad, y sidelidad, que no la desamparará en el naustragio, y que no permitirá, que la tribulacion pase de los terminos de pena, á los de culpa.

do de conocer, que para anegarse del todo, no es menester mas de que suelte Dios las pasiones que tiene atadas dentro de sí, y recatese mucho de ellas, advertido, que aunque parece que murieron, siempre viven, sino que duermen; y tal vez salen con mayor suerza, si el alma no atiende con cuidado á tenerlas siempre atadas á los pies de la Voluntad Divina.

12 Pida á Dios, que le dé verdadero conocimiento, de que en el mar de esta vida es la mas segura nave, y la que no puede perderse, ni zozobrar la Cruz, y el camino del padecer. Porque pues Christo nuestro Señor la escogió sin haberla menester, para enseñarnos lo que nos convienes bien cierto es, que ninguno está mas seguro en Dios, que el que viviere penando por Dios.

pasan entretenidamente la vida, no solo dentro del escandalo, sino de la relajacion; porque como quiera que las pasiones, en poco,
ó en mucho, siempre se ván cebando en nuestro daño, si no las
contenemos con la mortificacion, assi como el vicioso holgandose
se aparta cada dia mas de la virtud, el virtuoso que pasa vida aco
modada, se vá acercando mas al vicio. Y como el vicioso paga
sus gustos en las eternas penas del Insierno, pagará las suyas el
virtuoso, si tocáre en pecado, aunque sea venial, y leve en las
temporales del Purgatorio. Y cierto, que el que escoge aquellas,
por escusar las mortificaciones voluntarias, que no es bien aconsejado, y que yo le tengo gran lastima; porque es poco lo que
goza, mucho lo que despues padece, y nada lo que merece: al
rebés el que se mortifica por Dios, padece poco, merece



mucho, y goza despues doblado.

#### SENTIMIENTO XII.

PROPONESE EL ALMA, QUE VA A ENTRAR POR una caberna escura, atemorizada de una tempestad de relampagos, y rayos, que la amenazan, y el Amor Divino, al parecer, enojado; con que ella en tan terrible tribulación, le díce las palabras sentidissimas de Job, en el cap. 14. v. 13.

Quis mihi hoc tribuat, ut in inferno protegas me, & abscondas me, donec pertranseat furor tuus?

### Estado.

AS tribulaciones con que Dios egercita à las almas, fon iguales á lo que ellas tienen que purificar, y limpiar, no solo de las manchas de la culpa, sino de aquella perversa propension á lo peor, procedida de la raíz venenosa, que en nosotros vive, ontinuas miserias, y pecados, y de los malos habi-

1

C

fomentando continuas miserias, y pecados, y de los malos habitos, que con el egercicio de los vicios se ha cobrado. A esta causa, despues de haber probado Dios á esta alma con desconsuclos, sequedades, desconsianzas, mortificaciones, en el entendimiento, en la voluntad, en los sentidos; ultimamente la purifica como al oro en el crisol, con el fuego de las mayores, y mas penosas, y sensibles tribulaciones, perficionandola con tan gran congoja, desconsuelo, y desamparo suyo, que no halla orros terminos con que explicarse, sino con el sentidissimo lugar del Santo Job, que dijo: Quis mihi hoc tribuat, ut in inferno protegas me, & abscondas me, donec pertranseat furor tuus? Quien habrá, que me conceda, que me ampareis, Señor, en el Infierno, y alli me tengais escondido, hasta que haya pasado vuestro enoso? Que es decir, que al tiempo que Dios parece que suelta todos los enemigos del alma, para que la egerciten, y lo que es mas, juzga ella, que se le ausenta Dios, y la deja sola, y desamparada, y yá no parece que está entregada á la pena, sino al mismo pecado; es tan intolerable su desconsuelo, y desamparo, que elige que la desienda Dios en el Infierno, sin ofenderle, porque no le desampare en la tierra ofendiendole. Como quien dice: mas quiero el Infierno sin culpa, que la vida con ella; y aunque tambien se puede entender, que alli la palabra Infierno, quiere decir la sepultura, y la muerte, como en algunos lugares de la Sagrada Escritura, (2) no deja de ser á nuestro proposito, pues escoge antes la muerte, que

padecer con riesgo de ofender á Dios en la vida.

Y yo entiendo, que las tribulaciones con que Dios aflige al alma en este estado, que es el supremo de los atribulados, son de calidad, que no llega á ser su duda sobre el padecer, que en esso yá ella viene facilmente, pues elige las penas del Infierno, ó la muerte, sino sobre el pecar, que es el riesgo que ella teme. Y como este sentimiento hiere en lo mas intimo del alma, porque le ponen á pleyto su deseo, su intencion, su amor, su ansia, su cuidado, y aquello que mas estima, que es la gracia, viene á ser tanto mayor el dolor, quanto es en mas sensible parte la heri-

da, y á este paso crece la ponderacion del sentimiento.

Vió una alma antes que padeciera este trabajo, un palo, á quien por todas partes estaban dando fuego, y arrimando leña, y sobre la punta de él estaba atada una paloma, la qual assi como el fuego se le iba acercando, y rodeando, iba ella procurando volar á lo alto, y desasirse del palo, por escusar el fuego, y las centellas que la podian lastimar; pero no estaba en su mano desasirse, solo hacia lo que podia, que era procurar escusar su daño, volando lo posible arriba. Vivió atribulada mucho tiempo esta alma, y con grande egemplo, y perfeccion pasó despues de esta vida, con opinion de santidad. El alma en este estado, es la pa-Ioma, el cuerpo el palo, el fuego la tribulación, que por todas partes la rodéa. Quien enciende el fuego es el Demonio, y la imaginacion: la ligadura con que está asida el alma, es la vida, que solo se desata quando Dios la corta con la muerte: el vuelo que dá para desasirse, es el ansia que tiene para no mancharse; y en esta tribulacion, ¿ si padece un pajaro, que al fin es irracional, qué padecerá un alma, que desea pureza, y juzga que se la manchan? Que desea amor de Dios, y piensa, que se lo quitan? Que desea agradarle, é imagina, que la necesitan á ofenderle? Que desea á Dios propicio, y le parece, que lo tiene enojado? Porque aunque nada de esto sea, todo lo teme, la aflige, y la atormenta. Tengo por cierto, que es esta una de las grandes tribulaciones, y trabajos que se pueden padecer, y en que los Teo-

<sup>(</sup>a) Si sustinuero, infernus domus mea est. Job 17. v. 13. Dissipata sunt ossa nostra secus infernum. Psalm. 140. v. 7. & alibi. Sic intelligunt bas loca. Pined. in Job cap. 14. tom. 1. Login. in dict. Psalm. tom. 3.

logos, y los Misticos han discurrido en todos tiempos con gran atencion. (b) Y es muy verisimil que debia de padecer esta tribulacion el Santo Apostol San Pablo, quando decia: Quis me liberabit de corpore mortis hujus? Quien me librará del cuerpo de esta muerte? (c) Donde no dice, de la muerte de este cuerpo, que esso parece que sería quejarse de la vida, sino del cuerpo de esta muerte, esto es, de la tribulacion que padecia, llamando muerte, y penosissima tribulacion tan dolorosa, y sensible.

Y pues siendo la resignacion del Apostol de tan supremos grados, como consta por sus escritos, y sus obras, Maestro al fin Universal de las gentes; le obligó á pedir á Dios, tres veces apartasse de si tribulaciones tan pesadas: Propter quod ter Dominum, rogavi, ut discederet à me. (d) Bien se deja ver qual debe de ser este genero de trabajos. Y como quiera que estas tribulaciones en tal estado, vienen á hacerse obscurissimas, con la licencia grande que Dios dá al Demonio, para atribular, y afligir el espiritu, y la ausencia en que le parece al alma que se halla de Dios, por parecer que la deja en sus propias fuerzas; llega á dudar dentro de sí misma, y á no poder conocer, si aquel padecer es pecar, y aquel penar es ofender. Porque conoce al Demonio poderoso, la naturaleza flaca, los sentidos sin conocimiento de espiritu, el entendimiento sin discurso, la memoria sin buenas reminiscencias, la voluntad desamparada, la imaginacion insolente, la escuridad grande, las olas de la tribulación soberbias, los sentimientos del Amor Divino apagados, la molestia del enemigo frequentissima, la gracia de Dios, y su favor al sentido ausente; y queda en tan grandes dudas, de si passó de los terminos de pena, á los de culpa, y son tan grandes (digamoslo assi) las supercherias que usa el Demonio con el cuerpo, y el cuerpo con el espiritu, que escoge antes el alma, estar penando en el Infierno, si alli huviesse seguridad, de que no ofende á Dios, que vivir en esta vida en la duda de ofenderle. Y assi dice con vehemente sentimiento, y dolor: Quis mihi hoc tribuat, ut in inferno protegas me, & abscondas me, donec pertranseat furor tuus?

<sup>(</sup>b) S. Teres. lib. de las Morad. cap. 1. mor. 6. num. 9. S. Juan de la Cruz. Noch. obsc. lib. 2. cap. 5. y siguient. (c) Ad Rom. 7. v. 24. (d) 2. Ad Corint. cap. 12. v. 8.

# Efectos.

Todo el cuidado de los Misticos, en este caso, es buscar señales con que se colija, que ni el alma consiente en lo malo, ni deja de amar lo bueno. Y assi como dice el Señor, que para conocer el arbol, basta el conocimiento de la fruta; (e) de la misma manera en una causa tan interior, como si el alma consintió, ó no en lo malo, es necesario, para averiguar los escetos, reconocer el origen.

6 La primera señal, de que no consiente el alma, es la repugnancia que hace á esta tribulación, en quanto le persuade á lo malo; pues bien cierto es, que si lo abrazára, no lo repugnára, ni eligiera el Insierno penando, por no padecer en la vida

pecando.

7 La segunda es, el sucederle estas tribulaciones mas frequentemente en los egercicios devotos. Y claro está, que la sidelidad del Señor, á quien sirve, no permitirá que el deseo que tiene el alma de agradarle, la dañe, ni el vivir con tan buenos egercicios; antes debe creerse, que porque es muy sensible al Demonio su oracion, recogimiento, y penitencia la persigue: con que no es malo para Dios, lo que es de disgusto para el Diablo.

8 La tercera: la perseverancia en los honestos, santos, y penitentes egercicios de su vida. Pues es llano, que si las que son tribulaciones sueran pecados, ni el alma hallára servor para la oracion, ni humildad para la obediencia, ni aliento para la caridad, ni suerzas para el recogimiento, sino que á quatro dias anduviera igualmente toda perdida, y relajada, assi el interior, como el exterior.

9 La quarta: el cuidado grande del alma, de no incurrir voluntariamente en semejantes pecados como aquellos en cuya especie es atribulada; porque á quien assige el espiritu de blassemia, y nunca jura, antes siente que otros osendan á Dios en esto, y lo remediaria con su sangre misma si pudiesse; muy verisimil es, que no consiente en lo que aborrece, ni asiente en sí lo; que querria vér remediado en otros.

10 La quinta: el ansia grande que tiene el alma, y el sentimiento de osender á Dios, aun en cosas muy leves, en todo genero de pecados. Pues de esto se colige, que no es verosimil que consienta en cosas tan graves, porque discilmente concurren malas obras con buenos deseos, ni ansias de no osender á Dios en cosas levissimas, con el consentimiento en la tentacion,

en cosas gravissimas.

La sexta: quando las tribulaciones son de calidad, y se representan pecados, que no los cometiera el hombre mas perdido, ni el espiritual, quando tenia la vida muy relajada; porque si quando una persona no trataba de espiritu, sino que la habia entregado Dios á sus deseos no obraba assi, ¿cómo es verosimil, que quando solo trata de servir á Dios, consienta estas blassemias, y otros pecados semejantes?

La septima: la molestia grande que siente en este genero de tribulaciones, por el miedo de la culpa, y aun por la penalidad, y fatiga que trahen consigo; pues no es cresble, que aquello que la cansa la agrade. Y era muy discreta regla de los Padres

antiguos del yermo, que lo que molesta no daña.

ellas, se le ván encendiendo en el corazon sentimientos grandes del Amor Divino, y luz espiritual, y conocimientos de cosas misticas, con perseverancia, y fortaleza, para continuar en el camino espiritual. Y si estos sueran pecados, bien cierto es, que se suera cada dia escureciendo el alma, entibiandose en lo bueno, declarandose en lo malo, y perdiendo totalmente el gusto, y conocimiento de Dios, y de los egercicios devotos, y penitentes.

Ultimamente: no es verosimil, que nuestro Señor, siendo no solo siel, sino la misma sidelidad, consienta que quien le busca, le pierda, quien se le acerca, lo deje, quien le ama, le aborrezca, quien le adora, le osenda; antes debe creerse, que aunque no lo siente alli, está en la tribulación: Cum ipso sum in tribulatione, (f) sino que está escondido al sentido, y presente á la verdad; como lo dijo á Santa Catalina de Sena, hallandose en una gran tribulación, (g) y assi el alma temerosa de no osender á Dios le dirá.

<sup>[</sup>f] Plaim. 90. v. 11. [g] Castillo: Hist. gen. de S. Doming. segund. part. cap. 39.

### Afectos.

- Uis mihi hoc tribuat, ut in inferno protegas me, es abscondas me, donec pertranseat suror tuus. Quien, Senor, me dará esto, que me desendais en el Insierno, y en él me escondais hasta que pase vuestro suror? Enojo, Señor, con que castigueis con penas es amable; pero suror con que castigais con culpas sormidable. Consieso que pequé, pero no quiero pecar: merezco, Señor, pecar, porque os osendí, y que sea castigo de mis pecados el cometer nuevos pecados; pero el alma, Señor, elige el Insierno sin osenderos, y no osendiendoos el Cielo.
- ¿Si mi voluntad no quiere ofenderos, quien me puede 16 necessitar à que os ofenda. Si quedo libre al poderos ofender, quedelo tambien al poderos servir? Y porque esta es verdadera libertad, y la otra penosa servidumbre; si mi libre alvedrso me perdió quando os ofendi, por poderos ofender, cobreme con vuestra gracia al poderos servir, el deseo que tengo de serviros. ¿Puede vencer lo malo á lo bueno, quando estais Vos, Dios mio, de parte de lo bueno, y contrario á lo malo? Quando quise lo malo, fuy poderoso en lo malo; quando desco lo bueno; no lo he de ser en lo bueno? Quien puede mas que Vos, y que yo en mi voluntad, quando sin ella no puedo ofenderos? Mi alvedrío ya lo he hecho vuestro cautivo, y sin el no puedo enojaros. No me volvais, Señor, lo que os he dado. Cruz de penas, es sabrosa, y util; cruz de culpas, aspera, e intolerable. Si me castigais porque os ofendí, sea con tribulaciones, en que no puedan criarle nuevas ofenlas. Si-me retirais de que os ofenda, sea mi Dios con virtudes, que dén contrario habito á mis vicios. O Senor! Que ocultos son vuestros juicios! Que escondidos vuestros fecretos! Que impenerrables vuestros intentos! (h) Justamente perseguis, y atribulais con el azote mismo que fuisteis perseguido, y ofendido. De los mismos cordeles de los comerciantes en el Templo hicilteis el azote, con que desterrasteis los que en el compraban, y vendian, profanando la casa de vuestro Padre. (i)
  - De mis ofensas haceis mi castigo, y este Templo vuestro,

<sup>(</sup>h) Ad Roman. 11. v. 33. (i) Joann. 2. v. 15.

tro, esta alma tantas veces profanada, donde el apetito compró deleytes à precio de vuestra Sangre, desperdiciando su Redencion por comprar su perdicion, es azotada ahora, con los mismos lazos con que vivió aprisionada. Padece justamente lo que amó, y tiene por tormento lo que antes tuvo por gusto. Conoce que sue engaño su daño, y que fue pena su culpa, pues le ha grangeado penas, que aun ahora milmo ignora si son culpas. Templad, mi Dios, el furor con vuestro amor, sea castigo de misericordia, y no de justicia, el que diereis á un alma que os ama arrepentida, aunque os ha ofendido ingrata. Mirad, Señor, que ya no puedo tolerar tantas miserias, y si no aplicais vuestra gracia al defenderme, me perderé al atribularme. Dios mio, Dios mio, volveos á mí ¿por qué me desamparais? Que están lejos mis palabras de mi salud, (k) mis obras de mis descos. Llamo, Señor, dia, y noche, y no me oís: llamo á vuestra piedad, y no me respondeis, yá no puedo con la vida, acabele, y lalga el alma del cuerpo, que no puedo tolerar. ¿Cómo puedo vivir entre ansias de adoraros, y tribulaciones de ofenderos, Haciendo lo que no quiero malo; no baciendo lo que quiero bueno? (1) Señor fuerza padezco, responded por mi, ¿qué os diré, Señor, o qué me responderan, si es otro en mi el que obra lo que aborrezco? Domine vim patior, responde pro me: quid dicam tibi, aut quid respondebit mihi, cum ipse fecerit? (m) O lo que me cuesta la humildad que no tengo, y el conocimiento propio que no consigo! Santo es el fin de humillarme, penolo el remedio por donde se vá á este fin.

18 Yá conozco, mi Dios, que soy polvo, lodo, barro, tierra, aun no buena para fructificar sino espinas, y cambrones; pero no conozco que lo soy, pues pienso que lo conozco. Qué vanidad, como pensar que es humilde el soberbio? Qué falta de conocimiento, como juzgar que se conoce el pecador? Solo sé, que no sé cosa; solo conozco, que no me conozco á mí, y aun esto mismo no conozco. Justo sois, Señor, y justa es vuestra justicia, y no es pequeña misericordia, que pudiendome castigar, con dejarme incurrir en pecados manisiestos, me assijan culpas dudesas. Pero quien puede tolerar aun la duda de osenderos, en el ansia de agradaros? Quien puede padecer vida, en que el alma no puede dudar lo malo que conoce, ignorando si consiente en

lo malo que aborrece? Solo ignora lo que desea sabér, y la aflige lo que ignora. Solo sabe lo que la atormenta, y la aflige lo que sabe. Domine si sic vivitur, & in talibus vita spiritus mei, corripies me, & vivificabis me. Ecce in pace amaritudo mea, amarissima. (n) Amarga es , Señor , la paz , que me cuesta tanta guerra. Si assi se vive, y en tales tribulaciones corregis, castigais, y egercitais la vida del espiritu, cara cuesta la vida del espiritu: pues quantos pasos dá el alma para bulcaros, está temiendo que son medios de perderos. Busca la oracion, y alli halla la tentacion, busca la quietud, y alli halla la inquietud. Huye del mundo á buscaros, y parecele que se halla enmedio del mundo, dispuesta para osenderos. ¿Quien puede penetrar tan no inteligibles penas? Tan no imaginadas culpas? Deja los egercicios santos el devoto, y parece que se halla devoto, y sin tentaciones. Sigue los egercicios devotos, y fervorosos, y se vé lleno de tentaciones, y tribulaciones. Al dejaros parecemos pertectos, siendo lo peor que puede ser el dejaros; é indevotos parecemos al seguiros, siendo lo mejor que puede ser el seguiros. Pues no os tengo de dejar. Etiam si occiderit me in ipso sperabo. (0) Aunque me maten, Señor, no he de apartarme de Vos. Si pensara hallar el Cielo, retirando mi amor de vuestro amor, yo no os dejára de amar; y si bulcandoos huviera de perder el Cielo, no os dejára de bufcar; y assi mas quiero adoraros, y serviros castigado, que minorar el deseo de agradaros satisfecho.

POR QUE CONSIENTE DIOS TAN GRAVES, tribulaciones á las almas.

vos, y los Teologos discurrir en esta materia, es en averiguar, qué causas puedan mover á la Piedad Divina, para atribular las almas espirituales con tan penosas tentaciones, en las quales llega á dudarse del consentimiento, y no se puede dudar, que con él serían pecados gravissimos, y caídas terribles, las que sin él es de creer, que son trabajos muy meritorios, y coronas muy grandes. Y assi no parecerá suera de proposito, patom. VI.

<sup>(</sup>n) Ifai, 38. v. 16. 17. (o) Job 13. v. 25.

ra consuelo de los atribulados, poner aqui algunas que pueden ofrecerse á la consideracion. La primera causa porque permite Dios estas graves tribulaciones, es para humillar á los que le sirven; porque como quiera que la mayor dignidad de esta vida, es hallarse una alma favorecida de Dios, y nuestra naturaleza es tan vana, que lo que son méritos agenos, bondad, y liberalidad divina, quiere atribuirse á sí misma; necesita Dios de tenersa humillada con estas miserias, para hacersa argumento á cada paso, diciendo: esto suiste, esto eres, esto sueras, esto serás, si no conoces que todo lo bueno es mio, y todo lo maso es tuyo.

- A mas de esto, con la tribulación hace al alma no solo humilde, sino fervorosa, porque la assiccion con que desconsia de sí, la llena de la confianza de Dios; y assi sirve con mas fervor á quien conoce que tanto ha menester, como su Divina Magestad, con que anda mas puntual en contentar á quien teme tanto ofender. Sobre hacerla mas humilde, y fervorosa, la hace mas contemplativa; porque viendose el alma atribulada, sin remedio en sí, bulca lu remedio en Dios: acude á lu Piedad, le pide, le ruega, le suplica, le habla, le trata, y comunica; y esto no puede ser, sin grande aprovechamiento: pues assi como todo nuestro daño consiste en el olvido de Dios, todo nuestro provecho consiste en tenerlo siempre presente. Sobre hacerla humilde, fervorosa, y contemplativa, la hace tambien fuerte; porque como sea assi, aun en lo natural, que esso tienen de bueno los trabajos, que á los que afligen, endurecen, y á los que egercitan, fortalecen; assi las tribulaciones espirituales hacen fuerte al alma en lo bucno, con el egercicio de lo que padece en lo que parece malo: pues quanta es mayor la fuerza de la tribulacion, es mayor la repugnancia, y quanto esta es mayor, tanto mas cierta es la victoria, y quanto las victorias son mas repetidas, tanto mas eficaces los habitos que se cobran en lo bueno, y con mayor facilidad se pisa, y aborrece lo malo.
- para hacer ostentacion de su Poder, y levantar troseo en el mismo madero en que venció el Demonio al alma. Pues no deja de ser gran gloria suya, que aquel mismo espiritu que tan slacamente le negó, tan valerosamente le confiese. Y assi como sue circunstancia de mayor victoria, que el linage humano, vencido en el arbol de la ciencia, suesse restaurado en el Arbol de la

Cruz; (P) es para Dios de gusto, que el alma que antes de ser suya era vencida del menor soplo del vicio, se tenga firme á las mayores tempestades de la tentacion. Puede tambien decirse, que assi como fue gloria de Dios, que huviesse en su Iglesia tan esclarecidos Martires por la Fé; lo es tambiem que parezca que tiene sus Martires la caridad, y que padezca el alma iguales tormentos por no negarle al amor, que padecian los Santos por no negarle à la Fé. Y aunque fue admirable el valor de los Martires, con el qual no es necesario que se compáre otro alguno; pero cierto, que lo que padecen los Santos Confesores, y mas tan atribulados, necesita de una fortaleza verdaderamente grande, porque en aquellos todo el valor se manifiesta, al dár la vida, y padecer tormentos el cuerpo; pero lo que padece un alma que desea á Dios, y teme perder á Dios, que se halla afligida, no en la carne, sino en lo mas interior del espiritu; puede ser comparable á los mayores dolores. Y aísi dicen algunos, que no padeció menos Christo nuestro Señor en el huerto orando, y afligido de la aprehension de nuestras culpas, que en la Cruz penando por ellas: (9) con que justamente llaman á la vida de los Confesores, un martirio prolongado, si bien en estas comparaciones, siempre dejamos en su esclarecido lugar á los Martires, pues la Iglesia los prefiere á los Contesores.

Con tan terribles tribulaciones, es tambien mayor el propio conocimiento del alma; porque como uno de sus mas nobles efectos sea la ignorancia con que está de lo que Dios obra en ella, sucede que al paso que crecen las tribulaciones, es mas profundo el conocimiento, y siente mas bajamente de sí, conoce mas vivamente sus imperfecciones, vive mas reconocida de que Dios la tolere, y tanto mas agradecida á sus innumerables beneficios. Con esta tribulación se consigue tambien de paso otro bien muy grande, que es el desasimiento á la vida, y el amor á la muerte; porque como sea assi, que el mayor daño que tenemos los del siglo, es el asimiento, y aficion á esta vida, y en estas tribulaciones padece el espiritual una cruz tan penosa, como dudar si sirve á Dios, ó si le ofende; es tan vivo el dolor, y tan penoso el camino, que no tiene duda alguna, que se le abre el Cielo quando vé, que se acaba tan peligrosa jornada, de que : Tom.VI.

<sup>(</sup>p) Genes. 3. v. 6. (q) Euthym. Titelm. apud Barr. tom. 4. lib. 6. cap. 9. Cornel. in Matth. cap. 26.

se le sigue andar mas libre, y resuelta à padecer por Dios, des-

preciar la muerte del cuerpo, temer solo la del alma.

A este genero de tribulaciones puede llamarse tambien purgatorio del espiritu; porque vá nuestro Señor con ellas, no solo acrisolando, y refinando el alma, como se purifica el oro con el fuego; sino castigandola tambien con el padecer las culpas que cometió al pecar. Con que no solo se quitan las manchas de los pecados, sino que se minoran las penas que merece por ellos. Porque aunque es alsi, que muchas veces padecen las almas tribulaciones, en lo que no han ofendido á Dios; pero lo ordinario es, atribularlas nuestro Señor en la misma materia, en que fue mas ofendido; pues conviene para corregir las inclinaciones, destruir las mas poderosas, y la delgadeza de la Justicia Divina castiga siempre, y se satisface en lo mismo que sue mas ofendida. Pone Dios alsimilmo al alma con elto en una atentilsima atencion, de no incurrir voluntariamente en las tribulaciones, y pecados, en que es atormentada; porque reconoce su escarmiento en su riesgo, y cuida, no solo de guardarse de lo prohibido, sino de lo permitido, si por alli puede incurrir en lo prohibido. Con que está atenta, y despierta á los primeros movimientos interiores, y en qualquiera de ellos se halla con suerzas la voluntad para corregir al apetito, prenderlo, y aprisionarlo, y tenerlo siempre atado, y supeditado.

(

1

#### Documentos.

Deprimero que el alma ha de hacer en estado tan atribulado, y congojoso, es seguir con aliento, y fortaleza sus egercicios espirituales, y tener sirme proposito de no dejar el obrar bien, y el huir las ocasiones de obrar mal, siguiendo la oracion, y egercicios de mortificacion, aunque le pareciesse que por este camino se huviesse de perder, y por el de los vicios ganar. Y si el Demonio la digesse, ¿ para qué quieres padecer, si te has de condenar? Puede muy facilmente responderle: que lo que toca al alma, es padecer por amor de Dios, y llorar sus pecados; pues el punto de su salvacion corre por cuenta de Dios, por quien padece, y está mas seguro en sus manos, que la penitencia, y las virtudes en la del alma.

25 Ha de estár advertido el espiritual, que de la manera que las virtudes se comunican entre sí, y reciben suerza unas de otras, (con

(con que quien cree en Dios con fé viva, está facilmente dispuesto á esperar en Dios, el que en Dios espera, facil se halla á amar á Dios) tienen tambien los vicios sus secretas comunicaciones, é influencias: y assi raros son tentados en este genero de tribulaciones, que si les assige el espiritu de sensualidad, no salga á la defensa el de blassemia, y luego se le junta el de desesperacion. Y aunque quantos mas son los enemigos en lo natural, se tiene ordinariamente por peor; pero en la guerra del espiritu, no se ha de desalentar el alma por esso, sino decir como el santo Rey David: Si exurgat adversum me pralium, in hoc ego sperabo. (r) Si los egercitos infernales se levantan contra mí, essa será mi esperanza. Como quien dice: tengo tan assentado en mi corazon, que al paso de mis tribulaciones crecen los socorros divinos, que el numero mayor de los enemigos, es el credito, y desempeño de mi vitoria.

- Resultarále de esta mezcla de malos espiritus, persuadir-26 le el de desesperacion, que deje la vida espiritual, ó que acabe con la vida natural, y otros delatinos lemejantes; dandole á entender, que consiente en sus tentaciones el alma, y que yá no tiene remedio su salvacion. Y verdaderamente es muy propia medicina del demonio, curar unos pecados con otros mayores. Y assi de todo esto ha de hacer donayre el alma, y responderle, con no responderle, ni hacer caso de él, sino seguir sus santos egercicios, con obscuridad de sé, que como las obras sean buenas, no tiene que temer en las tribulaciones. Tanto mas, que ó es verdad que conliente en sus tentaciones, ó no : si consiente, ¿qué gana con deselperar, fino irle mas aprila al Infierno, y fin remedio, y hacer otro pecado mayor que todos los otros? Y si deja la vida espiritual, ¿ qué configue sino el hallarle mas dispuesta á cometer mayores pecados? Porque si justus vix salvabitur, (s) como dice San Pedro, ¿ qué hará el que no fuere elpiritual? Pero si como es muy verosimil, no consiente en semejantes tentaciones, desatino es perder tantas coronas, como en la vida interior se le esperan por padecer estas tribulaciones.
- 27 Por esto no ha de dejar los egercicios espirituales, aunque se la diesse á entender, que con esso se ha de salvar; sino tomar por objeto de su vida al amor divino, y que lo que padece, sea

por dar gusto á Dios, mas que por recibirle el alma, diciendo con verdad: Señor, á mí me toca el serviros, y el padecer, solo á Vos ha de tocar el gozar. Vos, Señor, sois dueño de la gloria, dareisla quando suereis servido; mi gloria es el penar por Vos, y mas quiero la gloria de serviros en esta vida, que el gusto de gozaros en la eterna.

- 28 Siga con la delgadeza que Dios la diere á entender, los movimientos del espiritu, en la atencion de huír todo lo que puede desagradar á su Divina Magestad, que sin duda alguna será mas despierta en el que Dios llevare por este camino. Porque uno de los mas utiles esectos de estas tribulaciones, es purificar el espiritu, para que sienta los toques del divino amor, y con aquellas mismas tribulaciones, vá mas adelgazandose la muralla de nuestras propiedades, que se interpone entre Dios, y el alma, y assi oírá facilmente su voz, y verá con mayor claridad su luz.
- 29 A esta causa ha de andar atentissima á no incurrir en culpa voluntaria, señaladamente en lo que es atribulada. Y á esto encamina Dios principalmente estas fatigas, y no sie en las resistencias que hace en la tribulación, para ponerse voluntariamente en la ocasión: pues David habia sido muy assigido, y muy sufuerte, y en la ocasión cayó; (t) y assi lo verdadero es huír de aquello que puede ser nocivo al alma; y si huyendo ella suere atribulada, espere muy buen suceso.
- Porque este genero de trabajos es tan grande, aconsejaria yo á las almas, que pidan á Dios que se los quite; porque aunque es persecta cosa el padecer, pero en habiendo riesgo de culpa, y siendo cruz en que el alma no sabe su aprovechamiento, y conoce su peligro, verdaderamente que obliga á pedir (aunque con resignacion) que Dios se sirva de darla penas que no parezcan pecados. Y si San Pablo, luz de las gentes, y gloria del Apostolado, pidió tres veces le quitasse Dios estas tentaciones, (u) quien tendrá aliento para no pedirlo muchas? Despues de haber pedido esto, ha de quedar alegre, y resignada el alma de que Dios haga su voluntad en ella, como si no lo huviera pedido; pues no ha de tener otra ley, ni consuelo, que el gusto de su Señor.
- 31 Los atribulados de este genero necessitan de personas doctas, y espirituales con quien aconsejarse, los quales le vayan

dando forma, y regla por donde se ha de gobernar. Y aunque en otras tribulaciones pudieran bastar los Misticos, en otras los Teologos, en esta es bien que concurra la doctrina con el espiritu; porque hay tantas circunstancias, y sentimientos en el alma, que pasando lo moral á lo espiritual, es necesario uno, y otro.

#### SENTIMIENTO XIII.

PROPONESE EL ALMA MIRANDO A UN RELOX de Sol, contando la brevedad de sus horas, y sugacidad del tiempo, y que le dice al Amor Divino las palabras del Santo Proseta Job en el cap. 10. V. 20.

Numquid paucitas dierum meorum finietur brevi? Dimitte ergo me, ut plangam paululum dolorem meum.

### Estado.

A el alma comienza á gozar de los frutos de las tribulaciones, la qual quanto es mayor, la tiene mas aprovechada, y deseosa de dejarlo todo por Dios; y como ella no halla gusto alguno en lo natural que aborrece, por buscar lo sobrenatural que ama, y

como con las victorias que consigue del amor propio, creciendo, y aumentandose el divino, desea ocuparse toda en Dios; trata solo de llorar por él, de amarle, de agradarle, y de servirle. Y assi con ansias de dejar todo lo temporal, que le embaraza, y aun lo espiritual en la vida activa, por lo espiritual en la contemplativa, con sentimiento tierno de amor, é imputando á la brevedad del tiempo lo que verdaderamente no es, sino desco de mayor quietud, le dice á Dios: Numquid paucitas dierum meorum sinietur brevi? Dimitte ergo me, ut plangam paululum dolorem meum. Por ventura, Señor no se está yá acabando el breve numero de mis dias? Dejad, pues, que me retire á llorar mi dolor.

2 Está muy bien dibujada el alma, que se quiere desasir de Dios, y que Dios la tiene del brazo; significando, que no gusta su Divina Magestad, que vaya á otro retiro, que el que tiene; y ella señalando con el dedo las horas del Relox, que es el instrumento mas significativo de la sugacidad de la vida, pues sin parar un punto, sigue con repetidas vueltas su rueda, llevando tras

sí todo lo temporal, caduco, y perecedero. Representa, que no han de ser menos acelerados sus pasos para acercarse á Dios con las lagrimas, que son los del tiempo, para acercarla á la cuenta. Pero el Señor, que conoce, que no hay perseccion tan grande, que no sea imperseccion, si se mezcla con ella, y la gobierna la voluntad propia; detiene al alma en lo bueno, y quiere mas, que se halle en el siglo resignada, que en la soledad satisfecha. Dandole á entender con detenerla, que aquella es sole dad, donde està haciendo la Voluntad Divina, aunque sea enmedio del siglo; y aquel es el siglo, donde está haciendo su vo

11

V

ï

luntad propia, aunque sea en la soledad.

De aqui se le siguen dos favores al alma muy particulares. El primero: darla Dios resolucion, y determinacion para dejarlo todo por Dios. El segundo: darla resignacion para dejar por Dios el dejarlo todo por él, si es su voluntad, que se halle enmedio de todo. Y este es mas util modo de dejarlo, pues es dejarse á sí misma con todo, porque lo deja para la propiedad, y se queda con ello para el embarazo. Dejalo para el gusto, y quedase con ello para la pena, como se consideraba San Pablo con el mundo, quando decia: Per quem mihi mundus crucifixus est, & ego mundo. (2) El mundo está crucificado conmigo, porque no puedo tolerarlo, y yo crucificado con él, porque no quiero seguirlo: y propiamente crucificado, para dár á entender, que tiene las espaldas bueltas al mundo, y que lo aborrece. Assi el alma, á quien nuestro Señor quiere que viva dentro del mundo sin mundo, y en la vida activa con la contemplativa, la dá los descos en la soledad, y la resignacion en el siglo. Con que como quiera, que no tiene lo que desea, y padece lo que tiene, viene á hallarse crucificada en el mundo, y siempre pidiendo á Dios, que la dege salir à llorar su dolor. Y aunque parece, que mas propiamente podia decir á llorar sus pecados; pero aqui el etecto se entiende por la causa, esto es, á llorar la causa de su dolor, que son las culpas pasadas. Si yá no decimos, que sale á llorar el corto dolor, que tiene de sus graves ofensas, ó que desea salir á aumentar su dolor con nuevas penas, y llanto de haber ofendido á Dios, ó que elige mas noble motivo á su pena; pues pareciendole poco el llorar sus pecados, llora el llorarlos, con dolor desigual á su gravedad. Efec-

<sup>(</sup>a) Ad Galat. 6. v. 14.

### Efectos.

L'Endrá esta alma en este estado mayor tédio á todo lo temporal, que hasta aqui, pareciendola inutil el tiempo que no ocupáre solo en llorar su vida, y vivirá desestimando quanto obráre, y con esso dará mas materia á su dolor, y lagrimas. Porque su amor la persuadirá á lo mejor, y la slaqueza natural la detendrá á cada paso en lo impersecto; con que viendo que no se compadecen sus obras con los deseos, echando la culpa á las ocupaciones, que depende solo de nuestra miseria, andará siempre con ansia de dejarlo todo.

No solo tendrá tédio, y aun aborrecimiento á lo temporal, sino lo que es mas á la vida activa, aunque sea en lo bueno, y le parecerá, que todo lo que no es amar, es perder, y que para amar es unico remedio el retirarse de todo lo exterior, é irse á buscar lo interior. Y como Dios quiere que le sirva en las ocu paciones, y su desco es salir de ellas para servirle, andará siempre suctuando entre la resignacion, y los descos, padeciendo lo que

desca por Dios.

6 De aqui la resultará (como hemos advertido) otro esecto muy util, que es andar cada dia mas, y mas descontenta de sí; porque como los deseos serán de retiro, y soledad, y la ocupacion será exterior, y tal vez secular; le parecerá, que todo lo que es servir ella á Dios en ocupaciones exteriores, no solo está lleno de impersecciones, sino que es de poquissimo mérito, con que andará humillada, y virtuosa. Lo primero, por el propio conocimiento, y lo segundo, por los devotos descos.

Juntamente con esto, no le faltará luz bastante para conocer, que despues de todo su deseo, solicitud, y ansia de dejarlo todo, es mejor hallarse enmedio de todo quando quiere Dios,
que le sirvamos alli. Y assi interiormente la dará nuestro Señor
resignacion, y solo servirán aquellos deseos de aumentar el mérito, y mortificar la propia voluntad, y aspirar á mayor quietud, y lograrla quando Dios la diere disposicion para ello: con
que el ocupado en públicos osicios podrá vivir consolado en la
Voluntad de Dios, aunque muy frequentemente se quege, y le
diga.

### Afectos.

- Un instante de ofenderos pide una vida eterna de aplacaros, y no le puede congruamente llorar con una eternidad de tiempo, un leve instante de ofensa. ¿Qué haremos, Dios mio, los que prolijamente os ofendimos? Largos dias os perdimos, y no hemos comenzado á buscaros, y á cobrarnos, á amaros, y aborrecernos, á seguiros, y á perseguirnos. Yá, Señor, se nos acaban los dias, lloremos estos pocos de dias. Si anduvo inquieto nuestro corazon por las criaturas, viva quieto huyendo de ellas. Si todo lo deseamos, todo lo degemos. Si todo nos engañó, todo lo aborrezcamos. O Señor, que penola vida! Padecer como si os sirviessemos, serviros como si nos holgassemos. Al penar como si mereciessemos, al merecer como si os enojassemos. Y si supieramos serviros, fuera mayor el gusto al padecer, sirviendoos; pero somos tales Dios mio, que lo que en otros sueran nuevos méritos, son nuevas culpas en nosotros, y con lo que otros os agradáran os ofendemos.
- ro Yá, mi Dios, no puede tolerarse esta vida, si no nos sacais de ella, ó nos mejorais de vida. Quando el alma solo desea agradaros, no hace sino ofenderos. Deseamos, que todos os amen, y con nuestra vida les persuadimos que os enogen. Una cosa les aconsejan nuestros labios, y otra mas poderosamente nuestras obras. Las pieles de nuestros pecados desmienten nuestra voz, y siendo Jacob al hablar, somos al obrar Esaú. Sean Prelados los que supieren serlo; sirvan los ministerios públicos los que supieren servirlos, que los pecadores solo sabemos perder lo temporal, y perdernos en lo espiritual.

Almas dichosas, las que en la pureza de la contemplación, las que en el cielo de una celda, las que en la soledad de unos claustros, apartados de esto transitorio seguis lo eterno; llorad, y ayudad á los engañados, como los que desde el puerto se compadecen del que se vé naustragar entre las ondas de la tempestad. Sacad, Señor, varones verdaderamente espirituales, que os sirvan, recoged á los perdidos á llorar nuestros pecados, y vengan ellos á egercitar sus virtudes. Vivir padeciendo qué importa? Qué se pierde en padecer? O siempre padezcamos por Vos en esta vida, y gozarémos en la otra; ó siempre gimamos en esta, y descansarémos en aquella.

12 Pero, Señor, el riesgo de enojaros lloramos, el poco fervor de serviros, la facilidad al ofenderos. No es caña slaca, poderosa á desenderse de la fuerza de los vientos, la torre sundada sobre arena, es torre de Siloe, que cae sobre los que la desienden, y oprime á quien ampara. (b) Quien somos, Señor, para estár enmedio de las criaturas perdiendolas, con obligacion de aprovecharlas? Perdemoslas con nuestras obras, y no las mejoramos con nuestros descos. Poderosos para el mal, inutiles para el bien, eloquentes al persuadir con nuestros pecados, inesicaces al mejorar con nuestras palabras.

Somos embarazo de los que nos tratan, ruína de los que nos conocen, perdicion de los que nos creen, lazo de los que nos siguen. Todos nos centuran con razon: los iguales á quien desayudamos, los superiores á quien no obedecemos, los subditos á quien no aprovechamos. Vamos, Señor, á llorar un poco, el tiempo que os ofendimos sin conoceros, y el tiempo que os hemos ofendido conociendoos. Quien bulca la luz para caer? Quien busca el remedio para dejarlo, y la guia para perderse? Ay de aquellos que con luz tropezamos, con guia nos perdemos, y con el remedio enfermamos! Ni la luz que nos dais, ni los deseos que nos poneis, ni los remedios que nos aplicais nos sanan, nos guian, nos asseguran. Menos daño haremos, Dios mio, retirados, que ocupados, que yá es la flaqueza tanta, que no parece que aspiramos á lo mejor, sino á lo menos malo. Justo es, Señor, que como á gran calamidad nos goberneis, y quando no sea por nosotros, templad Señor, nuestros males, para que no hagamos daño á tantos.

Tom. VI.

tras obras? Qué importan nuestros deseos, si los desacreditan nuestras obras? Qué importan las ansias de serviros, quando nos hallamos tan faciles á enojaros? Son jueces nuestros deseos de nuestras obras, y enemigas nuestras obras de nuestros deseos. Sanadnos, Señor, en la soledad, pues hemos enfermado en el siglo; y pues quereis tanto las almas, dadles verdadero pasto, y Pastor: Dimitte ergo me, ut plangam paululum dolorem meum. (c) Dejad, Señor, que os busquemos, y si dejandoos nos perdimos, dejandolo ahora todo sin dejaros, para que lo degemos todo, y á Vos solo sigamos, nos remediad. Dejadnos ir á llorar nuestro dolor, á llorar lo que pecamos al ofenderos, lo que os ofendimos al no serviros, lo que os enojamos al no seguiros. Tibiezas en lo bue no, Dios mio, ingratitudes son en lo malo.

El 15 Que quando no os conocimos á la caridad, aunque os conociessemos à la sé, os ofendiessemos, no es tolerable; pero mucho menos que yá conocido, y reconocido, amado, y adorado, á Vos milericordiolo, y amante, nolotros ingratos os degemos, y enojemos. Si os seguimos es con tibieza, si nos apartamos con ingratitud, y olvido. Ea Señor piadosissimo, vamonos á buscaros, y dejemos todo lo que es ofenderos. Vengan varones fuertes á serviros, recojamonos los flacos. ¿Los que no conocemos lo bueno, cómo hemos de enseñar lo bueno, y los que estamos obrando lo malo, cómo persuadirémos que se aparten de lo malo? Faltanos el conocimiento de lo recto, y solo tenemos por recto lo que queremos, siendo lo que queremos, ordinariamente contrario á lo recto. Hallamos muchas razones para lo que deseamos, y siendo nuestro deseo no desear nada, deseamos todo lo que nos daña, y embaraza. Puede mas nuestra pasion, que nuestra razon, y la razon es tan flaca, que se deja gobernar de la passon. No basta por nuestra malicia el ansia de acertar á assegurar los aciertos, ni la recta intencion á mejorar las acciones,

la qual siendo solo el cuidado de agradaros, vivimos reconociendo, que es todo el empleo de ofenderos. Y quando la intencion ha de gobernar las acciones, estan las acciones turbando la intencion; y apenas se despierta lo bueno en el corazon, quando se levanta la pasion á destruir lo bueno; y quando mas hemos sudado en lo mejor, apenas hemos salido de lo malo. O Bondad infinita! Quanta verdad es, que solo Vos sois el bueno! Lo que mejor obramos es inmundo, en quanto lo obra nuestra malicia: Quasi pannus menstruata universa justitia nostra. (d) Paño inmundo es el paño mas limpio de las nirtudes con que nos cubrimos. El justo cae muchas veces al dia, ¿que harémos los que no caemos, por estar siempre caídos? Levantadnos, Señor, para que os busquemos, y no os degemos. Dadnos laz, para que nos conozcamos, y os conozcamos, amor, y lagrimas para que os amemos, y nos lloremos: Ut plangam paululum dolorem meum.

#### Documentos.

ledad mas retirada, quando no la quiere en la soledad. Porque la calificación, ó reprobación de las obras, y su mayor perfección, toman su valor en la Voluntad Divina; y como el alma se halle haciendo lo que Dios quiere, aunque sea enmedio del mundo, consigue mas aprovechamiento, que dentro de la abstracción mas retirada, haciendo lo que ella quiere.

aprovechado el espiritual en la soledad, y en el retiro, que en el siglo, y en la ocupacion, quando Dios le quiere en ella. Antes bien tema, y recele, que no es su virtud tal, que la sie nuestro Señor al silencio, y abstraccion de una celda, y que el que ahora la desea, puede ser que si la tuviesse le embarazasse, y echasse menos todos los socorros que tiene la naturaleza en la vida activa, los quales le sirven de alivio, aunque se que je de ellos, como de embarazo.

19 Luego no piense tampoco, que con el favor Divino merece menos en la vida activa, si la lleva con paciencia, y por amor de Dios, que en la contemplativa sola. Antes debe creer, que con igual caridad, merece mas el que padece en aquella, que en esta, quanto el trabajo es mayor, el riesgo mas conocido, y la utilidad que se sigue á las almas de los progimos mas crecida.

Porque assi como es mejor la ocupacion de Maria, que la de

Mar.

ni arriesgada.

Marta sola, es mejor la de entrambas hermanas juntas, que la de cada una sola; pues el que sirviere con Marta, y amáre con Maria, como el que enseñáre, y obráre, será tenido por grande en el Reyno de los Cielos. (c) Y esta es la vida que enseñó Christo nuestro Señor, la Virgen su purissima Madre, y siguieron los Apostoles sagrados.

Aunque le parezca, que es sumamente disicultoso estar en el mundo sin mundo, y habitar el siglo sin siglo; y como decia el Venerable Fray Gil, compañero del glorioso Padre San Francisco, no es facil comer, y volar como el vencejo, (f) esto es, tomar de lo temporal lo que basta, y dejar lo que daña, volando siempre á lo eterno; todavia al paso que es mayor el peligro, es tambien la assistencia de los socorros divinos. Y como nuestro Señor necesita de amigos, y de Ministros que le sirvan en su Iglesia con valor, con fervor, espiritu, y verdadera devocion; no es de creer, que si el que se halla en las ocupaciones, obra pura, y derechamente por Dios, su Divina Magestad le desampare, antes le dará, como á otros siervos suyos, grandes, y colmadas influencias de gracia, y con ella ni hay cosa disscultosa,

21 Ultimamente, procure el que sirviere á Dios en estas ocupaciones exteriores, andar siempre en su divina presencia; y en dos tiempos señalados del año, retirarse algunos dias, como quien se recoge á recibir de Dios la luz con que despues ha de alumbrar, y las suerzas con que despues ha de trabajar. Assi lo han hecho muchos Santos sumamente ocupados, los quales á doce meses de ocupacion, daban uno por lo menos de abstraccion. Y esto se entiende, sin la oracion cotidiana, que ha de ser el ordinario sustento del alma.

(c) Qui autem fecerit, & docuerit, bie magnus vocabitur in Regno Calorum. Matth. 5. v. 19. (f) VVanddig. Annal. minor. tom. 3. ann. Christ. 1241. fol. 54.



#### SENTIMIENTO XIV.

PROPONESE EL ALMA MIRANDO CON UN ANTOJO de larga vista las postrimerias, y afligida de que otros olviden esta santa consideracion, dice las palabras del Deuteronomio, cap. 32. v. 29.

Utinam saperent, & intelligerent, ac novissima providerent!

Estado.

ON las mercedes que vá recibiendo esta alma de su Divino Esposo yá favorecida, yá atribulada, criacada dia nuevos deseos, y mas claras luces de lo bueno. Y assi en este sentimiento, olvidandose de sí por la caridad de los progimos, puestos los ojos

en los medios por donde se llega á la eternidad, y en los engaños de la vida, que nos desvian de ella; tomando un antojo de larga vista en las manos, y poniendo la mira en las postrimerias, que tan presentes debemos tener, dice con servoroso sentimiento: Utinam saperent, & intelligerent, ac novissima providerent! O si acabassen de penetrar, y entender los mortales, lo que les importa prevenir sus postrimerias! Y está muy bien dibujado este sentimiento, con tener el alma un antojo de larga vista en las manos, que representa las cosas que están lejos, mayores, y mas cerca, para dár á entender el deseo que tiene de que todos anden en presencia de la Muerte, de la Cuenta, del Juicio, de la consideración del Insierno, y de la Bienaventuranza.

Porque à la verdad, los buenos que andan egercitandose en estas santas consideraciones, los malos que andan olvidados de ellas, todos tienen el antojo de larga vista en la mano; solo, que los buenos miran por buena parte, que es por donde el objeto que está lejos se representa cerca, y los malos por la contratia, que es por el que estando cerca, la representa mas lejos. Y assi está el alma santa mirando con vista interior quan cerca se halla de nuestra vida la muerte, y de nuestras obras la Cuenta, de nuestros pecados el Insierno, de nuestros méritos la Gloria. Y con el sentimiento de la caridad divina, y el deseo de que todos se salven, dice lo que el santo Moysen á los olvidados de su Pueblos Utinam saperent, & intelligerent, no novissima, providerent. Y este

sentimiento significa en el alma mayor aprovechamiento, pues yá del deseo de agradar ella á Dios, pasa á que todos le agraden, le sirvan, y se acuerden de los medios de temerle.

### Efectos.

A Ndará en este estado el alma con un conocimiento muy particular, y muy práctico, de la brevedad de la vida, y riesgos de la cuenta, y temblará en acordandose del Insierno, y tal vez apenas podrá tolerar sus memorias, viendo que alli no se ama á Dios, y que es el sepulcro, y sin de todos los buenos deseos, y santas inspiraciones. Y assi tendrá esto tan presente para sí, que con esta luz que la dán, querrá tambien alumbrar los demás, á cuya causa se valdrá de las palabras del Santo Profeta, Utinam saperent, &c.

4 De esta luz, y desco le nacerá cuidado, y ansia, de que todos entiendan lo que entiende, vean lo que vé, y conozcan lo que conoce. Y le dará grandissima pena de vér tantos engañados en el mundo, y tan olvidados de su fin, como si fueran eternos,

estando la vida siempre en las manos de la muerte.

5 Esta pena la introducirá á la oracion, y á pedirle á Dios, que nos dé la luz á todos, y desengaños, para que veamos nuestros engaños, y miserias, y que nos acordemos de aquello que nunca habiamos de olvidar, que son la Muerte, y la Cuenta; pues si vivieramos con ella, sueramos previniendo, y disponiendo virtudes, y merecimientos para el descargo, y no vicios, y

culpas para el cargo.

Estas ilustraciones, y luces la irán conteniendo en los terminos del temor santo de Dios, é introduciendo gran cuidado de no enojarle, aun en cosas leves, como quien tiene la muerte presente, por donde ha de pasar brevemente á la cuenta, y de alli, si es mala al Insierno para siempre, y si es buena, ó si tuviere que purificar, por el santo Purgatorio al Cielo; con que todo quanto obráre, lo irá ajustando á esta consideracion. Y aunque el interior deseo de agradar á Dios es el que la promoverá mas á lo bueno; pero seránle muy esicaces estas memorias para desviarse de lo malo, tomando primero para sí la doctrina, que á otros querria enseñar, y deseando, que otros sepan lo que aprende, diciendo.

# Afectos.

Tinam saperent, & intelligerent, ac novissima provide. rent. O Señor, si supiessemos, y entendiessemos, y nuestro fin debidamente previniessemos! Si reconociendo nuestros daños, tomassen luz nuestros engaños! O si considerassemos los muchos que se condenan, los pocos que se salvan, los muchos que se pierden en la vanidad, los pocos que se ocupan en la verdad! Si reconociessemos quan grande mal es el pecar, quan gran bien el merecer! Qué verdadero amigo es Dios, qué traydor amigo es el mundo! Quan vanas las felicidades de la vida, quan ciertas las amenazas, y ruínas de la muerte! Si previniessemos el fin que se nos acerca, la cuenta que se nos toma, y el castigo que nos amenaza! Puestos los ojos en lo presente, nos parece eterno, viendo, y palpando, que todo es transitorio. Pasamos de la infancia á la juventud, de esta volaremos á la senectud, y á las puertas del fin, nos parece que estamos en el principio. Ni llevados, ni arrastrados del tiempo, y su velocidad, acabamos de creer, que nos hemos de acabar; y no siendo mas que un instante, adoramos en él la eternidad que no tiene, y olvidamos la eternidad verdadera, que despues de la muerte nos aguarda. O Señor, si pussesemos los ojos en la muerte, quanto enmendariamos la vida! ¿No es un soplo, una sombra, una flor breve, un relampago la vida, que la deshace en un instante la muerte? Apenas vén los dias nacer al que mas vive, quando yá le vén morir. Desaparece con la muerte la opulencia, la grandeza, la riqueza, el poder humano, y todas estas que eran hermosas luces del engaño al tenerlas, son sombras tristes, y temerosas al dejarlas. Como el que habiendo andado por camino alegre, se entrega á las tinieblas á senda incierta, sin mas guia que el temor. O Señor! Que muere uno para siempre, que nunca buelve á la vida, que donde cayere el leño, alli queda! In quocumque loco ceciderit lignum, ibi erit. (2) Y. buscamos la vanidad en esta fugacidad, y seguimos la mentira; entre verdades tan claras, y vivimos olvidados del castigo, entre amenazas tan instantes! Quien no buelve los ojos á sus padres, á sus hermanos, á sus deudos, á sus amigos, á sus criados, á sus Superiores, á sus subditos, á sus iguales, y hallará de ellos mas fom-Tom. VI.

<sup>(</sup>a) Si ceciderit lignum::: in quocumque loco seciderit, ibi erit. Eccles. 11. v. 3.

sombras que cuerpos, mas muertos que vivos, mas memorias que substancia. Todos como por un monte de precipicios, vamos rodando á la muerte; y en el valle profundo del morir, somos

iguales, los que tan desiguales fuimos al vivir.

Quales andan las Tiaras, las Coronas, los Cetros, las Mitras, los Bastones, las Dignidades rodando por el monte abajo de la vida, hasta llegar á su fin! Los poco antes estimados, despreciados: los que poco antes animados lo pisaban todo, ya desestimados de todos son pisados, y á un poco de polvo, y tierra reducidos. Y siendo tan claro este desengaño, puede mas en nuestros devanéos nuestro engaño: y sabiendo, que no podemos dejar de morir, esperamos que siempre hemos de vivir, y el sin que está yá sobre nosotros, lo mira nuestro antojo por la parte que lo representa mas lejos. Justo es, Señor, que se acabe brevemente vida de tantos engaños, y que muramos presto corregidos, assi como acabamos de mortales, pues no merece la vida, quien está promoviendo sus engaños en ella: porque el que ni escarmentado mejora la vida, justo es que pierda la vida, y acabe una muerte misericordiola de desengañar á los que somos tan ciegos, que siempre nos dejamos engañar. Para vivir desengañados sin las memorias de la muerte, sobran las miserias de la vida. ¿Quien no vé tantos pecados, tantos lazos, tantas trayciones, maldades, y perfidias, que no tenga por muerte la vida? Amable es la muerte como remedio, quando es mi vida mi daño. Santa es la muerte como corona, quando resplandece la vida como mérito. Justa es la muerte como castigo, quando infama la vida el pecado.

9 ¿Quien no vé tan poderoso lo malo, tan desvalido lo bueno, triunsando la maldad, aprisionada la virtud, sirviendo lo
santo, mandando lo iniquo, que no tenga la vida por muerte?
Antes pecaban los individuos; yá peca lo universal de las gentes,
y en un instante pierden los hombres la lealtad, negados á sus leyes, y á su Rey. A vista de la muerte, á los ojos de la cuenta,
tan cerca del Insierno, obramos mortales, lo que inmortales, y
eternos no debieramos obrar. Un instante de vida que podemos
gozar, elegimos padecer. Pudiendo vivir en paz, escogemos en
breve vida calamidades, y riesgos proligissimos; y lo que es peor,
sobre trabajos, maldades, y penosissimas miserias. Assi comenzamos empresas grandes, á los sines de una vida momentanea, como pudieramos á los principios de una eterna. Cargamos de pe-

cados, de ofensas, de atrocidades; y assi atesoramos culpas para el dia de la cuenta, como si nos hubieramos de salvar por malos, y condenar por buenos. Prevenimos los instrumentos de nuestra condenacion, y quando habiamos de atelorar virtudes, verda. dera fé à Dios, y al Rey que le representa, segura esperanza en Dios, y en los Santos Sacramentos de su Iglesia, ardiente caridad á Dios, y á sus criaturas, perfectas costumbres, santas mortificaciones, oraciones frequentes, nobles, y espitituales descos; entonces andan los Reynos enteros rota la lealtad, y la fé, sacudido el yugo justo de la obediencia, inclinando las cervices al tirano, encendiendo nuevas guerras, olvidados de lo eterno, abrazados con esto temporal caduco, y perecedero, fomentando vicios, pecados, calamidades públicas, muertes, sacrilegios, robos, que ván embueltos con este linage de miserias; y lo que es peor, disponiendose el paso à la ruina de lo espiritual, por la turbacion del estado politico, y temporal. Esto que en vida de muchos siglos fuera grande liviandad, qué será en una vida instan. tanea? O Señor, vivamos en vueltro amor con quietud, y haga mos larga la vida! No es breve la vida, sino que la hacemos breve. Larga es si la logramos, corta si la malogramos. Hagamosla eterna con buenas obras, y fervorosos deseos: prevengamos la muerte con buena, y santa vida, la cuenta con vivir á vista de ella: escusemos el Infierno con tener presente su castigo: hagamos Cielo en la tierra, con hacer en ella vuestra santa voluntad como en el Cielo.

#### Documentos.

Quien Dios favorece con estas ilustraciones, lo primero que ha de procurar es promoverlas, y aunque le parezca, que su amor es bastante para aborrecer la vida, amar la muerte, temer la cuenta, huír del Insierno, desear la Gloria; con todo esso no dege las santas meditaciones de las Postrimerias, que todos los Santos, despues de muy savorecidos, y egercitados en la oracion, estaban temblando del Insierno, tenian presente la cuenta, temian, y se amenazaban con la muerte.

procurar ajustar las obras á la consideracion, y si teme la cuenta, tema las palabras ociosas, y escuselas lo posible. Y si teme el Infierno, apartese de las ocasiones como del Insierno; porque en

Tom. VI.

no reduciendo las luces del alma á las obras exteriores de la vida, viene á perderse, y desmerecerse la luz, y cada dia empeorando al alma; assi como quando hay luz en el espiritu, y cuidado en las obras, se cumple lo que dice el Señor: Dum lucem habetis, credite in lucem, ut filii lueis sitis. (b)

- 12 A esta causa, no solo en las obras, sino en la forma de gobernarse, ha de procurar lo posible vivir, como quien ha de morir, despreciando con humildad quanto el mundo sigue con vanidad; escusando en corta vida empresas que no sean santas, y espirituales, procurando respirar, y fructificar en el interior, y en el exterior verdades, y desengaños. De suerte, que su egemplo predique, y su reformacion mudamente persuada, que es el modo mejor, y mas esicáz de comunicar á los progimos la luz que se recibe.
- fubditos, yá compañeros, y amigos; compadezcase de sus slaquezas, pues mas los quiere Dios, y los desea mas santos, y buenos que no él, y con todo esso sus sensandos, y pecadores. Antes reconozca quanto mejor viven ellos engañados, que él desengañado, y con profesion de espiritual: pues es contingente, que ellos con esta luz sueran santos, y él con ella no acaba de comenzar á ser bueno. Con todo esso, y ministerio, encaminar á lo mejor, acordandose de lo que dice el Señor: Que el que siendo imperfesto enseñare lo bueno, estará entre los minimos en el Reyno de los Cielos; pero el que suero egemplar, y enseñare, estará entre los mayores. Qui ergo solverit unum de mandatis istis minimis, & docueris sic homines, minimus vocabitur in Regno Cælorum, qui autem fecerit, docuerit, hic magnus vocabitur in Regno

(b) Joann. 12. v. 36. (c) Matth. 5. v. 19.



Calorum. (c)

#### SENTIMIENTO XV.

PROPONESE EL ALMA POSTRADA, Y RENDIDA, roto un Relox de arena alado, y el tiempo volando con velocidad, el un pie en el dia, el otro en la noche; y ella suspirando dice las palabras del Psalm. 30. v. 11.

Defecit in dolore virtus mea, & anni mei in gemitibus.

Estado.

STE es el ultimo sentimiento de la Via Purgativa, con que el alma se dispone á entrar en la Iluminativa. Y verdaderamente, que él es de calidad, que parece, que participa de entrambas luces. Porque con el conocimiento de sus pecados, y el resplan-

dor que le comienza á dár de el Amor Divino, vá sintiendo igualmente un dolor tan vehemente de haber ofendido á Dios, y despide unos gemidos tan amorolos, y tiernos por bulcarle, y agradarle, que le obligan á decir las palabras del Santo Profeta Rey: Defecit in dolore virtus mea, & anni mei in gemitibus. Y está muy bien dibujada el alma, fatigada, y caída en el suelo con el conocimiento propio, las espaldas á la tierra, y los ojos al Cielo, huyendo el dia de la noche, y la noche del dia, volando el tiempo, y con entrambos pies en estos dos distintos estremos, y que embuelto con el aliento, le sale al alma aquella tierna interjeccion, Ehu! Ay! dando à entender el ardiente dolor con que muriendo vive, y la ansia penosa con que viviendo muere de llorar por Dios, á quien ofendió, y hallar á Dios, á quien delea. Porque en este estado como el ultimo de la primera jornada del espiritu, yá no solo la asligen las ofensas, sino que comienza á arder el amor en un sentimiento tan tierno, y tan interior, que quiere vivir en él, y espirar con él. Y está bien advertido ponerle el Relox roto, con alas en el suelo; porque significa, que yá el alma, para sentir su dolor, aborrece los tardos, y limitados pasos con que le cuenta las horas el Relox, y quieren sus deseos, que la vida sea eternidad para llorar, y el tiempo sin termino ni tiempo para penar; confelando, que le le acaba la vida con el pesar de la vida, y que no tiene mas instantes el tiempo para acelerarla á la muerte, que ella despide gemidos para llorar su dolor, y su vida. Efec-

### Efectos.

SEntirá el alma juntamente con este dolor grande amor, y ternura á Dios, y tal, que no sabrà distinguir bien, si es amor, ó dolor el que la assige. Porque si mira á la materia que llora, verdaderamente parece que pena por sus pecados; y si mira á lo que desea, parece que toda su ansia es de amor, del ob-

jeto por quien llora.

3 Sucederála tal vez con este sentimiento, descaecerle las sucerzas naturales, y parecerleha, que vá perdiendo los pulsos: y si prorrumpe en lagrimas, y sollozos, será necesario mucho savor Divino para poderlo pasar; porque es sin duda, que es tan grande el impetu con que en este estado obran estos sentimientos, que si quien les dá la suerza, no los templasse, suera intolerable la vida.

4 Irásele quitando del corazon cada dia mas el temor servil, y el interés, y otras imperfecciones, que mezclamos siempre con nuestros descos. Derramará tiernas lagrimas de dolor de haber ofendido á Dios, siendo tan bueno, que jandose, que no le huviesse antes conocido, y pidiendole, que no haya minuto, ni instante en que no le tenga de su santa mano, para que en todo haga su voluntad.

5 Iránle creciendo con esto las ansias de buscar á Dios, y seguirle, aunque sea por la senda mas estrecha, y dolorosa de la perfeccion. Y parecerále, que no hay dificultad tan grande, que no sea facil á sus deseos, y posible á su amor; y assi deseará la vida, para ocuparla en servirle; y al mismo tiempo deseará perder la vida, y la despreciará, si suere necesario ofrecerla por agradarle.

6 Los afectos que le darán en este sentimiento son varios, y muchos, assi los interiores, como los exteriores. Y porque sobre él escribimos algunos años há ciertos suspiros espirituales, con un genero de metro, cadencia, ó consonancia, que persuadiesse, y exortasse á las almas, y las encendiesse en Amor Divino, y las apartasse del humano; me ha parecido darles este lugar, pues parece que le toca, por haberse formado sobre el mismo verso de David, que dió materia á este sentimiento, diciendo: Desecit in dolore virtus mea, & anni mei in gemitibus.

### Afectos.

7 MI Jesus! Qué poco os quiere, quien por quereros no muere! Poco os ama el que á la llama de su amorosa pasion halla satisfacion de que os ama. ¡ Ay de el gusano, que es tan vano, que pienla que no es gulano en el amar, en el ser, y en el obrar! Ay dolor! que es un verdugo el amor, que atormenta con los afectos que alienta. Aunque anima, que fuertemente lastima! dá fervor con temor, dá sosiego con rigor; y aunque es terrible la pena, de suavidad está llena. Aquel que assi no padece, perece. Qué rigurolo penar el gozar, ó qué fuerte padecer, no padecer! Para mí se hicieron penas, para mí que las tengo por buenas, para mí, que para penas nací. O gloria del padecer! O alegría del penar! nunca me querais dejar, nunca me sepais perder. Mi Luz en Cruz, mi Lucero en un madero! Mi Señor poseído de dolor, yo sin Cruz, cómo puedo tener luz? Maltratado, herido, y preso su Capitan, anda el soldado galan, alegre, y regocijado? El desnudo, yo vestido? El peleando, yo holgando? El en madero de tormento, yo en empleos de contento de esta miserable vida? Antes la vea perdida, que tan mal desperdiciada. Nada me agrada, solo gran Señor me agrade, que que por Vos nada me agrada.

Mis ojos, porque cesen lo enojos que yo os doy, haced que aparte mis ojos de tan vana vanidad. Solo es verdad, que Vos solo sois verdad. Si todo lo otro es mentira, quien no admira, que en tan claros desengaños abracemos nuestros daños, y arrastremos las voluntarias cadenas, que trahemos de las penas del pecado, adorado nuestro hierro maldorado? Nunca mas aprisionados vivimos, que quando mas engañados seguimos la vanidad, la libertad del vivir, y del obrar, del hablar, del oír, del discurrir, del mirar, del gustar, del conversar. O necios danos! Amorolos delengaños venid, venid á entrar en mi corazon; haced aqui habitacion, porque á la luz que lo veo, y lo siento

se egecute mi deseo, y se logre mi tormento.

Mi Señor, por vuestro amor, que pongais, y dispongais en quanto obráre, digere, é imagináre mil tormentos. Huyan de mí los contentos, mis armas sean la Cruz, y mis sentidos entre miseros gemidos, entre amargura, y quebranto padezcan tanto, y se amancillen de manera, que se humillen. Las potencias hagan

fuertes experiencias del rigor, de la pena, y el dolor. O nunca vea consuelo en este suelo! Y si en el Ciclo pudiera caber la pena, en el Ciclo la abrazára, la adorára solamente por penar, por Señor, que con llave de dolor, abrió la puerta al haberle de

gozar.

corazon, corazon abraza esta opinion, que el padecer es campo del merecer, dulcissima imitacion de la gloriosa Passon del Redentor, que quando vino á enseñar lo que habiamos de obrar, lo que habiamos de hacer; quiso tanto padecer, tanta sangre derramar. Los dolores, los oprobios, y rigores, los azotes, los clavos, y las espinas; y no te inclinas á padecer alma mia? Venturoso sea el dia en que por Dios padecieres, si padeciendo murieres, morirás como murió el que por tí padecio, el que es vida de tu vida, el que es alma de tu alma.

te en el pesar el gusto del padecer, el merito del penar. Haced que animosamente, rompa el corazon valiente los enredos de la vida, para que yá desasida, y enamorada, dulcemente aprissonada el alma buele á su esposo, al reposo de la llaga del costado del amado. Como el pajaro en su nido, alli me anido. No quiero saber la puerta al salir, y esta sapientissima ignorancia sea mi perseverancia. Y nunca querria errar esta puerta, siempre abierta al

entrar, por este medio he de buscar mi remedio.

O noble meditacion! hallarse en el corazon del Cordero, por cuya lana soberana, la naturaleza humana trueca las pieles de Adán. Aquel sacrosanto Pan, del trigo mas escogido, en tierra Virgen nacido, el qual con ser solo un grano, por todo el genere humano suspendido en un madero, se dá á los hombres entero á donde mas dividido. La sangre de aquel Cordero, que es nuestra luz, que del Cielo de la Cruz, sobre las almas la vierte, el mismo que venció en ella á la muerte con la muerte. O rigurosos agravios! Que el alma cierre los labios á la bebida que le está infundiendo vida! Embebida vá la vida en esta sacratissima bebida. Licor que alienta, que enriquece, y que sustenta, que introduce en las almas un ardor, que siendo sus llamas suego, son sus efectos amor. O amor mio! Dadme amor, y dilatad el lugar en que os amar; ¿porque en valo como el mio, qué puede caber, Señor, de vuestro amor? Ensanchad mi corazon que es pequeño, para ser habitacion de tan gran dueño. O si el alma suesse Cielo dentro de este mortal velo, para teneros dignamente aposentado, bien servido, y adorado! Y aunque sea, ó mi Dios! tierra el alma, (2) nada el alma, para mí sea Cielo, (b) sea todo para Vos.

- 13 Crucificado Bien mio, en Vos confio, que coronados, y adornados de dolores, y de amores, perdonados pecadores, desde la Cruz del vivir por el morir, llegarémos á la gloria del gozar por el amar. Mas qué esperanza tan altas prendas alcanza! Y quien á tan dulce bien espera, si se mira, y no os mira! Descaezco, si mido lo que merezco. O vida mia, acabad con esta vida sementida! Fé mentida, que es Fé muerta, ó no despierta; que si suera verdadera, si suera viva mi sé, con ella os sirviera.
- mal obrar, cómo puede ser Señor? Este es amor? Son palabras, ó son obras, estas sobras que el alma esparce á la vida, qué arroja desde allá dentro de su centro? Estas suaves respiraciones, este ardor, dulce Señor, es amor? Si os amo, cómo os osendo? No lo entiendo. ¡Que en mi triste corazon se pueden, Señor, juntar tal osender, tal amar! Que esté mirando mi alma, y llorando, obrar contra mi intencion á mi razon! O penosa consusion! Pero yá con vuestra luz, ó mi dulce desengaño, algo entiendo de este daño. Es la ocasion de esta dura sinrazon, de la razon de este amar, y este penar, que el amor me lo dais Vos mi Señor: y assi el suego de esta amorosa asicion me lo ha stechado primero vuestro noble corazon; pero mis obras, mis errores, y pecados, son hijos mal engendrados de mi slaqueza, de esta misera naturaleza.
- admireis mi Dios, que soy yo, yo, y Vos sois Vos. Quien soy yo, dulce amor mio? Un desvarso. Y Vos quien sois mi alegria? La eterna Sabiduría. Yo un gusano, Vos comprehendeis en la mano el globo de lo criado. (c) ¿ Pues tan inmenso poder, tan grande misericordia, qué victoria tendria en deshacer tan corto ser? Antes la viene á tener en perdonar tanto errar, en atinar Tom. VI.

<sup>(2)</sup> Anima mea sient terra sme aqua tibi Psalm. 142. v. 6. (b) Calum quippe est anima justi. D. Greg. in Ezequiel. Homil. 2. colum. 1327. lit. D. Edict. Paris. 2705. (c) Calos palmo ponderapit::: Appendit tribus digitis molem terra. Sap. 40. v. 12.

tan fuerte desatinar como el mio, en elevar, en llevar á tan alta Dignidad como la vuestra tanta bageza, y maldad como la nuestra. Purisicada el alma bienaventurada, redimida, y perdonada por vuestro eterno Poder, saber, tener, y querer. O misterioso querer, quererme Vos remediar, y salvar! Qué alma no corresponde á tan alta caridad con verdad, con amor, y devocion, con santa resignacion! Señor mio, arda este corazon frio, estos ojos lloren suego luego, luego, y suego eterno de amor, con lagrimas de dolor. El suego vuele á su esfera, donde le espera el suego de vuestro amor. A su centro el agua bage, alli trabage en labar lo que pretende llorar.

16 Señor mio, en Vos confio, que quando muera, con la fuerza del dolor me ha de dár vida el amor. Quando el peso de mis hierros, y cadenas, en un abilmo de penas me arrojáre, y agonizare; los gloriosos sentimientos de adoraros, y de amaros, me han de bolver al instante alegre el triste semblante, abrasado el corazon, que bien herido, y dolorido, la llaga tienta amorosa, y sabrosa. Nunca querria curar, ni pensar en orra cosa que en padecer, y en amar. Hermanos son, ó Señor, el amor, y la mortificacion. Son padre, é hijo, son hija, y madre, no hay vinculo, que no quadre á aquesta pertecta union. Y assi se llama passon al amar, y passon bien digna de compasson, que es penar. Deja el bocado el espiritual amante, por el amante, y al instante entra el amor, ofreciendolo al Señor. Ama el dulce enamorado al amado, y al instante entra la pena, de que no pena. Que en la voluntad perfecta, el gozo inquieta, y la alegria desabrimientos embia á la parte superior de la inferior. El natural lo vuelve de su metal luego todo, y de este modo se hace lodo, se hace escoria. ¿Qué victoria ha sucedido sin guerra, en la esfera de la tierra? Qué pasion sin la mortificacion es vencida? Luego peléa es la vida del hombre, como el Profeta pacientissimo predijo, (d) y al pelear, y al vencer, necesario es padecer, y forzoso es el penar. Alma mia, sea toda tu alegria el penar en el obrar, en el pensar, en hablar, en callar, en querer no tener jamás querer, en tener cuydado de no tener, en cuydar de no cuydar, en descuydar de todo sin descuydar, no desear, sino nunca

desear, aborrecer todo amar, que no fuere al Señor de los amores, á quien adores, y enamores, cuyas gracias atesores, por quien vivas, por quien mueras, y en largas eternidades, logres las dulces verdades de estos deliquios de amor, que á Vos Señor os ofrece el alma, que se aborrece por adoraros mejor.

#### Documentos.

17 DRocurará á quien Dios fuere servido de dár estos sentimientos, mitigarlos quanto pudiere, assi cuydando que no prorrumpan en exteriores demonstraciones, como pidiendo á nuestro Señor, que le dé verdadero, y constante espiritu en su servicio, con que práctica, y fervorosamente egercite

las virtudes, negandose quanto pudiere á el sentido.

Por esso es bien andar cuydadoso de desasirse lo posible de él, y acercarse cada dia mas á la sé; y pensar que estos sentimientos, aunque muy frequentemente se originan, y promueven con el Divino Amor; pero muchas tambien son dependientes del natural afectuolo del sugeto en quien están. Y assi habrá persona que sin tener sentimiento alguno de estos, se halle con mayor amor, perleverancia, y fortaleza en el servicio de

Dios, que otras almas muy ardientes, y afectuosas.

Y assi, no solo ha de cuydar de reprimir estos esectos, pero de no seguirlos, quando por ellos quisiere egecutar resoluciones grandes, ó emprender egercicios particulares, ó hacer penitencias, ó mortificaciones extraordinarias, sin consejo de su Padre espiritual, al qual ha de ir dando cuenta de lo que siente, y de lo que emprende. Y aunque esta atencion ha de ser universal en rodos estados del alma, (pues es bien, que se gobierne siempre con consejo;) pero esto es mucho mas necesario en el que tiene estos sentimientos, y atectos, por comenzar yá á ser sobrenaturales, y necessitar de governarse en ellos con mucha circunspeccion, y advertencia, de que no se transfigure en Angel de luz el espiritu de tinieblas, y le lleve con el calor de los afectos á desordenados, y no convenientes esectos, de cuyo daño se apartará con la gracia divina, y el parecer de Varones espirituales, y doctos.

No se entiende, que la repugnancia á estos afectos haya de ser formal, ó diametral á lo que Dios obra en el alma, Tom. VI. que · que esso seria grande engaño, y suera de toda razon; sino á las exteriores demostraciones, y que se puedan escusar, cuydando de reducirlos á práctica, con advertencia, y cordura; y haciendolo assi, muy bien es recibirlos quando Dios se los embia, como influencias de su divina, y ardiente caridad, que resplandece en comunicarse, y abrasar las almas. Y al sin, son estos pios, y amorosos sentimientos, los esectos mas importantes de

la vida espiritual, cuyo objeto es servir, y amar á Dios en esta vida, para adorarle, y alabarle en la eterna.





# PARTE SEGUNDA DE L VARON DE DESEOS.

## VIA ILUMINATIVA.

ADVERTENCIA.

Aunque la principal materia de la Via Iluminativa es el desear amar à Dios, è irse egercitando el alma en las Virtudes Morales; todavia, yà comenzarà con la gracia Divina à rayarle el amor, y no perderà las lagrimas, ni el dolor, y pena de las ofensas de la vida pasada, y de los desectos presentes. Y assi el campo de estos sentimientos vienen à ser los deseos; y el ornamento, los sentimientos del amor, y contricion.

#### SENTIMIENTO PRIMERO.

PROPONESE EL ALMA PRESENTE AL AMOR Divino, el qual la está ofreciendo las Tablas de la Ley, y Preceptos del Decalogo: ella las admite al tiempo que el amor humano la está persuadiendo lo contrario, á quien ella dá de mano, diciendo al Divino las palabras del Psalm. 118. v. 20.

Concupivit anima mea desiderare justificationes tuas.

## Estado.



L bueno, y perfecto espiritu con que vá caminando esta alma á su sin, que es Dios, nos lo dice este sentimiento; porque siendo yá el primero de la Via Iluminativa, quando parece, que está mas allá de la Purgativa, y quando de la contricion la vá acercando al amor, y

quando habiendo acabado los cursos de principiante, vá entran-

do en los grados de aprovechada; entonces, como si actualmente comenzara, la pone el amor Divino delante las Tablas de la Ley, que son los diez Mondamientos, como quien la dice. El principio, el medio, y fin de tu perfeccion, consiste en el ajustamiento de tu voluntad á mi Ley. Esta es la tabla en que te has de salvar de esse naufragio, todos tus afectos no son de provecho sin estos esectos, todos tus sentimientos se han de reducir á estos Mandamientos, sin este obrar nada te vale esse llorar, ni te valdrá esse amar. El alma tambien recibiendo de Dios su Ley santa, en lo que le dice que desea dedesear sus justificaciones, y ajustarse á su santa Voluntad, condesciende con Dios; pero no dice que desea servirle, sino que desea desear servirle, que es un acto de humildad muy debido, pensar que aun despues de haber seguido muchos años la vida interior, y despues de haber llorado sus pecados, y despues de haber padecido tantas tribulaciones, aún no ha llegado à los primeros umbrales de los deseos de seryirle, y se está en los primeros deseos, de desear servirle.

Aqui se conoce quan contraria es la escuela de la perfec. cion, á la de la sabiduría mundana; porque en la escuela de Dios suele ser aprovechamiento, ignorar su aprovechamiento el alma, como en la del mundo, saber sus incrementos el docto. Pues esta alma en el primer sentimiento de la vida del espiritu, descaba seguir à Dios, y le decia: Anima mea desiderabit te in nocte, (2) pareciendole en el primer paso tan aprovechada, que se juzgaba habil, y dispuesta á seguir á Dios, aunque fuesse á escuras. Pero despues, que con tribulaciones, y actos de virtud, y perseverancia, la fue Dios quitando las cataratas, y limpiando la vista intezior, le parece que es mucho menos de lo que antes era; y viene á ser señal de su provechamiento, conocer que no desea sino desear quando tiene luz, la que creía que deseaba quando estaba á escuras. Y está muy bien dibujada el alma, tirando el amor mundano de ella, para volverla á sí, quando ella tiene puestos los ojos en Dios. Con que se dá á entender á los que siguen la vida del espiritu, que nunca les parezca que se han de hallar sin peléas, ribulaciones, y tentaciones; y que este importuno enemigo no duerme, pues ni à vista de la Ley, ni de la luz divina, ni de los desengaños, ni de la oracion, ni del recogimiento, ni de la soledad, ni de la mayor abstraccion, deja de probar hasta donde puede llegar la fuerza de sus slechas.

## Efectos.

SEntirá yá esta alma, por la Misericordia Divina, mas sacilidad en el vencer las tentaciones, y mayor resolucion para seguir al Señor; porque como con su gracia ha vencido muchas de la vida pasada, es llano que vá cobrando mas suerzas para vencer, quanto mas victorias ha conseguido en la vida espiritual, con que se hallará mas ajustada, quanto mas egercitada. Y esto significa el Cavallero del Apocalypsis, que tenia por mote de su empresa: Exivit vincens ut vinceret. (b) Para darnos á enten der, que en las peléas espirituales, las prendas mas cierras de la segunda victoria, es haber conseguido la primera.

4 Hallaráse con muy ardientes deseos de desear servir al Senor, y cada dia le crecerán mucho mas, y quando mas desea desearlo, tanto mas cerca se halla, no solo del deseo, sino de la misma posesion. Porque assi como la propia satisfaccion de que uno desea agradar á nuestro Señor, es la mas cierta señal de que no es mucho lo que desea, pues le parece que es mucho; assi la desconsianza de lo que desea, deseandolo esicázmente, es la ma-

yor señal de que lo está deseando.

5 De este desco le resultará otro muy persecto, que es, no solo desear servir á Dios, sino desear reducir á obras los deseos, y parecerla, que todo lo que falta de los deseos á las obras, es culpa de los deseos, y que no son deseos los que no se reducen en todo á las obras. Con esto andará siempre desconsiada de sí, despreciando sus deseos, y pidiendo á Dios, que cada dia los haga mas esicaces, y servorosos.

6 Tambien le parecerá, que no havrá cosa grande de las que hace en el servicio de nuestro Señor, ni pequeña de las que erráre, ponderando mucho qualquiera flaqueza, ó imperfeccion propia, y no desvaneciendose de qualquier obra de las que hiciere, por heroyca que sea; porque ninguna llegará al deseo de agradar al Señor, el qual la traerá cada dia mas desconsiada, reconociendo, que no solo se halla lejos de obrar en su servicio, sino aun de desear obrar; y solo sentirá un deseo de desearlo, y le dirá con verdadero sentimiento á Dios.

#### Afectos.

Oncupivit anima mea desiderare justificationes tuas. Mi al-🌶 ma , Señor , deseó desear vuestras justificaciones. Mi alma ha deseado, y desea cumplir vuestros Mandamientos. Mi alma tiene ansia de desear ajustarse à vuestra santa Ley. Mi alma querria arder en deseos de que vuestra Ley suesse su ley, y vuestros preceptos su gobierno. No me atrevo á decir, que deseo ser. viros; pero deseo desear serviros; no que deseo agradaros, no que desco amaros; sino que desco desear amaros. Suplan esta ansia de desear los deseos que no tengo de obrar, porque si deseos de serviros tuviera, yo os sirviera; si con deseos de agradaros me hallara, yo os amára siempre Señor: hice lo que deseé en lo malo, y aquello mismo que era descarlo era yá malo. Veo que deseo lo bueno, y no obro lo bueno, y assi temo que no es bueno, ó que es vano mi deseo, pues no se reduce á obras. Temo que es engaño mi deseo, y que es verdad mi perdicion, pues al obrar obro como si no descára agradaros, y al desear deseo como si solo me ocupara en serviros. Siento en mi una ley repugnante á otra ley, y obrar con una, y desear con otra. (c) O infeliz hombre! Quien me librará de mí, siempre perdido por dejaros á Vos , y por seguirme á mí! Dejando las fuentes de Vuestra Misericordia, bebiendo de las cisternas inmundas de mi propia voluntad. Todo el dia voy dando veneno á el alma por los fentidos del cuerpo, y ella deseando lo mejor, se contenta de alimentarse de lo malo. Las pasiones arrastran á los deseos, y llevan tras sí á las obras. Obre yo bien, Dios mio, y sienta bien quien quisiere. Obre por Vos, y contra mí, y sienta quien quisiere altamente dentro de si. ¿Qué Mandamiento no quebranto? Qué ley no olvido? Que regla no ofendo? Qué razon no pilo? Qué inspiracion no defestimo?

CONFESION ESPIRITUAL, O MISTICA DEL ALMA contra el primer Mandamiento.

OR ventura os amo á Vos sobre todas las cosas, como Vos me lo mandais, quando todas las sigo dejandoos á Vos? Y no por todas, Dios mio, sino por cada una os dejo.

<sup>(</sup>c) Video autem aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis mea. Ad Roman.

Contra el segundo.

9 ¿Deja de despreciar Vuestro Nombre, el que habiendo jurado en el Bautismo de huír las pompas de Satanás, las sigue, las busca, y las solicita? El que á tantos propositos de serviros, hechos á Vos, y en vuestra cara, corresponde con tantas egecuciones de ofenderos?

#### Contra el tercero.

to ¿Santifica las fiestas el que las profana, y quando las habia de solemnizar con la quietud en la contemplacion, las viola con la inquietud en la vanidad? Y lo que Vos ordenasteis para descanso del alma, lo ocupa en el descanso del cuerpo, robando á lo bueno lo malo, para ocuparlo en lo vano?

Contra el quarto.

no, Poderoso, y Grande, á qué padre honra? A qué superiores venera? A qué Prelados estima? Todos le parecen á mi soberbia inferiores; porque es superior á todos mi soberbia. No respero á mi Consesor, pues no me enmiendo; á los superiores de la Iglessia, pues os ofendo; á los del siglo, pues no os sirvo, porque ni puedo serviros á Vos ofendiendo á las leyes, ni obedecerlas bien á ellas ofendiendoos, supuesto que unas, y otras se juntan á que os sirvamos, y las humanas se forman para que tengan mas superza con el hombre las Divinas. De suerte, que ni mi voluntad conoce yugo, ni mi libertad conoce ley, ni mi soberbia á la obediencia, ni mi vanidad á la humildad.

Contra el quinto.

mis progimos? Quien se escapa de mi ira? Quien no es objeto de mi indignacion? Facil al enojo, dificultoso al perdon, cruel si me ofenden, triste si me vengo. Siento que se enojen conmigo, quando ellos tienen razon, y no quiero que sientan ellos que me enoge contra ellos sin razon. No hallo motivos para perdonar, y hallo infinitos para castigar. Las agenas ofensas, y que á otros tocan perdono, y soy piadoso á costa de los agravios de mis progimos, quando los propios tengo gravados en el corazon, sin disposicion alguna de piedad al perdonarlos. Y es lo peor, que la culpa de mi afecto desordenado, doy á entender que es razon; Tom. VI.

buscandolas para dár color á la ira, y quando quiero quedar perfecto, escusandome soy cruél, pues no es satisfaccion de mi justificacion, ó mi justicia, sino ardor de mi enojo, la resolucion que al satisfacerme elijo. Qué mal que me parece lo malo en los otros, y lo que yo lo aborrezco? Y siendo lo mejor en mí, peor que lo mas malo de los progimos, me estoy amando: con que yerro en aborrecer al pecador por el pecado, quando solo debo aborrecer el pecado, y compadecerme del pecador, y en amarme á mí, siendo verdadero pecador, y causa á los demás de tantas miserias, y pecados. O si me mirasse como á progimo para aborrecerme! O si apartado de mí me viesse para que me conociesse, pues en mí hallo tantas cosas dignas de sumo aborrecimiento; y con todo esso, siempre me amo, y nunca me conozco, ni aborrezco!

Contra el sexto.

13 ¿Por ventura, puede igualarse otra impureza con la mia, ni tal propension á lo peor? Los ojos cerrados á lo bueno, prontos, y abiertos á lo malo. Olvidado, y negado á las inspiraciones, obediente, y rendido á las inclinaciones: vaso de slaqueza, de inmundicia, de iniquidad, y miseria: torpe en los pensamientos, desenvuelto en las palabras, inmundo, y sensual en las obras.

Contra el septimo.

¿Qué no hurta quien nada tiene propio, y todo lo quiere para sí? Hurto el tiempo á lo bueno, y lo ocupo en lo peor. Hurto la honra á los virtuosos, y se la quita mi detraccion, y mormuracion á los honrados. Al empleo espiritual hurto los dias, y doylos á la ocupacion temporal. La estimacion, honra, favor, y cortesia, que se deben á los grandes, buenos, y rectos, las hurto para mí perdido, distraído, y miserable. Hurto á Dios las criaturas, pues habiendolas criado para sí, las aplico para mí. Esse Cielo, essas Estrellas, essos Planetas que crió para que lo conociesse, y por ellas su hermosura amasse, las aplico á mi gusto, y en mirarlas me divierto, y entretengo. Las plantas, las flores, la amenidad, y la hermosura de los prados, de las selvas, de las aguas, que habian de motivar en mi alabanzas al Señor que las crió, hurto al Criador, y en ellas me recreo, me gozo, y deleyto, y en quanto es de mi parte las ulurpo. Lo que no tengo codicio, y lo que tengo desperdicio. Y assi hurto, siendo prodi

go, la plata con emplearla mal, como el avariento con guardarla bien. ¿Pero quien podrá explicar mis hurtos espirituales, quando doy la distraccion á la Oracion, y le quito la atencion? Quando me hurto á vuestras inspiraciones, y me doy á mis inclinaciones? Quando doy al cuerpo lo que es del alma, y á la carne lo que es del espiritu? Quando (lo que es mas que todo) el corazon que es solo para Vos, á todos lo doy, y solo os lo niego á Vos, mi Dios, y Señor?

#### Contra el octavo.

Qué no miento, si todo yo soy mentira? Procuro encubrir lo que soy, y manisestar lo que no soy. Soy malo, pecador, y perdido, y en lo exterior procuro parecer bueno, manifestandome á todos por la parte que engaño, y no por la que daño. Y sobre ser todo yo una mentira, ¿digo por ventura alguna verdad? O no digo el suceso como pasó, ó quando pasó, ó donde sucedió, ó lo digo alterada la sustancia, ó la circunstancia. Piso la verdad, yá con la ponderacion, yá con el afecto, yá con el zelo, destruyendo unas virtudes con otras, y haciendo de dos virtudes dos vicios. ¿A qué malo dige que era malo sino malissimo Y á qué bonissimo dige que era bonissimo, sino bueno? Pondero en los progimos lo malo que habia de templar, y disminuyo lo bueno que habia de ensalzar. O quanta verdad dijo vuestro Discipulo amado! Que el hombre que digere que es verdadero esse miente. (d) Pues del dia á la noche, de la noche al dia, qué hacemos sino mentir, ó encarecer, desviandonos de vuestro santo consejo: Sit sermo vester est, est: non non! Sean vuestras palabras si por si, no por no! (e). Con qué ansia asseguramos lo que ofrecemos, con qué tibieza lo cumplimos! Qué vestida la verdad de encarecimiento, pues quitadas las ponderaciones á las cosas, apenas se divisa la verdad!

## Contra el noveno, y decimo.

16 ¿Qué muger agena está segura de mis deseos, y qué deseo no se atreve á toda liviandad? Hay bienes que no los anhelo mi codicia, ni riquezas que no las desee, y solicite mi ambicion? Finalmente, siendo vuestra Ley como se ha de gobernar el alma;

<sup>(</sup>d) Si dixerimus quoniam percatum non babemus, ipsi nos seducionus, & veritas in nobis non est. Joann. Epist. 1. cap. 1. v. 8. (e) Jacob, 5. v. 12.

en orden al Criador, y á las criaturas, no es freno de mis culpas, sino testigo de mis trasgresiones, y maldades. Mirad con quanta verdad digo, que no deseo serviros pues no os sirvo; porque deseo desear serviros, pues que siento el ofenderos. Vos Padre de misericordia, y de miserables, volved los ojos de vuestra benignidad á los deseos que tengo de desear serviros, y no á lo que me falta al agradaros. Supla vuestra Piedad mi miseria, vuestra Bondad mi maldad, vuestra Gracia mi malicia, y vuestro amor mi tibieza.

#### Documentos.

- Rocurará en este estado el alma, seguir esta ilustracion, ajustandose á la Ley de Dios, mas que á los sentimientos, y teniendo por registro de sus sentimientos á la Ley: de suerte, que ha de hacer cuenta, que los Mandamientos de Dios, son el espejo en donde se ha de mirar, y quanto se viere desviada de aquella santa, y verdadera regla, tanto ha de creer que lo está de la perfeccion, aunque sienta, y desee perfectissimamente.
- De aqui es bien que le resulte un cuydado de examinar 18 sus acciones. Porque como nuestro divertimiento, y propension á lo malo, es tan grande, y tan facil en nosotros desviarnos de lo recto, vivimos siempre necesitados de que ande vigilante, y atenta la propia observacion, sin dár lugar á que con el tiempo, y el olvido, vaya cobrando fuerza lo imperfecto, y pierda el alma con la costumbre el conocimiento de lo malo, y de lo bueno.
- Ha de cuydar mucho de esto que llaman menudencias, de que se rien los pecadores, y no suelen hacer caso los virtuosos, y á las quales tanto atienden los perfectos; porque en vencer esto, ha de consistir la continua lucha de los aprovechados, assi porque para buscar á Dios, no hay menudencias, y todo es grande, como conduzga á tan importante fin; como porque el Espiritu Santo enseña el cuydado con que nos hemos de guardar de lo poco, para no incurrir en lo mucho, pues dijo.: Qui spernit modica, paulatim decidet. (t)
- Alsi como ha de tener cuydado de ajustarse cada dia mas á lo mejor, y á vencer las imperfecciones, que reconociere en sí

ha de procurar tener paciencia para tolerarlas quando no puede vencerlas; porque nuestro Señor suele dejar al alma algunas pasioncillas, que la sirven de egercicio. Y como al Pueblo de Dios
le sugetó todos los circunvecinos, sino es al Gebuseo, que siempre le anduvo molestando; (g) deja tambien al alma alguna pasion, que la egercite, y moleste, y la tenga en continua peléa, y
tribulacion, para que viva mas despierta, y humillada.

#### SENTIMIENTO II.

PROPONESE EL ALMA PEREGRINA, Y DESCALZA, y que và subiendo el aspero, y dificultoso camino de la perfeccion, asida á una cinta, que desde una Torre eminente, en lo alto del monte la ofrece el Amor Divino. Y al mismo tiempo, un cieguezuelo siguiendo los movimientos de un perro que le guia, vá ascendiendo á la cumbre, donde unos parecen caídos, y otros anhelando por llegar. El alma explicando sus deseos, dice las palabras del Psalm. 118. v. 5.

Utinam dirigantur viæ meæ, ad custodiendas justificationes tuas.

### Estado.

A ha dado un paso mas interior el alma con esta ilustracion en la Via Iluminativa: porque si en el sentimiento pasado descaba descar servir á Dios, en este yá desca que sus pasos se enderecen á guardar sus Mandamientos. De suerte, que pasa de los

deseo especulativos, á los practicos, y del deseo del desear, al deseo del obrar. Pintase muy bien al alma, como una Peregrina (que el Castellano llama Romera, porque solian hacerse mas comunmente estas peregrinaciones á Roma) la qual á pie, y descalza, tiene en la mano izquierda el vaculo de los egercicios exteriores, y guiada, y assegurada desde lo alto del monte de la perfeccion, donde está el Amor Divino con las inspiraciones, y auxilios esicaces, é interiores, puestos los ojos en el sin, vá caminando por los medios para conseguirlo. El camino no deja de ser dificultoso, y con sus entradas, y salidas, en forma de laberinto, por donde unos suben, otros caen, otros entran, otros salen: la

puerta es la de la Gerusalén triunfante, siempre abierta; Dios ayudando, y aguardando á que le busquen, y para los caminantes grande la dificultad.

- Entre los pocos hace mucha gracia vér un pobre cieguecillo, que buscando el camino espiritual, siguiendo los movimientos de un perrillo que le guia, con su báculo en la mano, vá haciendo con gran tiento su jornada. Y confieso, que aunque él es ciego, y el camino dificultolo, y escabrolo, todavia no me parece que vé menos este ciego en el camino espiritual, que los mas perspicaces, y habiles del temporal; porque es sin duda que en este camino interior todos los aprovechamientos se miden por negativas, y no como el exterior por afirmativas. Ciego al discurso está este caminante, pero despierto á las inspiraciones. Ciego á vér lo que deja, y con vista á lo que sigue. Obedece como ciego, sin meterse en discursos como perspicáz. Guiado de Dios, y llevado á donde le guiáre, preceden las inspiraciones, que son los fieles, como el animalejo que suele guiar los ciegos, que entre los naturales es el simbolo de la fidelidad. Y esta bendicion la echó Christo nuestro Bien en carne humana á los ciegos: In hunc mundum veni, ut qui non vident videant, & qui vident ceci fiant. (2) Para lo que yo vine al mundo, fue para que los ciegos vean, y los que tienen vista la pierdan. Dando de paso con la luz natural, que habia dado á los cicgos este consejo, lleno de luz sobrenatural á los demás.
- 3 He venido á que el que ignora lo que le dana, aprenda lo que le aprovecha, y el que juzga, que sabe lo que le aprovecha, no ignore lo que le dana: he venido á que el presumido reconozca que está ciego, y el humilde que se juzga por ciego, tenga verdadera vista: he venido á que el Sabio entienda, que tanto mas ignora, quanto mas juzga que sabe, y que el que sabe que ignora, entienda que tanto mas sabe, quanto mas piensa que ignora. O! lo que nos dana esta vista, y esta vanidad, de estar creyendo que todo lo vemos, y sabemos, quando todo lo ignoramos, y aun esto mismo ignoramos! Perder debemos esta vista, si queremos vér con otra mas util vista. Y assi como á San Pablo, el eterno Medico de las almas, primero le cegó de la vista que él tenia en la persecucion, que le abriessen los ojos á la

vil-

ta de la conversion: (b) de la misma manera esta alma, ni con el bordon de las buenas obras, ni con la desnudéz descalza, ni asida á los Divinos auxilios, le parece que vé el camino, sino que temerosa, y humilde, y como ciega, desconsiada, y asligida, como enamorada, enmedio del camino desea el camino, diciendo: Utinam dirigantur via mea ad custodiendas justificationes tuas.

## Efectos.

4 CEntirá esta alma un deseo ardentissimo de asegurar su camino espiritual, y de no hacer cosa que no sea muy con, forme à la Voluntad de Dios; y le parecerá, y será assi, que si ella supiesse, que con los mayores trabajos que pueden ofrecerse á la naturaleza, assegurasse la gracia, se expondria á ellos, con muy prompta, y alegre voluntad.

De este desco le resultará un temor, y recelo de perder á Dios, y de andar siempre con este cuydado, y pena, y será tal, que no tendrá contento ni satisfaccion en quanto obra, sino que siempre andará embuelta en santo temor, y amor, preguntando al mismo Dios, y diciendole. ¿Es por ventura, Señor mio, este el camino de hallaros? Son estos los pasos de buscaros, y estos los

descos de agradaros.

De aqui la raiultará el cuydado de preguntar á personas doctas, y espirituales si vá bien encaminada por la vereda interior. Y aunque parezca à quien esto leyere, que causa esto alguna inquietud, no la dán el sentimiento con inquietud interior, antes ella en quanto en sí es le parece que ama á Dios, y que desea agradar á Dios, y que no querria otra cola sino á Dios; pero despues de esso desconsiada con su propio conocimiento, reconocida de su flaqueza, teme como quien ama, y pregunta como quien ignora, y anda humilde como quien le conoce.

7 Vivirá determinada á obrar lo que la mandaren sus Padres espirituales, aunque suesse necesario morir por servir à Dios. Porque como esta alma ha desterrado de su corazon todos los deseos que no sean de amarle, y servirle; ni hay cosa que la embarace para seguir su intento dentro de sí, ni le parece que puede haberla fuera de sí, pues solo es su fin atinar con la verdad, diciendo

á Dios.

## Afectos.

Tinam dirigantur via mea, ad custodiendas justisicationes tuas! O Señor, si mis pasos se enderezassen, y asegurassen en las veredas de mi salvacion! Enseñadme, Señor, Duestros caminos, guiadme por las sendas de la perfeccion: Vias tuas Domine. demonstra mihi, & semitas tuas edoce me! (6) Quien se apartasse de lo malo, y caminasse siempre por lo bueno! Quien tuviesse los deseos fervorosos, las obras puras, y santas! Quien anduviesse en espiritu, y verdad negado al cuerpo, y á la vanidad! Quien dejasse al mundo en él, y quien en él viviesse sin él! Enderezad, Señor, los pasos torcidos de mi vida antes que llegue la muerte. Ajustad las obras á estos deseos, y estos deseos á esse amor. Si tal vez desco lo bueno, obro lo malo, y si tal vez obro lo bueno, cada instante apetezco lo peor. Aun palo que doy al seguiros, doy infinitos al dejaros, si en una virtud os busco, en todas las demás os pierdo. Apenas egercito la caridad, quando pierdo la paciencia, como si huviesse sin paciencia pura, y limpia caridad. Apenas me egercito en la abltinencia, quando pierdo la humildad, como si huviesse sin humildad abstinencia. Apenas abrazo el zelo, quando me pierdo en la soberbia, siendo el zelo con soberbia crueldad. Aun deseo que tengo de buscaros, siento infinitos que me incitan á perderos. ¿Pero qué mucho, Dios mio, que pierda el camino de lo espiritual, si ando perdido en lo moral? Si las costumbres no son buenas, cómo pueden ser buenos los descos? Si el arbol fon los deseos, la fruta ha de ser las obras, y si amarga es la fruta, mi Dios, no es bueno el arbol.

9 Encaminad, Señor, y enderezadme, y pueda mas vuestra Piedad que mi malicia, vuestro Amor que mi error. Qué pasos no disteis por la oveja perdida? (d) Mi alma es la oveja perdida. O Señor, que siendo tan claro vuestro camino nos perdamos en él! Y ni socorridos de vuestra gracia se assegure la slaqueza! Que á vuestra luz nos perdamos, y vuestros socorros malogremos! Y que siendo todos poderosos en lo malo, solo seamos inhabiles en lo bueno! Para caer del camino de nuestra salvacion, basta, Señor, nuestra inclinacion, para caminar, y no caer, apenas basta vuestro Poder, no porque no sea infinito vuestro Poder,

sino por vencer nuestra malicia, vuestros socorros, y nuestras maldades á vuestros auxilios. Pero no, mi Dios, no os habeis de dejar vencer, pues mayor victoria será, y mayor grandeza vuestra, que venza vuestra Misericordia, que no que nos castigue vuestra Justicia. Deshacernos, y castigarnos pecadores, facil es á vuestro Poder; perdonarnos, y encaminarnos arrepentidos es corona, y gloria de vuestro Sér. No nos hicisteis Vos para el Insierno, para la Gloria nos criasteis, apartadnos del castigo, guiadnos al premio.

10 Por ventura os alabarán los condenados, os amarán los pecadores, os adorarán los precitos? Num quid mortui landabunt te Domine? (e) Los vivos vivos, os han de alabar; los predestinanados os han de adorar, los escogidos os han de amar. Crezca, Dios mio, el numero de los que os aman, quando no por nuestro bien, por vuestra gloria. Crezca el numero de los que os siguen, quando no porque es gusto, porque es justo. Crezca el numero de los que no os pierden, y por Vos se pierden, quando no por lo que ganan en adoraros, porque es razon adoraros. ¿Criasteis el mundo sino para ser glorificado en él? Pues qué hacemos en el mundo? Formasteis la vida sino para emplearla en vuestro servicio? Pues en qué ocupamos la vida? El alma traslado de vuestro Sér, ¿qué ha de buscar sino vuestro Sér? Ha de haber, mi Dios, cosa en esta vida que pueda mas que esta verdad, esta razon, y esta justicia? Pues cómo, Señor, á tanta suerza de verdad, ha de vencer mi ceguedad? A tanta fuerza de razon mi inclinacion? A tanta fuerza de justicia mi malicia? Encaminadme, mi Dios, y asseguradme: apartad de mí todo el poder de perderos, dejadme solo el de seguiros. Encaminense mis pasos á buscaros, y nunca descansen hasta hallaros: Dirigantur via mea, ad faciendas, Uc.

#### Documentos.

Unque la desconsianza del alma no sea tal en este estado, que necesite de mas recuerdos que los que se han dado hasta aqui, porque en este sentimiento mas parte tiene el amor que el temor; todavia será bien que siempse ande muy alegre, y consiada en el favor divino, y juzgando altamente de la Tom. VI.

<sup>(</sup>e) Ex Pfalm. 113. V. 17.

Misericordia, y Bondad de Dios, que no la dejará perderse en él.

de Dios la llevare; y aunque la parezca, que dá los pasos á la imperfeccion, quando desea darlos á la perfeccion, no se desaliente; sino prosiga con pureza de intencion, y con servor de obras, en quanto pudiere, y con buenos deseos en lo que no pudiere; porque Dios á quien busca dará buen cobro desus pasos, y puede ser, que quando á ella le parezca que está desaprovechada, esté mas savorecida.

Egercitese con mucho cuydado, y servor en todas las virtudes, y tome de este sentimiento la ponderacion de que no quiere el alma, que la encamine solo á la senda de la perfeccion, sino á las sendas, caminos, y veredas, via mea; porque como las virtudes son por donde hemos de caminar á la corona, es necesario que sea igual el cuydado de caminar en todas. Y assi nunca olvide una virtud por seguir otra, sino egercitese quanto pudiere en las unas, y en las otras. Porque aunque en la via espiritual, siempre se egercitan aquellas virtudes con mayor servor, á que es mas inclinada la naturaleza del que las egercita; como el colérico al zelo, el siemptico á la meditacion, el alegre á la caridad, el melancolico á la soledad; todavia nuestro cuydado, ha de velar en egercitar con igualdad lo bueno á que tenemos aversion, como

aquello á que tenemos inclinacion. Y con advertencia, que en lo que somos inclinados, vamos mas aventurados, y en lo que no

lo somos, mas seguros.

dificultos de conocer, que no es mucho que tenga el alma deseo, y aun obligacion de preguntarlo á los Doctos, y Misticos,
como lo preguntó Santa Teresa, y otras almas muy persectas.
Será bien que esté atenta á quien Dios llevare por este camino,
de buscar (como se dijo en las primeras advertencias del Prologo)
Varones espirituales, penitentes, y Teologos, y quietese con lo
que la digeren en aquello que calificaren, sin andar con nuevas
dudas, en lo que una vez estuviere decidido, sino es con nueva
razon; assi porque no pierda el tiempo (que siempre debe ser
tan precioso, y mas en los que lo emplean tan bien como los espirituales; quanto porque de las dudas, si no hay prudencia, puede saltar á los escrupulos, y si entra una vez en esse laberinto, saldrá tarde, y con mayor dificultad que aprovechamiento.

#### SENTIMIENTO III.

PROPONESE EL ALMA DENTRO DE UN ANDADOR de niño, y que el Amor Divino la está acariciando para que camine, y ella astigida con el embarazo, y con la discultad le dice las palabras del Psalm. 16. y. 5.

Perfice gressus meos in semitis tuis, ut non moveantur vestigia mea.

#### Estado.

A caminando muy aprisa el alma á desear lo mejor, y yá no quiere en este sentimiento solo que Dios la guie los pasos, sino que de tal manera se los asfegure, que no solo camine por los preceptos, sino por los consejos, y assi dice: persice gressus meos,

perficionad mis pasos. Y pide discretamente la perfeccion, para assegurar la obligacion; pues quien no pusicre los ojos en lo mas, nunca llegará á lo menos. Explicale muy bien el estado de esta alma, en hallarse caminando como un niño en su andador, donde la prisson es su libertad, y su seguridad la clausura. Está el Amor Divino llamandola, yá con santas inspiraciones, yá con claras ilustraciones, yá con amorosas persuasiones, pidiendola que le siga, y ella lo sigue con el trabajo que las cortas fuerzas de un niño caminan á los agradables brazos de fu madre. Aqui se han de notar dos colas, que explican bien el estado de esta alma, y los pasos por donde se vá á la perfeccion. La primera: que como se ha tocado arriba, quanto mas se camina, menos parece que se aprovecha; porque tal vez es la seguridad del aprovechamiento el ignorarlo, y su mayor indicio no creerlo, y el alma que en el pasado sentimiento andaba suelta, y yá parece que en este habia de volar, la llevan quanto mas camina, de manera que apenas le parece que anda.

La segunda: que como este camino no se hace con la propia voluntad, sino con la agena, es mas larga jornada correr menos con la Voluntad Divina, que correr mas con nuestra propia voluntad; porque quando caminamos gobernados por nosotros, aunque parece que nos acercamos á Dios, nos quedamos en nosotros, y tanto mas de Dios nos apartamos, quanto nos pa-

rece que nos acercamos. Al contrario, quando Dios nos lleva como á niños en un andador, aunque cada movimiento ha de costar un suspiro, y cada vuelta al instrumento de las ruedas una queja, y nos parece que apenas nos movemos para seguir la virtud, entonces vá mas seguro nuestro aprovechamiento. Y assi qualquiera alma bien ilustrada deseará mas caminar en el andador de Dios con lentitud, que en la propia voluntad con ligereza.

Es el andador en que Dios suele poner á las almas que le aman, las tribulaciones interiores, y exteriores, y muy frequentemente las enfermedades, con las quales le parece à una persona, que ni siente su aprovechamiento, ni sirve en cosa alguna á nuestro Señor, ni puede acudir á sus espirituales egercicios; y assi, que no folo no anda, fino que vá volviendo atras en fu camino. Si el alma en este estado fuere impertecta, y desaprovechada, pedirá que la saquen del andador, y la degen caminar por sí, porque la parecerá, que hará mas jornada sin él en poco tiempo, que dentro de él en largos años; pero quien supiere el aprovechamiento que se consigue en caminar lo que Dios quiere, y dejarse llevar por donde, y como fuere servido, facilmente se conformará con su voluntad, diciendo con el Profeta: Perfice gressus meos in semitis tuis, ut non moveantur vestigia mea. Señor, asseguremos lo importante, y es que mis pasos no se vayan á lo malo, y que no salgan de la senda de la perfeccion, al camino ancho de la obligacion, porque desde él no me acerque al de la perdicion. Cami. nemos, Señor, por el padecer dentro de la perfeccion, que esso quiero mas, que andar con ligereza por la latitud de la obligacion. Afligidme en la senda de los consejos, que mas quiero esso, que esparcirme espiritualmente por la de los preceptos. Caminemos por la senda del no querer pudiendo, pues nos perdimos por el camino del poder queriendo.

## Efectos.

SEntirá el alma en este estado grandes descos de la persección, y comenzará á tener amor á la Voluntad de Dios, en quanto corrige la propia; porque como yá las ilustraciones la irán poniendo mas clara, reconocerá que aunque debe mucho al Amor Divino, en quanto la enamora; y á la miscricordia, en quanto la perdona, no debe menos á la Voluntad Divina en quanto la gobierna, y le vá descaeciendo la propia; porque esse es

el medio por donde ha de lograr todos los demás atributos

5 De aqui se seguirá otro esecto muy util, que es una constante determinacion de dejarse gobernar de Dios en todo, assi en lo grande como en lo pequeño, y buscar su santa Voluntad en lo que dudáre, y resolviere, poniendo los ojos solo en el sin, que es seguirlo, sin reparar en los medios, si no se assegura el sin.

6 Irá conociendo mas claramente lo poco que debe á su propia voluntad, y como es causa de sus mayores ruínas, y madre fecundissima de todas sus miserias. Con esto la irá conociendo, y guardandose de ellas, y atalayando, y atendiendo á sus primeros movimientos, para contenerlos, y corregirlos con la Voluntad de Dios, antes que crezcan, y cobren suerzas para oponerse á ella.

7 Tendrá con esto amor grande á los trabajos, y pareceránle de buena cara; porque verá sus santos, y utiles esectos, y solo aquello amará el alma, que mas aborrezca el cuerpo. Solo la
dará gusto, y alegria lo que la diere mas pena; y dirá con el Santo Felipe Neri, muy frequentemente: Niente mi piace, solo mi
piace, qui niente mi piace. Nada me agrada, solo me agrada, que
nada me agrada. (2) Y á Dios, con sentimiento verdaderamente
interior.

## Afectos.

Perfice gressus meos, in semitis tuis ut non moveantur vestigia mea: Persicionad, Señor, mis pasos, y no se mue van mis pies de lo bueno, ni se acerquen á lo malo. Asseguradme, Señor, en vuestro camino, para que ande apartado de los caminos del vicio. Si Vos no me teneis, yo me perderé, Señor; si no me atais á vuestra Voluntad, yo caeré presto en la mia. Bien caras experiencias teneis, Dios mio, de lo que me cuesta mi alvedrío, pues nunca pude perderme, que me cobrasse, ni pude cobrarme, que no me perdiesse. Gobierneme vuestra Voluntad, assegure vuestra Bondad, dirija vuestra Piedad á quien se ha perdido en su voluntad, y acabe yá de acabar en mí, lo que me ha perdido, y dege de ser lo que os ha ofendido. Si muere el malo, y se castiga al delinquente, justo es, Dios mio, que sea castigada esta voluntad, y homicida, este propio amor alevoso.

<sup>(</sup>a) P. Concienc. en la Vid. de S. Felip. Ner. tom. 2. adic. num. 50. pag. 500.

tra los demás vicios, por estár compuestos los humores espirituales del alma, con la irascible, y la concupiscible, de tal manera, que sino se corrigen las malas inclinaciones á los vicios, con las buenas inspiraciones en las virtudes, facilmente enferma, y muere el espiritu, y de esto el mayor riesgo en la salud. Pero el que se halla enfermo, y á quien Dios tiene en el andador de las tribulaciones, casi todas estas virtudes conserva en habito, sin que tenga que reducirlas á actos; porque no le combaten tantos vicios, y solo con el escudo de la paciencia tiene lo que ha menester. Assigela la calentura, paciencia. Atormentala el dolor, paciencia. Sirvenla con poca puntualidad, paciencia. Danla poca esperanza de la vida, paciencia. Olvidanla los amigos, paciencia. Nieganla los deudos, paciencia. Egecutanla los acreedores, paciencia. Acosala la pobreza, paciencia. No la socorren los obligados, paciencia. Con que con lola una virtud le defiende de todos los vicios. Porque el enfermo, ni tiene gana de mormurar, ni ansia de medrar, ni disposicion para buscar la liviandad, ni para egecutar la maldad, ni para fraguar el embuste, ni para levantar el testimonio. Y assi con guardar su puerta el alma con el escudo de la paciencia de los golpes de la ira, y otras pasioncillas de este genero, se halla asegurada de todos los demás vicios. Y lo mismo sucede con poca mas, ó menos diferencia en todos los demás generos de tribulaciones, con que nos ata Dios, para que no nos hagamos daño. Tal es nuestra flaqueza, y miseria,

que tenemos tal vez librada la salud del alma en la enfermedad del cuerpo, y cierta la enfermedad en su salud.



#### SENTIMIENTO IV.

PROPONESE EL AMOR DIVINO CON ROSTRO DE enojado, fulminando rayos contra el alma, la qual al mismo tiempo huye de una liebrecilla que la persigue, diciendo las palabras del Psalm. 118. v. 120.

Confige timore tuo carnes meas: á judiciis enim tuis timui.

Estado.

Orque no se le olvide al alma el padecer, que es la corona del merecer, vuelve nuestro Señor con las tribulaciones á darla nuevos recuerdos de su amor. Y assi entre sequedades, y desconsianzas, poniendose el Amor Divino la máscara de enojado, aun-

que encubre mal los resplandores de amante, fulminando rayos de tribulaciones, viendose afligida ella con el temor, que yá se iba cebando en el amor, le dice á su Divina Magestad: Confige timore tuo carnes meas: á judiciis enim tuis timui. Clavad, Señor, mi carne con duestro santo temor, pues mi alma teme duestros juicios. Y aqui se representa quan aventajado sentimiento es este, y quan adelante camina esta alma, en los santos, y fervorosos deseos. Porque siendo assi, que quatro sentimientos mas arriba, no se arrevia á decir que deseaba servir á nuestro Señor, sino que descaba desear servirle; aqui no solo quiere que Dios la dé temor al alma, sino que le clabe en santo temor el cuerpo: y que assi como teme el espiritu á Dios, le tema tambien la carne : y que iguales pasos vaya dando á la perfeccion, el exterior; que el interior cosa mas facil de pedir, que de conseguir, y de suplicar que de alcanzar. Porque estas dos porciones interior, y exterior, alma, y cuerpo, espiritu, y carne, son de tan diferente substancia, é inclinaciones, que quando la mejor no está sujeta á la peor, rarissimas veces andan conformes; y assi yo pocas veces veo paz entre el cuerpo, y el alma, sino es en los pecadores, en los quales quiere el espiritu lo que el cuerpo, que es holgarse, y la carne lo que el alma, que es entretenerse: pues como quiera que la mala costumbre vá cobrando fuerzas, y cada dia endureciendose mas el corazon en lo malo, fordo á las inspiraciones, y ciego á las luces de la razon; vanse durmiendo de manera los sentimientos del al-

Tom.VI.

ma, que no hay quien mande en aquella casa, sino el cuerpo que está sirviendo, y obedeciendo al apetito. Con esto el alma, y el cuerpo del pecador, viven con grande paz, serenidad, y gusto, ó por mejor decir engaño, hasta que viene la muerte, y corre la cortina al retablo de sus miserias, y les pone en guerra la Divina Justicia, si antes no les previene su Misericordia: y esta es la paz que llama David de pecadores, y que zelaba sobre ella: Zelavi super iniquos, pacem peccatorum videns. (2)

- 2 Pero el espiritual, y siervo de Dios, por muy aprovechado que está, tarde, ó nunca sujeta de tal manera la naturaleza,
  que no tenga con ella cada dia muchas peléas la gracia. Porque
  al tiempo que el alma teme á Dios, el cuerpo solo teme la fatiga,
  que es el medio de llevarnos á Dios: y al tiempo que el alma desea padecer por Dios, el cuerpo huye de la mortificacion, que es
  camino de padecer por Dios: y quando el alma se halla alegre
  con la tribulacion por Dios, el cuerpo siente la pena, y congoja
  sin acordarse que hay Dios. Y en este sentimiento el alma querria ajustar las groserías del cuerpo, á las delgadezas, y atenciones
  del espiritu, y que supiesse el cuerpo discurrir en las superiori-
- dades del alma, y temer á Dios como le teme ella.
- Y ponderase muy bien el temor santo con que se halla esta alma de ofender á nuestro Señor, y que essa es la causa de desear que lo tenga tambien el cuerpo, en que al mismo tiempo que Dios la está fulminando rayos de tribulaciones, está ella huyendo de una liebre que la persigue, y acosa. Que es lo mismo que decir, que el alma que de verdad teme, y ama al Señor, debe temer lo pequeño, que son las imperfecciones, y pecados veniales, como los mas atroces, y capitales. Y no quiere decir, que son los mismos los unos que los otros, ni que igualmente se deben llorar, huir, ni sentir, ni que no es mejor incurrir en lo menos que en lo mas; sino que su deseo es tan interior en ajustarse á la Voluntad del Señor, que ni le querria enojar en lo poco, ni en lo mucho; y que assi huye de una liebre, que es un pecado venial como de un Leon, que es un mortal: porque es cierto, que quien ama verdaderamente à Dios, siente tanto darle aun el menor dilgusto, que no hay cosa que igualmente le asombre, como el recelo de enojarle, yá en lo grave, yá en lo leve, aunque claro está, que sentirá mas lo grave.

#### Efectos.

A Rá con estas ilustraciones, teniendo cada dia mas perfecto temor de Dios, deseando, que no solo su alma, é interior, sino su cuerpo, y exterior no se desvien de su santa Voluntad, y hará quanto pueda para procurarlo, y conseguirlo del Señor.

Resultarále tambien grande ódio al cuerpo, y sus groserías, y sentirá sumamente que ande siempre rebelde, y repugnante á el alma, y andará continuamente con quejas, y peticiones á Dios sobre remediar este punto, el qual no deja de ser muy util, aunque no lo consiga del todo, pues sobre ser santo, y persecto el intento, essa misma repugnancia del espiritu, es acto heroyco de vencer con la parte superior á la inferior, con que cobra suerzas la una, y las vá perdiendo la otra.

6 De este aborrecimiento le resultará mayor facilidad, y disposicion para sujetar el cuerpo á el alma con la mortificacion; porque assi como deseamos conservar lo que amamos, y destruir lo que aborrecemos; el dia que una alma reconoce, quan digno es su cuerpo de ser tratado como verdadero esclavo, facilmente lo corrige, y refrena con todos aquellos actos de penitencia, que se proporcionan á este sin.

7 Tambien se hallará con grande consussion, y dolor de las culpas, y caídas ordinarias, á que le obligarán las rebeldías del cuerpo; porque como este nunca acabará de sugetarse al espiritu, tampoco le faltará materia de llorar, ni causa de humillarse delante de la Magestad Divina, suplicandole, que acabe yá de rendir las desordenadas pasiones, que dán continua guerra á su espiritu, y dirá:

## Afectos.

Onfige timore tuo carnes meas: á judiciis enim tuis timui.
Clavad, Señor, con vuestro santo temor mi cuerpo, como deseo que lo esté mi alma, pues tiemblo de vuestros juicios. ¿Por qué, Dios mio, ha de haber en mí quien no os tema, ni quien dege de obedecer á mi alma, quando ella á Vos obedece? Que al tiempo que yo os ofendia, y mis ruínas, y perdicion abrazaba el cuerpo, y carne me resistiera, no solo era tolerable, sino justo, pues á quien iniquamente manda, santamente se resiste; pero que la que sue tan pronta á obedecer en lo malo, sea rebelde á obe-Tom. VI.

R 2

decer en lo bueno, quien lo puede tolerar? No hay paso que no me cueste un suspiro, ni hay afecto que no me cueste una lucha. Y pues habiendo llegado el alma á reconocer lo que os debe amar, y lo que os debe temer, está siempre rebelde, y contumáz el cuerpo, y siendo la misma ligereza al perderse, y la misma delgadeza al divertirse, es la misma ignorancia al mejorarse. Quan delgadamente discurre en los gustos! Quan diestramente en los deleytes! Cómo sabe en la gula, lo que vá de un manjar sabroso à otro! Con qué arte persuade en su liviandad! Con qué destreza se porta en la ambicion! Qué bien se gobierna en la soberbia, para ser amado como cortés, y pisarlos á todos como altivo! Que sagázmente en la codicia! Qué lucido en la prodigalidad! Con qué maña le acomoda con qué atencion le conserva, con qué valor se desiende! Y este que es tan delgado, tan prudente, tan despierto en los vicios, es la misma tibieza, ignorancia, y remission en las virtudes. Y habiendole criado Vos, Dios mio, para instrumento del alma, en quien ha de egercitarlas, se revela, y se ensoberbece queriendo mandar á el espiritu, traherlo, y reducirlo á sus vicios.

Dichoso el que con la muerte deja este mal compañero de la vida, peso del alma que habia de ser su alivio, cuidado que habia de ser descanso, enemigo que habia de ser amigo. Llegue, Dios mio, el temor del espiritu á crucificar la carne, y si ella no tiene conocimiento del temor filial, sepa á qué sabe el servil. Si no conoce los gustos espirituales, tema con los trabajos corporales. Teloros de enfermedades, y dolores tiene, Señor, vuestra Picdad, tesoros que nos llevan á gozar de vuestra Bondad. Aflija á mi cuerpo el dolor, hasta que se assiente en él vuestro temor. Acosenle trabajos, hasta que los ojos que tiene puestos en la tierra los levante al Cielo, y hasta que la vista que mira á esto caduco, y transitorio mire á lo celestial, y eterno. Aunque es tierra olvidese de que es tierra para seguir lo eterno, pues tan olvidado está que lo es, para cebarse como eterno en lo caduco. Si ama los gustos, y los deleytes, assegurelos en la eternidad dejandolos en la vanidad, que aquellos son ciertos, y estos falsos. Haced, Dios mio, que atienda mi cuerpo á estas razones, y que yá que no reconoce como debe vuestra Misericordia, ni adora vuestro Sér, tema vuestra Justicia, y tiemble de vuestro Poder: Confige timore tuo carnes meas,

#### Documentos.

Romueva este santo temor, pidiendo á Dios con oracion instante, y fervorosa atemorice su carne, y corrija á su cuerpo, de manera que no pueda mas que el alma, y que tenga humillado un enemigo tan domestico, y natural, y del qual no solo anda acompañada, sino vestida, á quien no puede dejar, aunque quiera, hasta que quien se lo dió se lo quite.

- Juntamente con pedir á Dios gracia para corregirse, le ha de pedir paciencia para sufrirse, y esto ultimo es mas facil que lo primero. Porque sino es en Christo nuestro Señor, donde estuvo el alma unida á la Divinidad, y assi estaba obedientissimo su Sacrosanto Cuerpo á el Alma, y en la Purissima Virgen Maria su Madre, en quien Cuerpo, y Alma á un mismo paso, y conionancia acomulaban por instantes tesoros infinitos de caridad ardentissima, con profunda admiracion de logmas encumbrados Serafines; todas las demás almas, y cuerpos de las criaturas, por la mayor parte, han vivido encontrados entre sí al obrar lo bueno, quando no están conformes en lo malo. Y assi el rendimiento que pretende el espiritual en la carne, yá que no lo consiga para là quietud, logrelo para el aprovechamiento, pues quantas rebeldías sintiere de la parte inferior al tiempo que obra santamente là superior, si bien son vilezas del cuerpo, pero son coronas del alma.
- tribulaciones, y trabajos que por instantes le causa la mala vecindad del cuerpo, debe portarse con él severa, y constante para corregirlo, y reformarlo. No tanto creyendo que lo ha de poder refrenar de manera que se olvide de lo malo; sino que le ha de obligar á obedecer lo que le mandaren en lo bueno. Y assi esté muy atenta á los movimientos de su inclinacion, y á aquello á que lo viere mas propenso, aunque sea bueno, y hagale que obre en ello mas remiso, ó en aquello que le viere mas averso, que lo obre mas servoroso, hasta que lo sujete á que (sino con igual gusto) con igual obediencia, y prontitud acuda á todo.
- 13 Esta lucha requiere mucha oracion, ó por mejor decir, que toda la vida se ocupe en oracion; pues es cierto, que quando un hombre naciesse, y se criasse sin otra ocupacion en esta vida, que de procura ajustarse el cuerpo á el alma, estando ella obe-

retirado, causa á el alma la ansia de no perderse el ocupado, y si viene à ser en el primero mas leguro el camino, en el segundo es

de mucho mérito el trabajo.

Andará despierto el espiritu, á cortar las primeras raíces á los vicios, y hallaráse con mayor vigilancia, luego que llegue á tener luz de lo que conviniere prevenir. Y lo que significa este conocimiento á la vista, lo aplicará á las demás facultades, sentidos, y potencias, procurando fortificar las guarniciones de afuera, y tenerlas bien defendidas, antes que el enemigo ganados los primeros puestos combata la voluntad, que es la muralla del alma. Y assi le dirá con verdadero sentimiento á Dios.

## Afectos.

7 A Verte oculos meos ne videant vanitatem. Apartad, Senor, mis ojos de la vanidad, no se pierda mi slaqueza en la maldad. Lo que no quiero desear no quiero vér : lo que me puede danar no quiero mirar. Hartas ruínas me han causado los ojos, hartos antojos á el alma, y á Vos Dios mio hartos enojos. Yá no quiero los ojos para mirar, sino para llorar. Lloren lo que miraron, no miren mas que llorar. ¿Qué hay que vér, y que no hay que llorar en esta vida penosa, larga materia de lagrimas, corta, y momentanea de gozos? La vanidad mas vana es vanidad, el mas poderoso poder flaqueza, las mas opulentas riquezas pobreza, la mas segura felicidad calamidad.

¿Qué puede valer en esta vida lo que solo está pendiente de la hebra delgada de la vida, y en cortando la que cada instante vá adelgazando el tiempo todo cae en tierra, y se reduce á tierra? Donde están los Reyes coronados? Donde los poderosos del siglo? Qué se hicieron los que pisaban la tierra, y amenazaban al Cielo? (2) Donde el que lloraba que no huviesse mas tierra que ganar, siendo él un poco de tierra? (b) Arrebatado enmedio de el curso acelerado de su vanidad; divididas las rusnas de su Imperio, en tantos Reyes coronados, quantos tuvo esclavos su poder? (c) Donde el que se enojaba con el elemento del agua, y reducia los Rios caudalosos á arroyos breves, para que los pisasen facilmente las bestias que alimentaban su soberbia? (d) Donde el

<sup>(</sup>a) Genes. 11. v. 4. (b) Plutarc. de Tranquilit. anim. fol. 29. (c) 1. Machabeor. cap. 1. v. 10. & apud Anton. Cocc. Sabel. lib. 6. Enn. 4. (d) Apud Herod. in Terpsich. lib. 5. fol. 147.

que quiso hacer puente en el Mar, y abarcar la inmensidad de sus ondas? (e) Donde los que quisieron prevenir su mortalidad, con Mauseolos, que los hiciessen inmortales, formando Pyramides de montes, en cuyas entrañas se encerrasse la poca, y leve ceniza que los formó? (f)

- 9 Donde los que rebolvian las Naciones, juntaban Egercitos, cuya sed vaciaba los rios, cuya hambre esterilizaba la tierra, apenas formados, yá vencidos, y en un instante deshechos? (g) Donde los deleytes que parecieron eternos, y fueron momentaneos? La bebida que costó Reynos enteros, deshechas con vicioso ingenio las piedras mas preciosas, y mas raras, pareciendo á la gula, que bebia poco, si no bebia con el gusto el gasto? (h) Donde los vanquetes, que tres palabras formaban tres mil manjares, y quatro palabras quatro mil; porque tanto gusto no queria el vicioso que le costasse disgusto, recareando la lengua cansarse en dár deleyre al paladar? (1) Donde los expectaculos, de que temblaba la tierra, haciendo voluble el Orbe, dando bueltas infinitos hombres assentados, al movimiento de un ege, para competir el poder humano con el eterno movimiento de los Cielos, turbando los elementos, haciendo Occeanos en la tierra, (k) encumbrando montes en el Mar, introduciendo el fuego en las entrañas del agua, venciendo, y agotando el agua con el fuego; (1) mal imitados con menos costa (mas no con menor daño) de los modernos expectaculos del mundo, cuya ruína en las almas están castigando las calamidades públicas?
- Donde aquellos que triunfaban en el Occidente del Oriente, en el Oriente del Occidente, en el Mediodía del Septentrion, y en el Septentrion del Mediodía: arrastrando unos hombres: a otros, y assimismo, dejando al vencedor vencido la corona en la cabeza, por tenerla en el triunso con la cabeza á los pies: (m) pisado el poderoso de otro poderoso, á quien luego deshacia otro poder; y el Emperador que hoy era triunso, á pocos dias lo miraban las gentes troséo? (n) Donde los que allanaban los montes para hacer mas facil la ruína de los mortales, y dár mas franco

Tom. VI. S pa-

<sup>(</sup>e) Sucton. in Calig. & Dionif. Grec. lib. 58. & apud Herod. in Polimni. lib. 7. fol. 189.

(f) Vide Diodor. Sicul. lib. 1. cap. 14. & Plin. Hist. Nat. lib. 36. cap. 13. (g) Herod. Halicarnas. in Polimni. lib. 7. fol. 213. & Sabel. Enn. 3. lib. 2. (h) Plin. Hist. Natur. lib. 9. cap. 35. fol. 523. edict. Paris. 1723. (i) Geta Vide Alexandr. lib. 5. cap. 20.

(k) Joann. Ravis. in officin. lib. 1. fol. 289. & 290. (l) Vide Laurent. Beyerl. liter.

G. fol. 33. & 34. (m) Ibid. verb. Ignis. Vide etiam Zonar. tom. 3. (n) Fulgos. lib. 9. cap. 5.

paso á la crueldad, y á la ira? (°) Los que contaban las muertes de los vencidos, por los anillos que llenaban medidas exorbitantes, pareciendo poco á aquella insaciable sed de sangre humana,

quitar las vidas si no contaba las muertes? (P)

- Donde los que eran terror de los mas fuertes, y despues de haber vencido el Orbe, morian á manos de flacas, y delicadas mugeres; y no en las delicias del vicio, sino en el egercicio de la guerra, porque no fuesse solo el triunfo en el sexo mas slaco de la vida, sino tambien del poder? (9) Donde el que de pobre villano siete veces yá Consul, vencedor, y vencido sue igualmente formidable al mundo; de cuya voz, fugitivo, y desarmado huían sus enemigos? (r) Donde el que triunfando manchó con su crueldad su nobleza, y degollando dos Legiones enteras, llegando el alarido al Senado, turbados los corazones con fiereza tan enorme: Quietaos, dice, Senadores, que unos pocos son que está castigando mi espada: (5) pocas pareciendo á la sed de su venganza, mas de diez mil cabezas Romanas derribadas de los hombros? Donde el que formaba Egercitos enteros de sus esclavos mismos, y siendo Ciudadano, aspirando á tirano, sue vaso su cabeza en que los Barbaros que le vencieron bebian, apurando ellos su ódio en aquel vaso siempre lleno de insaciable ansia de riquezas, y poder ? (t)
- Donde el que despues de haber llenado de victorias el mundo, y sujetadolo á sus pies, satisfizo con su sangre al Senado, que primero tiranizó su valor, y su ambicion? (u) Donde el que despues de haber quietado, y sujetado inumerables Provincias, vencido, y sugitivo sue su vida despojo, en una inconstante barca de dos barbaros Egypcios? (x) Donde el que deseaba que tuvies-se el Orbe una cervíz para cortarla de un golpe, porque no queria que le costasse degollar todo el mundo mas satiga? (y) Donde el que no se tuvo por Rey, hasta que venció á un Emperador, en cuyos hombros pusiesse el pie para ponerse á caballo? (2) Donde el que mandó envenenar las aguas, para acabar mas aprisa á los

(o) Sabel. lib. 4. Enn. 4. & Egnat. lib. 2. cap. 3. Exemplor. (p) Sabeli. lib. 3. Enn. 4. (q) Anton. Coc. Sabelic. Enn. 5. lib. 3. & Plutarc. in vit. Annibal. (r) Justin. lib. 1. & Herodot. tom. 1. Pausanias in Arcadic. (s) Officin. Textor. lib. 2. fol. 277. & Plutarc. in vit. C. Mari. fol. 189. & 190. (t' Plutarc. in Sillam pag. 173. (u) H. Henning. in Geneal. Moscor. (x) Plutarc. in vit. C. Cæsaris. fol. 278. lit. C. (y) Plutarc. in vit. M. Anton. fol. 349. lit. D. & Ravisi. in officin. tom. 1. fol. 14. (z) Caligul. apud Xiphilon. Dionis. Grec. abbreviat. in Caligul.

mortales? (2) Donde el Barbaro que se llamaba azote de las gentes, y vomitó con la sangre la vida en los primeros umbrales de sus bodas? (b) Donde los que despojando al Asia, hacian opulenta à la Europa, llenando de riquezas los Reynos, y los hombres de vicios? Yá los vestian de lucimiento, desnudaban de suerzas, aseminados, y viles con la felicidad, y la soberbia, los que eran antes valerosos con la frugalidad, y la pobreza; perdiendose igualmente los vencedores, y vencidos, aquellos á las manos de la superstuidad, y del vicio, estos á las de la miseria, y servidumbre.

Todo esto, que era mucho de admirar, qué se hizos Duró mas que un instante su vanidad, amontonados suego los huesos de estos Dioses fantasticos de la tierra, cuyo empleo si se mira á sus cuerpos es viento; si se mira á sus almas miseria, é infelicidad eterna, deshechas del tiempo sus prosperidades, sus riquezas, huyendo el oro, y la plata de unas Provincias á otras: yá anegandose en el agua, y escondiendose en la tierra, yá consumiendose en el suego, yá reducido á viento lo que en substancia es polvo, vanidad, y viento? Y si lo que consiguieron estos poderosos del mundo, gigantes de la tierra, idolos del Orbe, en quien el poder, y el querer encumbraba su vanidad á lo mas alto, no ha sido mas que un soplo breve, un leve instante de selicidad caduca, inconstante, y transitoria; equé será todo lo que es menos que esto? Puede llegar á aquel poder, ni subir á tanta altura otro mortal? Pues para qué estimamos lo que conseguido no importa, poscido no dura, y descado daña? Solo podemos, Señor-, ser mayores que estos Barbaros, despreciando lo que preciaron, desestimando lo que estimaron, pisando lo que siguieron. Mejor camino tenemos abierto los Christianos, mas alta sa Corona, y eterna la felicidad. Dejandolo todo por seguiros á Vos Dios mio, nos sigue, y nos sirve todo. Apartad, pues, mis ojos de las humanas felicidades, y engaños de una vanidad tan vana, de unas sombras tan ligeras, de unas nubes llevadas de los vientos, de unas hojas movidas en el arbol, que apenas en su cuerpo son hermosura, quando son á sus pies caducidad, y corrupcion: Averte oculos meos, ne Videant Vanitatem.

Tom. VI.

S.2

**D**0+ '

<sup>(</sup>a) Sabel. lib. 7. Dec. 1. & Pater Marcel. in vita Vital. apud Beyerl. lit. V. pag. 31.
(b) Sigon. lib. 13. Imperat. Occident. Nicol. Olahus in Atril. cap. 16. & Bonfin. apud Beyerlinch. litt. C. pag. 376. F.

#### Documentos.

- Y con la qual cubriendola Dios los ojos la llena de luz el entendimiento; ha de procurar atender mucho á seguirla, y promoverla, no solo con cerrar los ojos naturales, quanto convenga para esto natural, sino los movimientos del consentimiento á lo malo, con los parpados de la oracion, y del silencio, cuidando de no distraherse de vér, ó desear cosa alguna en esta vida, que pueda serse impedimento muy leve para aventajarse en el camino de la eterna.
- perderse en los segundos, y tenga presente á qué ruína, y de qué eumbre cayó el Santo Profeta David, á quien el no vivir con esta advertencia quando miró á Bersabé, le llevó de la vista al consentimiento, del consentimiento al adulterio, del adulterio al homieidio, y de este al castigo, que aun perdonado, y contrito sue tan grande, que le quitó la Corona, y con mucha dificultad, y sangre, y con la pérdida de un hijo sue sinalmente restituído á su Reyno. (b)
- ner cuidado, sino tambien de lo impersecto, conservando en quanto suere posible la imaginacion limpia de especies que puedan danar al alma; que harta atencion tendrá el enemigo de nuestro aprovechamiento, de introducir en ella quanto puede causar nuestra perdicion, sin ayudarle nosotros á un cuidado tan nocivo. Y por esto debia de desear una persona espiritual verse ciega quando decia:

Ojos que me dais enojos, deseo veros vacíos, porque no sois ojos mios, ojos de tantos antojos.

Y este sentimiento, de desco era muy conforme à la doctrina del Salvador, quando dijo: Si tus ojos te condenan, mejor te suera ser ciego: Si oculus tuus scandalizat te, erue eum, & proijce abste, &c. (c)

17 Huya como se ha dicho, y corte las primeras rasces de lo malo, y mas en las ocasiones peligrosas, antes que la hebra

que

<sup>(</sup>b) 2. Reg. 11. v. 4. & v. 17. & 18. v. 15. (c) Matth, 18. v. 9.

que al principio es delgada crezca, y se haga cadena dificultosa de romper. Y esto mas particularmente en los afectos de la voluntad, la qual assi como quando nace es facil de deshacer; quando yá crece, cobra tanta fuerza, que arrastra tal vez á los cedros mas encumbrados del Monte Libano, y los iguala con los romillos mas bajos del desierto.

# SENTIMIENTO VL

PROPONESE EL ALMA ARRODILLADA CON UN corazon en la mano, y el Amor Divino con un espejo, en el qual se esta registrando el corazon. Y al mismo tiempo dando de mano á las alhajas de vanidad, y profanidad, dice las palabras del Psalm. 118. v. 80.

Fiat cor meum immaculatum in justificationibus tuis, ut non confundar.

Estado.



AS alto es este desco en el alma, que todos los que ha tenido hasta aqui, pues arrodillada, y humilde, tomando su corazon en la mano, se mira como en un espejo en la Ley santa, y despreciando todas las riquezas, y felicidades, pide á Dios que

quire las manchas de su corazon, para que pueda parecer sin verguenza, y confusion en su divina presencia. Y está muy bien retratado el Amor Divino, con las tablas de lu lanta Ley en las manos, en las quales, como en un espejo está mirando su corazon el alma; porque el espejo donde se ha de examinar el aprovechamiento espiritual, no es en el toque de los asectos, y senti--mientos; sino en el ajustamiento de los preceptos, y consejos, y el vér como se realzan estos con el retoque del Amor Divino. El alma arrodillada, y humilde, pide á Dios la haga puro el corazon, para dár á entender, que ella milma conoce lo que necesita de este favor, y que no puede ella ser á sí misma el remedio. Tiene el corazon en la mano, que es señal de sinceridad, y de verdad, para que nuestro Señor se sirva de dár calor de caridad á un corazon, que de verdad le pide luz, y desengaño, y que se halla necessitado de pedirlo. Está dando de mano á las riquezas, poder, y lucimiento mundano; porque claro está, que si á ellas

tuviesse en el corazon, ni se atreviera á ponerso en la mano; ni

á ofrecerlo al Señor, ni tuviera fuerza para esso.

Pide pureza en su corazon para no ser confundida, esto es, para poder parecer con vestidura nupcial en la presencia del Esposo, no le suceda lo que al indiscreto combidado, que por venir sin ella á las bodas, fue atado de pies, y manos, y echado en las tinieblas exteriores. (2) Y sin duda, que aun en el motivo porque pide la pureza este corazon, se reconoce un asecto generoso, y noble. Porque no dice, que le limpie el corazon para que sea capáz de su gloria, y para que goce de su bienaventuranza, sino para que pueda parecer dignamente en su presencia: de suerte que parece que mira mas à la decencia mas util que se debe á una Magestad tan alta como la Divina, que no á su utilidad, y felicidad. Pues assì como el que se vistiesse con lucimiento, grandeza, y ostentacion solo para parecer condignamente en la presencia de su Rey, seria mas alabado, que el que se vistiesse, y aderezasse por el amor que se tiene, ó porque el Rey premiasse su lucimiento; assi esta alma, que tiene por objeto de su pureza lo que se debe al Señor, y quan justo es, que tengamos en su presencia puro, y limpio el corazon, merece mayor corona, que el que tuviesse menos generoso sin.

# Efectos.

SEntirá esta alma gran desco de pureza en el corazon, para tener á Dios contento en él, y por conseguirla no habrá empresa á que no se exponga, anhelando no solo á que salgan de él las propiedades, que son los mas nocivos embarazos del alma, sino las menores manchas de la culpa.

4 Con esta ansia andará frequentemente ofreciendo á Dios su corazon, y suplicandole que se lo limpie, y purisique, y hallaráse con muy claro conocimiento de lo mucho que hay que limpiar en él, pues no hará accion, aun de las mas persectas, en la qual no reconozca, que tiene bien que purisicar el Señor para recibirle, y admitirle.

: 5 No le dará congoja este conocimiento, sino que la despertará á la oracion, y al servor: porque al mismo tiempo que estará conociendo, que no obra en cosa alguna como debe, re-

conocerá tambien, que obra mejor de lo que merecia obrar un corazon tan ingrato, y á quien, ni por los pecados pasados, ni por las culpas presentes merecia, que el Señor le admitiesse en su servicio: con lo qual, aunque desee lo mas persecto para agradar mas á nuestro Señor, estará contenta, y reconocida de lo que le dieren, como quien recibe dado quanto la dá su Divina Magestad nunca debido.

6 Despreciará con esto las riquezas, y selicidades, las quales cada dia mas le parecerán indignas de estimacion. Porque como este servoroso, y ardientissimo deseo de que Dios la purifique el corazon, nace del amor divino, y siempre viene al alma con luz, y con calor; la luz le dá los rayos que ha menester, para que vea lo caduco, y perecedero de esta vida, y el calor las suerzas para dár de mano no solo en lo especulativo, sino en lo práctico, á esso mismo caduco, y perecedero: con que toda la estimacion la pondrá en que Dios la tenga limpio el corazon, y le dirá continuamente con amorosissima terneza de amor.

## Afectos.

Iat cor meum immaculatum in justificationibus tuis, ut non confundar. Purificad, Señor, mi corazon, y hacedlo digno de que parezca en vueltra presencia. Para qué quiero yo el corazon? Para que me anime? No, sino para que os ame. No para que me dé vida, sino para que Vos seais su vida. Purificad, Senor, mi corazon para amaros, y haced limpio el corazon para posecros. Vos, mi Dios, pedis el corazon quando decis: Prebe, fili mi, cor tuum mihi. (b) Hijo, dame tu corazon: lo que Vos pedis hoy os ofrezco. Vos lo pedis para poleerlo, yo os lo doy para remediarlo. Posada condigna ha de ser en la que Vos habeis de entrar, haceos Vos el hospedage. Qué alhajas puede poner mi pobreza? Qué amor mi tibieza? Qué atencion mi distraccion? Entrad, pues, Vos en este corazon á componerlo, para que podais despues entrar dignamente à gobernarlo. No tengo quien os reciba; entrad Dios mio, como Dios á recibiros á Vos como á hombre, y como á Dios. Primero componed lo que despues habeis de poscer, primero reformad lo que despues habeis de gobernar.

8 El publicano dió, luego que entrasteis en su casa, la mitad

de sus bienes á los pobres; (c); qué dará el corazon que es tan po bre, que no tiene en que repartir bienes sino males! Arrojaba el Santo Zaquéo los bienes de su casa, y con esso arrojaba los males. Señor, yo mas publicano arrogé los desordenados afectos del corazon, que son mis males para que entren con Vos en él mis bienes. Entrasteis huesped Divino, en la casa de Lazaro, donde el fervor de Marta, y la contemplacion de Maria os recibieron. Resucitasteis à Lazaro, y por el mérito de las dos hermanas, volvió el alma, y con ella la vida al difunto hermano. (d) Qué hará, Señor, la casa, y el corazon, que se halla con el hermano difunto, y no con las hermanas fervorosas! Quien os rogará por el

muerto, si él solo ocupa la casa.

Dadme licencia, Señor, para llorar mi difunto corazon á lo bueno, y solo vivo á lo malo. Donde está en él la oracion que os reciba? Donde el tervor que os regale? Donde el amor ardiente que esté assentado á vuestros divinos pies? Donde la vida activa, que lazone los platos de las virtudes para vuestro sustento? Donde la contemplativa que las ofrezca? Donde la que admire, y adore vuestras divinas perfecciones? Solo está el difunto en la casa de mi alma sin Marta que ruegue, ni Maria que llore. Vos os habeis de rogar á Vos milmo. Vueltra Humanidad fervorola ha de rogar á Vuestra Divinidad enamorada. Vos habeis de traher el amor, que es el Espiritu Santo, sin el qual no puede estár el Padre, de quien procede el Hijo. El Espiritu Santo traherá á la Esposa, que rogará al Padre, é intercederá con el Hijo. De esta fuerte el alma, poco antes muerta, se hallará resucitada. Su perdicion se ha de restaurar con vuestra Passon, y lograrle en ella su redencion. Si Vos me purificais de mis culpas, si me vestis de vuestras virtudes, si me grangeais la piedad del Padre, si me adornais del amor del Espiritu Santo, si me assegurais el amparo de vuestra Madre, á quien acompañan siempre los Angeles, y los Santos; assiste Marta, no falta Maria, y resucita Lazaro: Et siet immaculatum cor meum, in justificationibus tuis, ut non confundar,

#### Documentos.

Rocure el defeo con que se hallará de pureza, y que Dios la purifique el corazon, reducirlo del desear al obrar; porque aunque estos deseos son santos, y buenos el mas esicaz medio para conseguir lo mejor, es obrarlo, y con lo que mas bien lloramos los vicios, es con egercitar las virtudes; por-

que llorar, y pecar, es engañarle, y engañar.

- es de egercitarlo, despues de todo esso se hallará rodeado de imperfecciones; porque nuestra naturaleza es tal, y la inclinacion á lo malo tan propensa, y mas en naturales coléricos, y vivos, que primero habrá dado una larga carrera por la relajacion, que al obrar, ó al discurrir lo advierta su observacion; con que nunca le faltará que llorar, ni que ofrecer á Dios para que lo purisique. Ha de tener paciencia en este caso, y volver otra vez á pedir á nuestro Señor le recoja la sangre perdida, renovando los propositos, y volviendo á ofrecer el corazon, y espere en su Divina Magestad, que ni estas relajaciones serán en cosas graves, ni dejará de sacar de ellas con la contricion, y la pena muy grande aprovechamiento.
- Para esto es necesario continuo examen, no solo de lo malo, sino de lo impersecto, y no tal que acongoge, sino que atienda. De suerte que yá que no obre lo mejor, por lo menos conozca lo que dista de lo perfecto; porque en la vida espiritual se camina obrando (por lo menos) lo bueno, y deseando lo mejor, quando nuestra flaqueza no se atreve á obrar, á lo que se atreve á desear: pues con buenas obras, y fervorosos descos reducir á Dios los descos á obras, siendo cierto, que si no conocemos lo mejor, ni lo podemos desear, ni llegar à egereitar. Y assi, aunque parece que peca mas el que mas conoce, y obra menos, que no el que peca menos, porque no vé tanto: con todo esso querria yo tener con luz el entendimiento para refrenar la voluntad; porque el que no vé como debe, lo que vá de lo imperfecto á lo malo, y de lo malo á lo peor; vive con el mismo sossego en la relajacion, que el bueno en la perfeccion. Y al rebés, el que tiene luz, si yerra con la flaqueza, se levanta con el conocimiento; y aunque obra lo imperfecto, como lo conoce lo llora, y como lo llora lo enmienda. Con que si bien se rompe la rienda de la razon al incurrir, se restaura con la luz que le queda, y la vuelve à cobrar con las lagrimas, y á pasar adelante con los santos, y tervorosos descos.
- 13 Tome de esta ilustracion el desestimar las riquezas, aunque las posea, y considere, que esta alma tiene el corazon ofreciendolo á Dios en la mano derecha, y las riquezas apartandolas

Tom, VI.

de sí à la izquierda. Que es decir: que todo lo espiritual ha de ser preserido à lo temporal. Y si se hallare obligada à poseer riquezas, tengalas con la mano izquierda, y las virtudes con la derecha. Guardese de trocar las manos, poniendo lo eterno en la mano izquierda, y lo temporal en la derecha; porque el que tuviere en la diestra el corazon para Dios, estará con él en la diestra en el juicio universal, pues donde pusiere à Dios en la vida, le pondrá su Divina Magestad en la cuenta.

### SENTIMIENTO VII.

PROPONESE EL ALMA, QUE SACA DE LA MANO al campo al Amor Divino con alegria, y alborozo grande, diciendo las palabras de los Cantares en el cap. 7. v. 11.

Veni, dilecte mi, egrediamur in agrum, commoremur in villis.

## Estado.

A el Esposo Eterno comienza á encender esta alma con un rayo de su divino amor, y este es tan ardiente, y ella lo recibe con tanta satisfaccion, que pasando de los deseos á las sinezas, toma al Amor Divino de la mano, y posponiendo todas las co-

sa caducas, y transitorias, dejando atrás los lazos de Babilonia, y las selicidades mundanas, no solo quiere salir, sino sacar á la soledad, y llevar de la mano á Dios. Y no como quien es guiada, sino como quien le guia en el camino, y le antecede; y con amorosa consianza le dice lo que la Esposa al Esposo en los Cantares: Veni, dilette mi, egrediamur in agrum, commoremur in villis. Venid, Amado mio, salgamos al campo, y habitemos en las Aldéas. Y en este asecto se pueden considerar algunas circunstancias, que explican bien el estado del alma; porque no dice vamos, sino venid, que comienza de su querer, y no de el del Esposo el primer movimiento de la resolucion; y quando parece, que Dios la habia de persuadir á la soledad, ella está persuadiendo á Dios.

y el primero de sus rayos, le parece al alma, que puede vencer en amor á la misma caridad divina, que es la fuente del amor. Y es de advertir, que no dice: venid, amante mio, sino, venid amado mio: Dilette mi; porque lo tiene por mas amado, que

amante, y no quiere concederle ventajas en su amor. Salgamos al campo: Egrediamur in agrum; como quien lo saca á un desasso eampal de amor al campo, donde el hallarse suera de las ocasiones, y de los lazos mundanos dá mas tiempo á la contemplacion, mas atencion, y desahogo á su egercicio. Y aunque lo saca al campo, no quiere vivir en él, sino en las Aldéas, ó casas de placer, que esso quiere decir, commoremur in villis; llegando toda su sineza, y valentía de amor hasta el salir, y verse en el campo; pero sin dejar del todo el acogerse quando quisiere al poblado: pareciendole, que es tan gran sineza salir de la Ciudad á la soledad, que essa sola basta para competir con el que mas ama, como si no huviesse otra sineza mayor, que es vivir en la misma soledad, en soledad, y sin acogerse á dormir á las Aldéas.

Y aqui se conoce nuestra flaqueza, aun en lo mas perfec, to de este amor, pues con tan corta fineza, como salir al campo por Dios, no cabe esta alma de pura satisfacion de enamorada: reconociendose tambien el asimiento, que enmedio de sus finezas tiene á las criaturas, pues yá que dejó las Ciudades, no se atreve á desamparar las Aldéas. Y yá que á esto no se atrevió, pudiera por lo menos callarlo; pero somos tales, que enmedio de las finezas le estamos á Dios tormando los desdenes; porque lo mismo es decir el alma: vamonos, Señor, al campo, y vivamos en las Aldéas, que decir: vamos, Señor, á la soledad; pero con tal condicion, que hemos de dormir en poblado. De suerte, que comienza la persuasion de sacar al campo á Dios por la gracia, y acaba por la naturaleza. Las primeras palabras son del Amor Divino; las segundas del propio. ¿Si tan confiada para salir al campo, porque tan temerosa de dormir en él? Si tan ligera para salir de la Ciudad, por qué tan suelta para reducirse al poblado? Y, esto es haciendo todas estas finezas por un Señor, que quando nació en la Ciudad, fue en un pelebre: (2) quando vivió; fue por los campos, sin tener donde reclinar su cabeza sacrosanta: (b) quando murió; en el duro lecho de una Cruz, y fuera de la Ciudad. (c) De donde le colige quan acomodadas son nuestras finezas, y que nunca llegamos con ellas á los primeros umbrales de la obligacion.

Tom. VI.

T?

Efec.

## Efectos.

4 SEntirá el alma afectos grandes de amor de Dios, y una fatisfacion de su amor, tal que le parecerá que puede llevar sobre sí qualesquiera tribulaciones, y trabajos, y andará con descos servorosos de soledad, y congrua ocupacion, y ocio

para el amor.

5 Con este sentimiento no tendrá por embarazo lo mas amable de la vida, porque le parecerá que ninguna cosa puede igualar á su amor; y en llegando á comparar el que solia tener á las mas caras prendas, con el que siente dentro de su corazon; no le parecerá que es bastante para detenerse un punto en estos santos deseos.

6 Vivirá con una satisfacion santa de enamorada, tal, que de verdad le parecerá á ella que ama á Dios con gran ternura, y todo el tiempo que la duraren estos sentimientos la lastimará Dios el corazon con algunos interiores rayos, ó toques de amor bien sabrosos, con los quales poco á poco no echará menos la soledad; porque la irán enseñando, que dentro de la ocupacion hay otra soledad tan interior, y escondida que puede competir con el desierto mas desierto, y con el mas retirado retiro.

7 Servirá á Dios con muchissima alegria; porque uno de los esectos mas utiles, provechosos, y conocidos que obra en el alma la caridad divina, luego que la hiere con algunos de los rayos de su amor, es llenarla de alegria, y fortaleza para todo. Porque como siente dentro de sí al amor, y este es promovedor de lo bueno, ni hay cosa pesada por el amor que tiene á Dios, ni le parece cosa impossible, porque él desea aumentar, con que siempre estará deseando lo que juzga que mas agrada á nuestro Señor, y con que mas pueda gozarle, diciendo:

# Afectos.

8 VEni, dilecte mi, egrediamur in agrum, commoremur in villis. Venid amado mio, salgamos al campo, vivamos en la soledad de las Aldéas. Salgamos, Señor, del padecer sin mérito al gozar con él: de estas ocupaciones temporales á essos amores eternos: de una vida activa inutil, á una contemplativa, y fervorosa utilissima. Yá es tiempo, Señor, que degemos lo que nos daña, y busquemos lo que nos remedia. Degemos los lazos

de Babilonia por el cielo de la soledad: esta inquietud nociva, por essa utilissima quietud: estos trabajos inutiles, por essos gozos meritorios. Salgamos al campo, mi Dios, á vér alguna luz, que apenas se vé luz en la Ciudad: á mirar el Cielo, que aqui no vemos sino tierra: á alzar los ojos á lo eterno, y apartarlos de esto temporal, y transitorio. Descanse un poco el corazon en la soledad, que tan turbado, y perdido ha andado en el siglo. El rayo de vuestro amor ha herido mi corazon, él me dé luz para salir; él me dé calor para perseverar.

Venid, amado mio, que vuestra amable compañia es mi guia, y antes que yo os persuadiera que salgamos, yá me habiais Vos dicho que faliesse, pues nunca llegó mi amor á donde no me hubiesse primero prevenido el vuestro. Vamos, mi Dios, que con Vos no temo en el campo á las fieras del campo, ni temo en la soledad á la misma soledad. ¿ Qué tengo yo que temer donde estais Vos, amado mio, pues sois el mismo poder? Cómo puede haber soledad donde está vuestra Magestad? Quando Vos no bastais siendo el que todo lo llenais? Donde estais Vos, mi Dios, que no os siga toda la Corte Celestial, que no esté presente vuestra Madre, que no estén ministrando los Angeles, contemplando los Querubines, amando los Serafines, obedeciendo las Potestades, adorando, glorificando, y alabando los Santos, y todos los Gerarquicos Espiritus? Donde está el Rey está la Corte; y siendo Vos Rey del Cielo, toda la Corte del Cielo está con Vos. Ay amado mio, vamos al campo de gozaros, que muero en el poblado de ofenderos.

Amado mio, mal amado, y peor servido. Amado, porque debeis ser amado; no amado, porque yá os amo. Amado, porque muero con el desco de amaros; no amado, porque conozca que dignamente os adoro, pues si os amára, yo os sirviera, y no os ofendiera. Con todo esso sois mi amado, pues en esta vida, mi Dios, no quiero otra cosa sino á Vos. Examinemos, mi Señor, este amor, entrad en mi corazon, sacad de él todo lo que no suere amaros, y adoraros. ¿Qué criaturas me agradan, qué amigos me satisfacen, qué riquezas me arrastran, qué entretenimientos me detienen? Nada desco, mi Dios, sino á Vos. Todo es fragil, todo es miserable, todo es corruptible, todo es vano, todo es nada, sino Vos. Pues Dios mio, si no puede el corazon estár, vivir, ni consentir sin amar, á Vos solo quiero amar.

Todo lo criado aborrezco, solo á Vos Criador amo. Mas ay, Dios mio, que esto es lo que siento, pero no es esto lo que obro: sigo lo criado que aborrezco, y no sirvo al Criador que adoro. Doyle el sentir al amor divino, doyle el vivir al humano. Apenas os saco al campo, quando me buelvo al Aldéa, y aun á la misma Ciudad. Comienzo apenas á gustar de la soledad, quando me voy huyendo al poblado. A un rayo de vuestro amor que hiere mi corazon, se llena de propia satisfacion, y quando pienso que lo tengo lleno del amor divino, lo hallo lleno de mi propia vanidad. Pero no obstante esto, mi Dios, vamos al campo los dos, que mas facilmente en él encaminareis mis errores, curareis mis heridas, alumbrareis mis tinieblas. Vivamos en las Aldéas retirados, que menos lazos hay que en las Ciudades: Veni, dilette mi, egrediamur in agrum, commoremur in villis.

### Documentos.

Algase de los sentimientos de amor para seguir con fervor sus santos, y virtuosos egercicios, y haga habito santo para el tiempo en que el tédio de la vida espiritual la entibiare, digo entibiare, quando no á la substancia, al sentido, que tambien suelen pasar hartas tentaciones de estas los misticos. Y assi logre los sentimientos del amor divino, en servir mucho 2 Dios, que para esso se los embian.

fervorosas obras, será bien que haga actos de humildad, no lleve el sentimiento del amor, á la vanidad de pensar que es savorecida, y de aqui á criarle alguna perniciosa tentacion. Y pues tendrá tantos motivos de reconocer las tibiezas de su amor en la slogedad, é imperseccion de sus obras, sirva como enamorada, y

sienta de sí como de ingrata.

que es fuente, y origen de todo amor, el qual obligó á Christo nuestro bien, á que bajando del Cielo, se hiciesse Hombre, y muriesse por los hombres; (d) y facilmente conocerá, que en llegando á mirar el amor á esta luz, no hay amor, que sea amor, ni agradecimiento, que sea agradecimiento, respecto de lo que debe. Tanto mas, que aun esse corto amor que tiene, y le pa-

rece mucho al sentido (porque llena presto el estrecho, y congojoso vaso del corazon humano) es dado, y comunicado de aquel infinito amor. Y esse amor, siendo bastante (si estuviera en sugeto agradecido á producir obras heroycas) se desperdicia, y malogra en los brazos de nuestra slaqueza, y ni aun con él hacemos cosa de provecho.

14 Y porque algunas veces los sentimientos arrebatan, y pueden ofrecer algunas resoluciones, que aunque vengan con luces de perfeccion, lleven á una alma al peligro, es bien estár, advertida la que tuviere estos sentimientos, á no tomar resolucion alguna, y mas de las grandes, y que gobiernan la vida espiritual, sin mucha prudencia, y consejo; porque el sentido está sugeto al engaño, y en materia de gobernarse en resoluciones semejantes, se ha de dár mas parte á la racional ilustrada con las luces de la Iglesia, que á la sensitiva, aunque sea fervorosa, y con asectos de amor; pues tambien en la deliberacion, se le dará la parte que le tocáre para elegir lo que convenga.

### SENTIMIENTO VIII.

PROPONESE AL AMOR DIVINO CORRIENDO, Y QUE lleva de una cinta arrastrando al alma, perfumandola con el olor de sus celestiales virtudes, y ella con ansias de alcanzar al que no puede seguir, le dice las palabras de los Cantares, en el cap. 1. v. 3.

Trahe me: post te curremus in odorem unguentorum tuorum.

## Estado.



A propia, aunque amorosa satisfacion con que el alma desassó al Amor Divino en el sentimiento pasado, y lo sacó al campo para llegar á emularle en sus sinezas, paga luego de contado con este conocimiento. En él está muy bien dibuja-

da el alma, siguiendo á Christo nuestro Señor, que corre con velocidad, y la lleva tras sí asida lo que basta para que lo siga, pero no para que lo alcance; y con la mano izquierda la persuma con el olor de sus divinas virtudes, para que igualmente se aliente, solicitada con el objeto á la vista, y con el olor al sentido. Vala Dios mirando como quien la anima á que camine; pero

ella viendo que ni arrojandose à seguirlo puede llegar à alcanzarlo, y que se le và el bien que adora, y la deja, con amorosos sentimientos le dice: Trahe me: post te curremus in odorem unguentorum tuorum. Llevame, Señor: tras ti correremos siguiendo el olor de tus

unquentos.

Verdaderamente que el alma, ó con el susto de ausentarsele su bien, ó con la turbacion de no poder alcanzarle, parece
que yerra conocidamente en la gramatica, y aun en el sentido.
Porque si ella sola desasió, y ella sola es arrastrada como se vé en
la misma palabra: Trahe me: llevame, Señor, ¿como dice luego:
Detrás de ti correremos al olor de tus unguentos > Post te curremus in
odorem unguentorum? Quien son los que con ella correrán? Pues
parece que habia de decir: Llevame, y tras ti correré al olor
de tus unguentos. ¿Para uno pide el socorro, y muchos han de correr? Tambien al sentido no parece que deja de causar disonancia, verse arrastrada, y decir que correrá. Pues la que no tiene
suerzas, ni para seguir con pasos lentos al Esposo, ¿ cómo puede
consiar que lo seguirá con los acelerados, y veloces?

3 Todavia me parece, que en el estado en que se halla el alma vencida, y convencida en el desasso, no anduvo desatinada; porque á la verdad ella salió al campo consiada en los sentimientos de su amor, y en mucha parte de su propia voluntad. Dióla Dios á un mismo tiempo conocimiento de su slaqueza, y de paso la ilustró con un rayo de su luz; y viendo lo mucho que debe á Dios, y lo poco que hace por él, entre el temor, y la es-

peranza le dice:

4 Llevadme, Señor, tras Vos, yá que no puedo alcanzaros, y correremos á Vos, si me ayudais á seguiros. Correremos Vos, y yo si me apartais de mí, y me acercais á Vos. Correremos todas las criaturas, y yo, correremos todas mis potencias, facultades, y sentidos, porque si Vos me llevais á mí tras Vos, yo los llevaré á ellos á Vos. Con lo qual viene á darle el alma á Dios la palma, y ponerse la corona de la victoria, que de ella consiguió el Amor Divino, confesandose rendida, y vencida de su amor. Dios llevandosa tras sí de la cinta de su santa imitacion, y divinos auxilios corre; pero siempre volviendosa á mirar, y animandosa para que le siga, en que no muestra menos el Amor Divino su amor, que el alma el que tiene en seguir los pasos acelerados del Amor Divino; pues al tiempo que ella arrastrando le sigue, él enamo

153

rado la mira, y dandola una cinta por donde pueda sa'ir á la libertad eterna del laberinto de esta miserable vida, por si acaso pierde en el tacto la cinta, la guia con el olsato de su fragancia, y por si se pierde en el uno, y en el otro sentido, vuelve á ella los ojos, y la alienta, y enamora con la vista, que todas son seña, les, no solo de lo que Dios la ama, sino de lo que la aníma.

## Efectos.

SEntirá en este estado el alma un conocimiento muy claro de quanto menor es su virtud, quanto mas templado su amor, quanto mas tibias sus sinezas, quanto mas flaca su perseverancia de lo que cresa; pues apenas dá los primeros pasos en el desas espiritual con el Amor Divino, quando ni socorrida de su gracia con los auxilios, ni de su amor con los conocimientos, ni de su vista con los sentimientos, apenas puede seguir por su slaqueza á quien le parecia á ella que podia anteceder.

6 Con este conocimiento no la dará Dios desconsianza (que nunca la dá su Divina Magestad) sino humildad, y con ella un desco de seguirle, é imitarle, aunque sea arrastrando, y con trabajo, no tanto yá para vencer, que esso bien conoce que es impossible; sino para ser despojo de contrario tan amable como el Amor Divino, y para morir á sus pies siguiendole, yá que no puede alcanzar sus sacrosantos pasos imitandole.

7 Darála Dios una ilustracion con que vea quanto descaecen sus finezas, quando mas sinas, y quan tibio es su corazon, quando mas ardiente, á vista de lo que hizo por el alma el Redentor de las almas. Pues primero la crió, despues la redimió, y ultimamente la llamó; y ni criada lo agradece, ni redimida lo paga, ni llamada le oye. Con que reconocerá, que solo puede darle á Dios lo que la dá su Divina Magestad á ella, y que siempre vive como mendígo, de la limosna que le están dando á sus puertas.

8 Irá cada dia aficionandose mas, y mas á las virtudes de Christo nuestro bien, y de su Humanidad Santissima, y tendrálas muy bien presentes á la consideracion, procurando no solo ser llevada de su imitacion, sino llevar consigo á las demás criaturas, combidandolas á correr á todas por el camino de sus inesables pisadas, y de la divina fragancia de su sacrosanto olor, diciendo:

# Afectos.

- Llevame tras de tí, inimitable bondad, ardiente caridad, inenarrable piedad, correremos al olor de tus aromas, seguiremos el resplandor de tus virtudes, buscaremos la luz de tus persecciones. Trahe me, llevame, Señor, aunque sea arrastrando, de lo slaco á lo bueno, de lo bueno á lo mejor, de lo slaco á lo suerte, de lo fuerte á lo constante, de lo constante á lo eterno. Trahe me, llevame, Dios mio, de los lazos á la libertad, de las tinieblas á la luz, de la mentira á la verdad. Trahe me, llevame Señor por suerza, yá que no sé seguirte de voluntad, arrastrando, yá que no valgo para seguirte voluntaria. Trahe me, llevame de unos deseos indevotos, de unos afectos desordenados, de unas imaginaciones vanas, á unos sentimientos ardientes, á unos deseos temerosos, á unas consideraciones santas.
- Rompe, Señor, los lazos que rienen aprisionada mi libertad, las cadenas que me tienen cautiva en la maldad, las inclinaciones que me tienen propensa à la iniquidad: Curremus in odorem unquentorum tuorum. Correremos tras la fragancia de tus unquentos, tras el olor de tus finezas, siguiendo mas tus virtudes. Correremos, Dios mio, favorecidos los que apenas podemos movernos de ingratos. Seguiremos asidos de vuestro socorro, los que apenas podemos tenernos en pie de flacos. Correremos alentados los que no podemos acertar de descaminados. No correré yo sola, si Vos me llevais; correrán conmigo las criaturas buscando á su Criador, las almas siguiendo á su Salvador, los esclavos buscando á su Redentor. Tanta es, Jesus mio, la suerza del egemplo que la que sola, y sin vuestro favor no puede llegarse á Vos, ayudada de Vos, Dios mio, os llevará muchos á Vos; y la que reconoce sin vuestros favores la agena perdicion, y la propia, hallará en vuestros auxilios su aprovechamiento, y el ageno.
  - neciamente os emularon mis finezas! Qué confiadamente os facó al campo mi amor! Al primer paso que os apartais de mí, me venceis, y al primer movimiento que haceis para correr, me arrastrais. Salimos al campo, y corristeis la cortina á vuestro amor, y con la misma luz me disteis á vér mi tibieza. Vos, Dios mio, corristeis del seno del Padre Eterno, donde todos necesitados de Vos,

no habiais menester sino á Vos: corristeis á las puras Entrañas de la Virgen, necesitando de todo como hombre, que es socorro de los hombres como Dios. (2) Vos de aquel virginal talamo salisteis al mundo, y por una infancia penosa, por una juventud obediente caminasteis, y corristeis rendido al padecer, siendo el Autor del Linage Humano, que le dió todo su sér.

Caminasteis al padecer por el padecer, por grangearme à mí el merecer, y enseñarme el obedecer. ¿Cómo corristeis mi Dios con vuestras finezas por el campo de vuestra pasion dolorola? Qué penas no padecisteis? Qué oprobios no tolerasteis? Ofendian os los que os perleguian, y no os ayudaban los que os seguian. Los enemigos os enojaban, y no os defendian vuestros amigos. Muchos al ofenderos, y ninguno al socorreros. Quando os prenden los que os aborrecen, os desamparan los que os aman. Los Maestros de la Ley á quien veniais á alumbrar, os acusan. (b) El Pueblo á quien veniais á salvar os persigue. Los Sacerdotes á quien veniais á encaminar os condenan. El discipulo á quien sustentais os vende. (c) Los Apostoles á quien amais os desamparan. (d) Cómo corristeis por las penas tolerando ingratitudes, sufriendo injusticias, y padeciendo injurias! Qué inconstancias, qué ingratitudes, qué agravios, qué afrentas no fabricó sobre vuestras sacrosantas espaldas el ódio de los pecadores! (c)

vér os desprecia. (g) Pilatos que conoce vuestra inocencia os condena; (h) y el Pueblo que ayer os adoraba, os pide hoy el suplicio. (i) Caysas, porque no perezca el Pueblo, condena á su Redentor, y quando en sustancia sus labios os confiesan Dios, se atreve hombre á condenaros. (k) Yáos veis aplaudido de vuestras criaturas, yá de ellas mismas perseguido. Ayer os buscaban para haceros Rey, (l) y hoy os acusan falsamente que os haceis Rey. (m) Ayer os bendecian, y preferian á todo el linage humano; (n) hoy os posponen á Barrabás, y á el Señor de los Serafines crucisican entre dos Ladrones. (o) Mucho es, Señor, lo que corristeis por el campo de las tribulaciones, y en todas las circunstancias de Tom. VI.

(a) Pfalm. 18. v.6. (b) Matth. 26. per totum. (c) Luc. 22. v. 48. (d) Pfalm. 18. v.6. (e) Pfalm. 128. v.3. (f) Matth. 2. v. 16. (g) Luc. 23. v. 8. & 11. (h) Johnn. 19. v. 16. (i) Idem ibid. v. 6. (k) Idem 11. v. 49. & 50. (l) Idem 6. v. 14. (m) Idem 19. v. 21. (n) Matth. 21. v. 9. (o) Idem 27. v. 21. & 35.

vuestras penas, tengo por la mayor sufrir la inconstancia de aquel

ingrato pueblo, y de vuestros enemigos.

la liviandad con que os dejan, el fervor con que os buscan, la liviandad con que os dejan, el fervor con que os aplauden, el ódio con que os acusan? Quien puede tolerar el conocimiento de vuestras virtudes con la ceguedad de su envidia? La admiracion de vuestros milagros con la ingratitud de su persidia? De diez leprosos que curasteis, uno solo os lo agradece, (P) y assi en todo lo demás. O bondad infinita! Esto habeis corrido Vos por mís? Pero qué he corrido, qué he padecido yo por Vos? Mas qué no he corrido, qué no he padecido contra Vos! He corrido desenfrenado, y perdido por el campo de los vicios, por el camino de la perdicion; ingrato he corrido por los precipicios, y ruínas de la disolucion atrevido.

- 15 Al tiempo que Vos corriais á buscarme, yo corria á perfeguiros. Al tiempo que Vos corriais á perdonarme, yo iba corriendo á ofenderos. Al tiempo que Vos corriais para alcanzarme, yo corria por perderos. Estabais Vos padeciendo por mí, y estaba yo recreandome contra Vos. Estabais Vos redimiendome á mí, y estaba yo injuriandoos á Vos. Estabais Vos disponiendo mi salvacion, y yo fabricando mi condenacion. O Dios, mal servido de sus criaturas! O Rey, agraviado de sus vasallos! O Padre, desamparado de sus hijos! O Redemptor, ofendido de sus esclavos! Yo so, Señor mio, la peor criatura, el vasallo insiel, el ingrato hijo, y el esclavo alevoso.
- con vuestra Bondad! Queria mi amor sacar al campo á vuestro Amor! Querian mis finezas compararse con vuestras finezas! Y debiendo estár avergonzada de lo mal que he corrido por lo bueno, queria desas habiendo corrido tanto por lo malo! Pues aunque siempre es lo peor lo peor, y la mayor ingratitud el olvido; pero circunstancia es de grande maldad, enojaros á vista de vuestra Bondad. Que quando no os conocia no me conociesse, y quando no os adoraba me adorasse, malo era, é intolerable; pero quando os adoro ofenderos, equien lo puede tolerar? Con qué tibieza amo, con qué desamor sirvo, con qué pereza obedezco! Qué pronto, qué suestra que resuelto á lo malo! Qué tardo, qué

encogido, qué torpe en lo bueno? Qué despierta la ira, qué dormida la paciencia, qué atenta la ambicion á sus aumentos, qué inconstante el engaño en sus incrementos! Mi soberbia qué altiva! La humildad qué ausente! Si soy soberbio sin humildad, qué insolente! Y si lo soy con humildad, qué vano! Que asquerosa la liviandad, que desterrada la castidad! La verdad que amo no veo; la mentira que aborrezco egercito. Todo lo bueno me parece bien, y no lo obro; todo lo malo me parece mal, y lo sigo.

17 Y con estas virtudes, Señor, os desastaba mi vanidad, quando por estos vacíos os debiera temer mi maldad. Llevadnos, mi Dios, llevadnos tras Vos, sigamos el olor de vuestras santas virtudes, sigamos aunque sea arrastrados, los que no podemos caminar corriendo de slacos, sigamos arrepentidos, los que os perseguiamos ingratos. La fragancia de vuestro amor cure nuestras ingratitudes, el olor de vuestra paciencia temple nuestra ira, el unguento de vuestra humildad nuestra vanidad, vuestra fortaleza nuestra slaqueza, vuestras penas nuestras heridas, vuestros méritos nuestros pecados: Trahe me, post te in odorem, &c.

### Documentos.

El conocimiento de sus culpas, é ingratitudes no la encoja, ni retire de lo bueno (como otras veces hemos dicho) sino antes bien la aparte de lo malo, pues la medicina de lo frio en lo natural es lo caliente, y de lo caliente lo frio. Tambien en las enfermedades de la vida espiritual seria error conocido curar los pecados con otros pecados, y lo malo con otro peor; y assi lo malo se ha de curar con lo bueno, los pecados con las lagrimas, la relajacion con la penitencia, y la ira con la paciencia.

Todo quanto mas conociere de los divinos beneficios, la ha de dilatar mas el corazon, para aplicarlos á su aprovechamiento. Porque si quando no era criada, ni engendrada, yá Dios la tenia prevenido el tesoro con que habia de ser socorrida, sin que por su parte se lo huviesse merecido, grangeado, ni agradecido; quanto mas facilmente despues de criada, traída á su Iglessia, participante de los Sacramentos, y de la Sangre de Christo Señor nuestro, la ayudará su Divina Magestad, para que no se deshaga su hechura, no se pierda su figura, ni se condene su criatura, que es lo que dijo San Pablo: Si enim cum inimici essemus,

reconciliati sumas Deo per mortem filij ejus: multó magis reconciliati,

salui erimus in Dita ipsius. (9)

Lo que principalmente ha de meditar, y conferir consigo en el conocimiento de los divinos beneficios, y de sus pecados, y miserias es, quantas razones tiene para no desvanecerse en lo que acierta, y quantas para no desconsiar en lo que espera. Pues si mira á lo que hace por Dios, todo es motivo al temor por lo poco que hace; y si mira á lo que Dios hace, y ha hecho por ella, todo es aliento á la esperanza, por lo mucho que hizo. Con que vá caminando con las dos alas de la vida espiritual, temor, y esperanza, que son las que crian perseverancia, y fortaleza: In silentio, & spe erit fortitudo vestra. (1) Siendo assi, que el silencio aqui puede entenderse por el temor, por ser el callar lo que mas explica el temer.

Tambien del conocimiento de las virtudes de Jesu-Christo bien nuestro, y lo que por ella hizo en esta vida, ha de sacar motivos de imitar á su Divina Magestad: porque aunque sus altissimas perfecciones son sobre toda ponderacion inimitables; pero esto se entiende quanto al esecto, esto es para alcanzarlas, pero no quanto al asecto de desear, y procurar seguirlas; porque si no suesse assi, de valde nos huviera dicho: Exemplum enim dedi vobis, ut quemadmodum ego seci vobis, ita & vos saciatis. (s) Heos dado egemplo, para que como yo hago obreis vosotros. Y assi es muy justo, y muy debido, que si su Divina Magestad tuvo paciencia con los que le osendieron, la tengamos; si sue benésico lo seamos, si tuvo caridad, la promovamos, si por nosotros padeció, tambien por su Divina Magestad padezcamos. Y esto es propiamente seguir el olor de sus unguentos, porque con ellos, no solo curó nuestras culpas, sino dió olor por donde suessen cami-

nando nuestras acciones.

(q) Ad Roman. 5. v. 10. (r) Isai. 30. v. 15. (s) Joann. 13. v. 15.



### SENTIMIENTO IX.

PROPONESE EL ALMA, QUE TIENE EN SUS BRAZOS al Amor Divino, en figura de un niño muy pequeño con alas, á quien ella con ternura dice las palabras de los Cantares en el cap. 8. v. 1.

Quis mihi det te fratrem meum sugentem ubera matris mez, ut inveniam te foris, & deosculer te, & jam me nemo despiciat?

## Estado.

Onociendo nuestro Señor la flaqueza del alma, y que igualmente corre peligro con el conocimiento de su miseria en la desconsianza como con los favores en la vanidad, dejase alcanzar de su amor, quando mas arrastrada la lleva, y con un tierno

afecto, al que antes no podia seguir, yá se atreve á tener en sus brazos, y acercandole á su rostro, decirle: Quis mibi det te fratrem meum sugentem ubera matris mea, ut inveniam te soris, & deosculer te, & jam me nemo despiciat? O si me concediessen, hermano mio, criado á los pechos de mi madre, que te halle suera, y te abrace, y no haya quien me desprecie! Aqui debe notarse en primer lugar, que está el Amor Divino en los brazos del alma, y con todo esso, quando le tiene en ellos lo busca, y quando lo goza lo desea; para darnos á entender, no solamente que quien desea á Dios, yá lo tiene; sino que almas que aman verdaderamente á Dios, munca les parece que llegan á desear lo que siempre están deseando, ni á tener lo que siempre están teniendo, y que por mucho que tengan á Dios, necessitan cada dia mas, y mas de buscar á Dios; y assi desea esta alma al amor, y tiene al amor: pide que la dén lo que tiene, y está gozando de lo que busca.

Z Dios en figura de Criador, ni de Padre, ni de Redentor, ni otros titulos que dicen veneracion, y respeto; sino de hermano, hijo de su misma Madre: no porque todos aquellos titulos no la sean muy amables, y motivos esicaces de su devocion; sino porque el sentimiento tierno de su amor, hace su igual al que reconoce superior para amarlo, servirlo, y regalarlo con menos embarazo, y con mayor llaneza. Y de la manera que el Hijo de Dios,

no contentandose con amar á las almas como Dios, y Criador suyo, quiso hacer la mayor sineza, que es hacerse Hombre para redimirlas, é igualarse con ellas: Et delitia mea esse cum filiis bominum. (2) Valiendose ahora el alma de este savor como de cosa propia, se atreve á llamar hermano al Amor Divino, anadiendo la circunstancia del parentesco, y explicando con ella la del savor, donde dice: Fratrem meum sugentem ubera matris mea. Hermano min que estrimis los peches de mi Madra

mano mio, que exprimió los pechos de mi Madre.

- Porque Christo nuestro bien, por su inefable caridad, siendo Criador de la Humana Naturaleza, le quiso hacer hijo de ella, con el mysterio inenarrable de la Encarnacion; y en esta parte es hijo con nosotros de una misma Madre, y criado en unos mismos pechos. Y preciandose de esto, por demonstracion de amor se llamó siempre el Hijo del Hombre, y raras veces se llamó el Hijo de Dios. Y dice admirablemente: Sugentem ubera matris mea, criado á los pechos de mi Madre, la Humana Naturaleza, esto es, hermano de Madre, y que ha bebido la misma leche que nosorros, que son trabajos, desnudéz, hambre, fatiga, penas, tribulaciones como los demás mortales, haciendose pasible por nosotros, como lo somos los hombres. Y aun en sentido no menos pio, si esta alma, como es de creer, era devota de la Virgen Santissima Maria, podia tambien llamar su hermano á Christo nuestro Señor por Hijo de su misma Madre. Porque de la manera que la Reyna de los Angeles es Madre verdadera, y natural del Hijo de Dios, lo es por gracia, y por particular, y supereminente proteccion de los que aman á su hijo; pues luego que el Verbo Eterno encarnó en sus purissimas Entrañas, le pegó el suego de su amor al Linage Humano, participando esta Soberana Señora en grado superiorilsimo, de aquel amor ardiente con que el hijo amó á sus criaturas. Puedele tambien llamar hermano, no solo por ser el Verbo Eterno Hijo de la Virgen Santissima, Madre universal de los esclavos de su Hijo, sino por Hijo de Dios, que es nuestro Padre. Pues como nos dijo su Divina Magestad, no tenemos otro Padre sino al Eterno que está en los Cielos: Et Patrem nolite vocare vobis super terram unus est enim Pater vester, qui in colis est. (b)
  - 4 Y quando nos enseño á orar, assi como á los niños lo pri-

mc-

mero que les enseñan, y con que los paladean, son con aquelas sylabas, y palabras que explican el nombre de padre, y madre; assi á nosotros nos mandó que comenzassemos diciendo: Pater noster, (c) dandonos su Divina Magestad en este documento, no solo un padre como Dios Padre, sino un hermano como Dios Hijo: haciendo esta confesion prenda de nuestra obligacion en el conocimiento, y de su fineza en el amor. Porque con la misma palabra que decimos al Padre Eterno Padre, hallamos al Hijo Eterno hermano; y con sola una voz veneramos á nuestro Criador, y adoramos á nuestro Redentor, nos valemos de la pro-

teccion del Padre , y de los tesoros del Hijo.

Y esta es la causa porque San Pablo, assi como nos dijo hijos de Dios, pasó luego á explicar nuestro derecho, y herencia: coheredes autem Christi, (d) como quien dice: No puede ser hiio de tal Padre, que no sea hermano de tal hermano, y herede ro de tales riquezas. Y assi, quando estando predicando el Señor, le digeron que estaba alli su Madre bendita aguardandole, y sus hermanos (que assi llamaban los Hebreos á los parientes, y deudos) Ecce Mater tua, & fratres tui foris stant quarentes te. (c) Respondió: Qua est Mater mea, & qui sunt fratres mei? Quien son mi Madre, y mis hermanos? Digoos ciertamente, que los que obran mi palabra, son mi Madre, y mis hermanos. (f) Que es tambien otro vinculo de parentesco, que tenemos con el Señor, esto es, seg hijos de su santa palabra. (g) La qual como la sembraba en nombre de su Padre Eterno, como tantas veces lo dijo, venia tam; bien á hacernos hijos del Padre, y hermanos del Hijo, porque era su Divina Magestad Hijo del Padre Eterno en enseñarla, y los sieles en creerla: con que no se puede tener á vanidad del alma, sino á amor, y congruo conocimiento, que llame hermano al que reconoce Señor, pues es hermano por la naturaleza que tomó; hermano por la gracia de tal Madre como nos grangeó, y hermano por hijos del Padre que nos crió.

Dice tambien el alma con este conocimiento: Ut inveniam te foris, & deosculer te, & jam me nemo despiciat. Para que te halle fuera, te adore, y yà nadie me desprecie. Que no solo desea á Dios en el retiro, sino en la ocupacion, no solo quando con interiores afectos lo busca en el recogimiento, sino quando con exteriores

Tom, VI. (c) Matth. 6: v.9. & Luc. 11. v.2. (d) Roman. 8. v.17. (e) Marc. 3. v. 32. & 33. (f) Luc. 8. v. 21. (g) Joann. 1. v. 13.

egercicios se ocupa en lo necesario: no solo en el rincon de la celada, sino en la ocupacion del siglo: no solo quando está recogida con el Criador, sino quando se halla ocupada con las criaturas. Porque con el sentimiento amoroso que se halla el alma, no hay parte, ni lugar, ni ocupacion, ni egercicio en que no quiera,

desee, y procure amar.

7 Es verdad, que habiendo comenzado por la gracia, parece que acaba, como es nuestra costumbre por la naturaleza, buscandose á si quando busca á Dios; pues dice, que desea temerlo, para que nadie la desprecie; infinuando, que si lo busca es para si, y para que no la desprecien. Yá quiera decir, que no la desprecien las criaturas, pues justamente desprecian á quien no ama á su Criador: yá que no la desprecien los enemigos espirituales, que ordinariamente desprecian, y con razon á los que ellos engañan, y vencen con los vicios, y deleytes de la vida.

De donde podemos conocer que tal es nuestra flaqueza, pues quando mas ardientes mostramos las finezas del espiritu, están muy llenas de naturaleza. Y quando de muy enamorada el alma habia de decir: Ameos yo, Señor, para que os amen otros conmigo, poniendo en la gloria del Criador todo su fin, y no en la honra de la criatura, dice: Ameos yo, para que os amen otros, y no me desprecien, poniendo todo su cuydado en guardar su honra, credito, y opinion con las mismas criaturas. Aunque bien pue. den tener estas palabras otro sentido mas benigno, y enamorado, que es explicar con ellas un debido conocimiento de lo que pierde en no amar al Señor, y de lo que gana en amarlo, y adorarlo, juzgandose digna de ser despreciada de todos por lo uno, é invidiada por lo otro; con que mas viene á ser ponderacion de lo que vale el amor divino, y lo que lo precia, que ansia de divertirse en los medios con el amor propio, quando solo Dios ha de ser todo su fin.

# Efectos.

9 TEndrá en este sentimiento particulares conocimientos de la Misericordia Divina de lo que ha savorecido, y hon-rado nuestra miseria; pues siendo el Señor nuestro Criador, se hizo nuestro hermano; y siendo Dios, se hizo Hombre, por si nos retiraba al suplicarse el temor, que nos alentasse el parentesco;

y cada dia irán creciendo en ella la estimacion, reverencia, y gratitud á los divinos beneficios.

- con la confianza que le pueden causar estas mercedes, y el vér á Dios tan benigno, y amoroso, le dará ansia particular de tenerlo, gozarlo, y servirlo, no solo en lo interior de sus egercicios, sino en lo mas exterior, promoviendo la presencia divina con jaculatorias, y asectos servorosos en qualquiera egercicio, y deseando aumentar con debida atencion un don tan util, y necessario á el alma.
- fervorizando, y alentando el corazon en el amor divino, y yá sin mucho cuidado suyo el mismo amor de Dios la estará dando latidos en el corazon, y se hará sentir en el: con que no solo promoverá los afectos, sino que le conducirá a muy heroycos esectos, y obras de servirle. Porque como la gracia del Espiritu Santo no sabe estár ociosa: Nescit tarda molimina Spiritus Sancti gratia, (h) siempre la tendrá ocupada en cosas muy utiles al servicio de nuestro Señor, y mayor honra, y gloria suya.
- Juntamente con estos asectos, y esectos del amor divino, se le irá arraygando en el corazon una estimacion grande de Dios, que la parecerá, (y con razon) que no hay en esta vida otra cosa que pese, que valga, que merezca cuidado, atencion, y ansia, sino el amor de Dios, y todo aquello que á el conduce. Con que se hallará mas suelta á aborrecer lo terreno, que es lazo, y á seguir lo celestial, que es la corona; y con deseos muy ardientes de amar, y gozar de este Divino Señor, le dirá muy frequentemente:

# Afectos.

Uis mihi det te fratrem meum sugentem ubera matris mea, ut inveniam te soris, & deosculer te: & jam me nemo despiciat. ¿ Quien me dará, hermano amoroso mio, criado á los pechos de mi Madre, que en todas partes os halle, en todas os abrace, y adore, y yá nadie me desprecie? Quien me dará mi Señor, que yá que sois Vos mi hermano, viva como hermano vuestro? Quien me dará Señor mio, que habiendo grangeado ser Hijo del Padre, hermano del Hijo, siga en vuestro serTom. VI.

X 2

Vi-

(h) S. Ambrof. lib, 2, in Luc. cap. 1. Colum. 1188. lit. E. edict. Parif. 1686.

vicio los impulsos del Espiritu Santo? Quien Jesus mio, habrá que me assegure el servir con obras condignas á tan estrecho parentesco? Quien me dará que pague con mi sangre la que Vos recibisteis para haceros de nuestra naturaleza? Quien que como la derramasteis por mí, la derrame yo por Vos? Vos para remediarme, y yo para agradecerlo. Vos para redimir, y yo para serviros.

- Qué desigualdades son estas Jesus mio? Vos de Dios os haceis Hombre por mí, siendo ser gusano ser Hombre; y yo por Vos no quiero ser hijo de Dios, siendo el mayor ser el de Dios? Bajais del Cielo á la tierra á haceros tierra por mí, para hacerme á mí de tierra cielo; y yo hállo la repugnancia á mis bienes, que Vos allanais con vuestras penas, Jesus mio, Hijo de mi Padre Eterno, y no Hijo como yo por adopcion, y por gracia, sino por naturaleza, y por esencia? Hijo de mi Madre, y no por comparaciones, ó figuras, sino natural, y esencialmente hombre mortal, pasivo, y compasivo. Bendito sea vuestro santissimo nombre, pues siendo mi Radre, os quisisteis hacer mi hermano, siendo mi Criador, os quisisteis hacer mi Redentor, siendo Autor de todo, quisisteis vivir necessitado de todo. Teniendo del Padre el sér, escogisteis de la Madre el padecer, y con la Omnipotencia del Padre disteis fuerzas á la naturaleza de la Madre; no para haceros infensible à las penas, sino para durar mas en ellas : no para reservaros de los tormentos, sino para padecer Hombre, lo que no pudiera padecer otro hombre, que no fuera tambien Dios.
- ¿Con qué os he de pagar estas finezas dulce hermano? Con qué haberos querido alimentar de la leche de la Humana Naturaleza, que comunmente bebimos? Por ventura siendo Dios salisteis Hombre esento de los trabajos del hombre, de las miserias de nuestro mayorazgo, de las penas de nuestra herencia? Este derecho de langre del vivir con dolor, y comer de su sudor taltó á vuestra caridad, ni reservó á vuestra Humanidad? Dejasteis de temblar en el pesebre, sudar en la persecucion? Dejasteis de comer de vuestras manos, con la obediencia à Joseph? Dejasteis de sugetaros rendidamente á vuestra Soberana Madre Maria? (1) Dejasteis de padecer hambre en el desierto, (k) sed, y fatiga en el pozo? (1) Dejasteis de ausentaros en la persecucion, (m) por no ha-

(i) Luc. 2. V. 51. (k) Matth. 4. V. 2. (l) Joann. 4. V. 7. (m) Idem 10. V. 59.

ber llegado vuestro tiempo, y de presentaros en la Pasion, por haber llegado? (n) Dejaron essos brazos de sentir los cordeles, essas espaldas los azotes, essas sienes las espinas, essas megillas las bofetadas, esse rostro las injurias, essa verdad los testimonios, essas manos, y pies los clavos, essos ombros, y sacrosanto cuerpo la Cruz?

Dejó de conocer vuestro Entendimiento nuestras culpas? Vueltra Memoria pudo no tener presentes nuestras ingratitudes? A vuestra Voluntad pudieron dejar de herir nuestros pecados? No solo experimentasteis en los pechos de nuestra madre la naturaleza humana la leche que nos sustenta, que son tribulaciones, penas, y afficciones; pero lo que es mas, apurasteis con la leche de las penas, las penas de nucítras culpas. Lo que vá de leche á hiel, vá de penas de cuerpo á penas de alma, de penas de pade. cer, à penas de pecar. ¿ Quanto mas padeciais Vos, bien mio, con mis pecados en vuestra Alma soberana, de lo que padecisteis con las heridas en el Cuerpo, aunque padecisteis en él lo que nadie padeció? Y esto por borrar las culpas que os herian mas el Alma, que los azotes al Cuerpo. ¿Si esso padecisteis por perdonarlos, qué no padeceriais por escusarlos? Si por salvar algunos defeando falvarnos á todos, padecifteis esto; qué no padecierais por prevenir que nadie le huviera perdido?

Grande injuria hicieron el cordel, y los clavos á vuestras manos celestiales, la corona á vuestras sienes, la mano ingrata á vuestras mexillas, la caña vil á vuestra grandeza, el azote violento á vuestras espaldas; pero mayor injuria hacen á vuestra Alma mis pecados, á vuestro Entendimiento mis yerros, á vuestra Me. moria mis culpas, á vuestra Voluntad mis ofensas. ¿Quien os ata las manos, como el que aflige al inocente, y dá aliento al poderoso que lo assige? Quien os las clava, como el que aparta de sí vuestra Bondad con su maldad, vuestra Beneficencia con su malicia, vuestra Caridad con su iniquidad? Quien os clava las espinas, como el Sacerdore que os ofende? Quien hiere vueltras megillas, como el que ofende al Sacerdore? Quien os abre las espaldas, como el que aflige al Pueblo, oprime á los delvalidos, y se bebe la

sangre de los pobres?

Esto visteis, esto considerasteis, esto sentisteis entonces

en el suelo: esto experimentais, y esto mirais aora desde el Cielos no pudiendo padecer despues que resucitasteis, por otro mas estraño camino pudieramos decir que padeceis. Acabeníe yá con vuestra Pasion nuestras pasiones, no os demos mas que padecer de lo que en ella padecisteis. Celen las culpas con la medicina de vuestras penas, solo tratemos las criaturas de amaros, de buscaros, y de hallaros, de serviros, y adoraros: Ut inveniam te foris. Halleos yo mi Dios en todo, no solo en lo oculto del recogimiento, sino en lo público de la ocupacion: no solo en los mas interiores oficios, sino en los mas exteriores egercicios. Et deosculer, te. En todo se haga una mi voluntad con la vuestra, mi atencion con vuestra Ley, mi accion con vuestra intencion. El verdadero adorar es obedeceros, el verdadero quereros, lerviros, el verdadero hallaros, amaros. Con esto no me despreciarán las criaturas, si yo precio al Criador, & jam me nemo despiciat, pues todo lo criado toma su valor del Criador, y solo lo que está en vuestra gracia es digno de gracia, solo lo que es amaros es noble, lo que es adoraros estimable, lo que es serviros amable, lo que es veneraros admirable, é incfable.

### Documentos.

- In proposition de la la cola amada, y este por la mayor estimacion, y respecto de la cosa amada, y este por la mayor parte, menos aprecio, y estimacion.
- De aqui ha de tener entendido, que este Hermano que tiene en los brazos, y parece tan pequeño, tiene en sus brazos á todo lo criado, y aun pendiente de dos dedos el globo celeste, y terrestre. (o) Y assi como se le debe la ternura, y el amor, le es tambien debida aquella profunda veneracion, y reverencia con que le sirven los Angeles, le contemplan los Querubines, y le aman los Serasines.
- 2 1 Trayga siempre muy presentes los beneficios divinos á la consideracion; y porque le sucederá muchas veces ser llevada en

la oracion, y fuera de ella á estos, y otros conocimientos, debe en esse punto gobernarse el alma del que tiene cuydado de ella, que estas ilustraciones, y sentimientos traen consigo esectos muy congruos á los asectos, y llenan de suavidad, y unciones santas el espiritu, lo desnudan, y servorizan, y lo ván calentando mas en el santo egercicio de las virtudes.

Enmedio de todas estas ternuras, y regalos, siempre tenga presentes sus culpas, (como hemos dicho) no tanto para meditarlas por menor, quanto para llorarlas por mayor: y aunque sienta en sí imperfecciones, y faltas, no descaezca de amar, y servir al Señor, y pasar adelante llorando lo que yerra, y buscando lo que adora; que como la luz será mayor cada dia, será tambien el conocimiento de ellas mas delgado, y el sentimiento mas vivo, con que ni le faltará materia al dolor, ni con este dejará de andar siempre embebido, y revestido el amor.

### SENTIMIENTO X.

PROPONESE EL ALMA, QUE BUSCA DE NOCHE con poca luz al Amor Divino en una cama muy suntuosa, al tiempo que él está durmiendo en una Cruz en el suelo. Ella no hallandolo donde lo busca, ignorando donde está, dice las palabras de los Cantares en el cap. 3. v. 1.

In lectulo meo per noctes, quæsivi quem diligit anima mea: quæssivi illum, & non inveni.

Estado.



ON haber hallado el alma en el sentimiento pasado á Dios, no solo á la gracia (que siempre es presupuesto que lo tiene en estas tres sendas, y mas en la Iluminativa, que es de los aprovechados) sino al sentido, con los afectos amorosos que iba expe-

rimentando en su corazon; debió de criar alguna asicion á los gustos espirituales, y satisfacion propia, tal, que le obligó al Esposo á alejarsele: con que echando menos el alma el bien que creyó presente, lo sue buscando con amorosas ansias en la noche de su tribulacion, y consiesa, que no lo ha podido hallar: Qua-sivi illum, & non inveni. Está muy bien dibujada el alma con una luz en la mano alumbrandose á sí misma, buscando á su Esposo

en el talamo afligida, y desconsolada de no hallarle, quando estaba su Divina Magestad descansando, y durmiendo en la Cruz. Con esto se nos dá á entender, que el alma que quiere hallar á Dios con seguridad, no lo ha de buscar en las comodidades, y regalos, sino en las penas, y tribulaciones. Conocese bien, que esta alma no lo buscaba donde debia, sino donde queria; porque ella misma conficsa, y dice: In lectulo meo per noctes quasivi. Busqué à Dios en mi cama: y assi, luego que ví lo buscaba en su cama, esto es, en su propia voluntad, y no en el talamo de la Cruz, y en la voluntad Divina, me pareció que no lo habia de hallar. Tiene contra sí tambien el buscar á Dios con su luz, y no con la que Dios dá á las almas; porque no tiene duda, que si la luz con que caminamos en la vida del espiritu, no es de aquel Señor que dijo: Ego sum lux mundi, (2) mal hallarémos lo que buscamos; y assi, en viendo esta alma de sí misma alumbrada, la tuve por desalumbrada.

- Tambien se reconoce, que lo buscaba con mucha comodidad; porque dice, que lo buscaba en su cama, esto es, que se levantó, miró, y tentó si estaba alli, y bolvióse á echar. Y esta es moderada diligencia, y fineza de corto merecimiento, pues mas pasos merece tan gran bien. Dice, que lo buscaba de noche, sin decir, que hiciesse alguna diligencia de dia para buscarlo, siendo Esposo, y Señor, y tan digno de que á todas horas, y á todos tiempos, y en todas partes lo busquemos. Finalmente, esto nos está diciendo lo que otras veces he ponderado en estos sentimientos; quan tibiamente amamos, y padecemos por Dios, pues quando su caridad ardentissima le obligó á bajar desde el Cielo á la tierra, y siendo Dios hacerse Hombre, y de dia, y de noche sin cesar buscaba las almas, no por el lecho de las comodidades, ni por los ricos pavellones de las superfluidades, sino por la Cruz de los dolores, fatigas, y no imitables penas; se está el alma desvaneciendo de amante, porque lo busca en la cama donde yace, y no lo halla; y porque ocupando algunas noches en buscarlo, no lo encuentra, y dice que busca al que ama: Quem diligit anima mea.
- y es cosa de notar, que estando Christo nuestro bien á la otra parte del lecho echado sobre una Cruz, y tan seguro al ha-

<sup>(</sup>a) Joann. 8, 7, 12.

Ilarlo, que se dejaba dormir para que lo hallasse; lo busca el alma en la parte á donde no está la Cruz, y adonde está la como didad, esto es, entre la grandeza, y lucimiento. En lo qual se nos dá á entender, que si nosotros podemos (aun quando mas enamorados) irnos al Cielo en carrozas, y en literas con riquezas, y comodidades, no solo no elegiremos las penas buscandolas muy de lejos; sino que aunque estén envueltas en lo mismo que gozamos, haremos las diligencias posibles para apartarlas, y divertirlas. Deduciendose de aqui, que esta nuestra vida es tan miser rable, la naturaleza tan corruptible, la concupiscible tan intoleri rable, que el que mas sinamente sigue la vida espiritual, quança do mas presumido de mistico, y mas acreditado de interior, mannisesta á cada paso que se ama mas á sí mismo, que á Dios; aquien solo le parece que ama.

# Efectos

Unque al alma le parece que se halla sin Dios, pues lo busca, puede estár muy consolada, que no dejará de conocer, que este buscarlo yá es de Dios, y este procurarlo tenerlo. Y assi tendrá amor sin sentimientos de amor, y lo buscará en ellos, quando lo tiene yá en el mismo amor.

Aquella satisfaccion en que lo busca, que es en el desco del sentir que lo tiene, irá cediendo con buscarlo, y en los mismos pasos con que lo procura hallar atribulada, se vá Dios dejando alcanzar, haciendola de paso aprovechada. Y assi irá cestando la satisfaccion, con apartarse de la propia satisfaccion, porque lo que hace Dios con esta ausencia, es avivar el amor, y sacarlo de sí, para que esté solo en Dios.

6 Conocerá, que estas ausencias no son á la gracia, ni privandola de ella, que esso nunca sucede sin pecado grave; sino ausencia á aquellos interiores sentimientos, que este Esposo amantissimo suele dár á quien bien quiere: con que en este estado le queda lo que le basta al propio aprovechamiento, y faltale lo que le daña á la propia satisfaccion.

7 Sentirá con estas ausencias afectos ternissimos, y despedirá quejas muy amorosas, porque como quiera que se le queda en el corazon con que busca á Dios toda la fuerza del amor que le tiene, andará siempre enamorada como ausente, solícita como enamorada, y dirále con lo mas intimo de su alma.

Tom. VI.

## Afectos.

8 IN lectulo meo per noctes, questivi quem diligit anima mea: questristeza de mi alma: busqué á mi Esposo en ella, y no lo hallé;
busquélo de noche, y no le encontré: quando cres tenerlo dentro de mi corazon, hallé vacso de Dios, y lleno de mí mi corazon. Cresa yo que os tenia, Jesus mio, y que erais Vos á quien
sentia, y amaba, y era yo el que alli vivia, y el que dentro de mí
hallaba. En mi pequeño corazon os he buscado: In lectulo meo,
pretendiendo que tuviesse por habitacion un vaso tan corto, al
que no cabe en el Ciclo, ni en el suelo, y que tiene en su mano
al suelo, y Cielo.

- Como os ví, Señor, en el pesebre, creí que cabriais en mi corazon: pobre fue aquel; pobre es este. Entre animales estuvisteis, entre fieras de atectos desordenados estuvierais. Pajas fueron vuestro descanso alli, fragiles descos hallareis aqui: triste lecho, abierto techo á las inclemencias en Belén; descubierto mi corazon hallareis al cierzo de las pasiones. Como os ví en la Cruz padeciendo, creí hallaros padeciendo en mí, porque yo soy vuestra Cruz: In lectulo meo per noctes quasivi. Busquéos de noche, bien mio, cómo os habia de hallar? Ciego á la luz, rebelde á las inspiraciones, fordo á los impulsos os buscaba; ¿cómo os habia de encontrar? Per noctes, no una noche, sino muchas; no en el cre. pusculo, sino en las tinieblas con tinieblas, sobre tinieblas mayores, y os buscaba. ¿Pero qué mucho, luz mia, que estuviesse á escuras, si no estabais Vos alli? Qué mucho que fuessen noches, si les faltó el Sol de vuestro favor? Si essos ojos no me miran, ciego estoy; y si essa luz no me alumbra, perdido voy. Buscabaos yo en mi corazon: In lectulo meo, y no en mi corazon como vueltro; sino en mi corazon como mio. Debiendo buscaros en el ansia de serviros, os buscaba en el gusto de gozaros. Debiendoos buscar en el desco de adoraros, os buscaba en la satisfaccion del posecros. Debiendoos buscar en el afecto de alabaros, os buscaba en la propiedad del sentiros. Buscabaos á Vos para mí, quando debia buscarme á mi para Vos, y adoraros á Vos para Vos, y acabar de vivir en mí sin mí, y que solo en mí viviesseis Vos.
- no ¿Quando he de acabar de estár yo en mí? Quando en lo mas interior no me perderé, en lo mas espiritual no me buscaré,

en lo mas mistico no erraré? Quando acabaré de reconocer, que os robo las alabanzas, y os quito la estimacion, si lo que es solo para Vos á mí lo aplico? Ea, Señor, desnudad mi corazon, y salga yo de él á Vos, y entrad Vos mi Dios en él. Assi como el alma anima el cuerpo, assi animeis Vos mi alma. Vuestra voluntad la gobierne, vuestro amor la encamine, vuestras inspiraciones la guien, vuestra caridad la abrase. Ay luz mia, qué erradamente os buscaba, pues quando estabais durmiendo en el lecho de la Cruz, os buscaba en las comodidades de mi lecho! Quando debo buscaros en la mortificacion, os busco en la recreacion. Quando estais penando, estoy yo holgando. Quando estais padeciendo estoy gozando.

il ¿Este es modo de buscar á Dios, mi Dios? Vos Señor mio, por la senda de la perfeccion que nos formasteis, descalzo, desnudo, sudando, no solo sacro licor, sino purissima Sangre, assigido, perseguido, y atribulado; y yo Jesus mio, vestido, descansado, aplaudido, servido, y regalado? Cómo es posible que os halle, por contrario camino del que vais? Siga mi Dios la vandera de la Cruz, y el estandarte de mi Rey sea mi guia. No peno, mi Dios, no peno; solo peno de que no peno por Vos. No padezco, Señor, no padezco; solo padezco que no padezco por Vos. Assigeme, Señor, el que no padezco, y si comienzo á padecer, no puedo tolerar el padecer. No puedo sufrir, ni obrar lo que de seo, y siempre, y me ocupo en descar lo que aborrezco. Haced, Señor, que ajuste mis obras á mis descos, mis descos á mi amor, mi amor al vuestro.

Vos durmierais, cómo os pudiera buscar yo? Vos dormis, que si Vos durmierais, cómo os pudiera buscar yo? Vos dormis, pero vela vuestro corazon. Ni nuestras sinezas son tales, que os degen dormir un poco; ni nuestra ingratitud tal, que os dege descansar sino en la Cruz. Si quando descansais, Jesus mio, es en la Cruz, en donde penais quando penais? Ay Señor mio! Yo me doy por respondido: es vuestro descanso la Cruz, quando huss de mi almas por que vuestra mayor Cruz es mi alma. Quando estais en ella, siempre vivis crucisicado en ella, y penando; y assi penando menos, vivireis en la Cruz suestra de mi descansando. Sea talamo mi alma donde descanseis, no sea Cruz donde peneis.

Habiaos mi alma de descansar, habiaos de desenojar, habiaos de consolar de los trabajos que os dán las criaturas; y quantom. VI.

Y 2

do

do venis á buscar el consuelo en ella, hallais la pena. Buscais el alivio, y hallais la fatiga, buscais el descanso, y hallais la ofensa. Mal medio de haceros propicio á Vos con los subditos, y de hacer los subditos obedientes á Vos, ofenderos á Vos, y escandalizar los subditos. Qué mucho, Jesus mio, que no os halle si esto pasa? Justo es, Señor, que no os halle, quien habiendo de buscaros para serviros, os halla para ofenderos. Mas quiere mi alma, Señor, padecer, que no haceros padecer. No os degeis, Senor hallar, si ella no os ha de adorar: no os degeis vér, si os ha de ofender. Padezca, Señor, toda la vida buscandoos, porque no os ofenda presente, al que está adorando ausente. No quiero mas luz, mi Señor, que vivir á escuras por Vos, ni mas consuelo, que el desconsuelo, ni mas alivio que la pena, ni mas descanso que la tribulacion. Prefiero, mi Jesus, imitaros penando, no al poleeros, si pudiera ser ofendiendo. El no sentiros en la afficcion, prefiero al sentiros en la recreacion, la ausencia al sentido, por la prelencia al amor.

### Documentos.

- I Porque el alma, será bien que siga con las obras al que busca con los deseos, y assi continuará sus santos egercicios. Y porque el amor la hará, que parezcan muy leves los que á la naturaleza le serán muy graves; no los aumente al paso del amor sin consejo, assi porque sea la carga tolerable al cuerpo, como porque se asegure con la obediencia en los pasos de la mortificacion.
- 15 Poco hay que encomendarle á quien Dios diere estos sentimientos, que siga siempre la Cruz; pero bien es advertirle, que en quanto las suerzas humanas dieren lugar, y las obligaciones de su estado, esté atento á que el camino real, generoso, y seguro de hallar á Dios, es el de la Cruz; y que quanto mas se acerque á el quando pena con humildad, y resignacion, tanto mas se acerca á Dios, aunque no lo sienta.
- 16 Viva advertido á negarse á la propia satisfacion, en quanto obrare, yá que con el amor que siente en su corazon, no se le crie alguna propiedad, ú oculta soberbia. Y yo entiendo, que si el alma vive con deseos de acertar en el camino del espiritu, disicultosamente incurrirá en esto; porque la luz interior es tan elara, y los movimientos del alma, y las inspiraciones suelen an-

dar tan despiertas, que raras veces comienza asecto desordenado en ella, que no le salga al encuentro el Amor Divino, con esso, ó lo vence, ó lo allana, ó se le ausenta.

17 Vayase cada dia negando mas al sentido, y entregandose á la sé; y aunque estime, y venere los sentimientos amorosos
que la dieren, esté advertida, que no está la sustancia de la vida espiritual en el sentir, sino en el servir; ni en el gozar, sino en
el obrar, y en un amor verdadero, que es vivir ajustada el alma
á la Voluntad de Dios en lo interior, y con las obras á su santa
Ley, y consejos en lo exterior.

## SENTIMIENTO XL

PROPONESE EL ALMA, QUE SALE DE LA CAMA defnuda á buscar á su Esposo, que á sus espaldas está mirando sus finezas, y una mano alumbra al alma con una hacha, y un perro la acompaña, explicando ella su pasion, y su deseo con las palabras de los Cantares, del cap. 3. v. 2.

Surgam, & circuibo civitatem: per vicos, & plateas quæram quem diligit anima mea: quæsivi illum, & non inveni.

Estado.



Ontinúa el alma sus diligencias en buscar á Dios, el qual gusta de no dejarse hallar, para que ella repita las sinezas con el ansia de buscarlo. Y assi pareciendole que no lo halla en la cama, se levanta de ella, y no tan bien guiada, quanto bien acom-

pañada, dice: Surgam, & circuibo civitatem: per vicos, & plateas quæram quem diligit anima mea: quæstvi illum, & non inveni. Levantaréme, rodearé la Cindad, andaré todas las calles, y plazas, y buscaré á quien ama mi alma: busquélo yá, y no lo hallé.

En este sentimiento, que es continuacion del pasado, está muy propiamente dibujada el alma, que sale desnuda à buscar á Dios, siendo assi que en el otro lo buscaba vestida. Porque con la discultad de hallarlo, ha de enmendarse la disposicion del buscarlo; y si vestidos de propiedades lo buscamos, y no lo hallamos, desnudos de ellas lo busquemos, y so hallaremos. Vá siguiendo el alma una hacha que la alumbra, y aunque parece que la dá luz, todavia no la encamina á su bien, pues lo deja á las espaldas;

# 174 VARON DE DESEOS. PART. II.

para darnos á entender, que con luz bastante, y obrando en lo bueno, puede ser que andemos errados en lo persecto: y que en el camino de los preceptos, se puede perder la senda de los consejos. Y assi vemos que esta alma se halla en gracia, la qual la guia á buscar á Dios, y no halla á Dios; y es que lo busca en las plazas, y en las calles donde no está á la perseccion, y no en la soledad donde está. No porque Dios no esté en todas partes, sino porque quando quiere que le busquen en una, solo alli se deja hallar.

- Tambien acompaña un perro á el alma, symbolo de la fidelidad; porque explica la buena ley con que buica la Esposa á el Esposo, y que quando bien no le halle quando quiere, no dejará de hallarlo quando convenga, quien con tan buena voluntad lo busca. Está entretanto Cristo nuestro Señor, mirando como deja el alma el descanso, para buscar su verdadero descanso, y huelgase su Divina Magestad de vér estas sinezas, y de que ande tanto para hallar al que dentro de sí tiene, y la mira tan de cerca. Por las calles, y por las plazas le busca, y dice, que no le halló; porque regularmente raras veces mora Dios por las plazas, y las calles: pues si alli vive Dios donde se hace su voluntad, poco vivirá Dios en las plazas, y las calles, de donde tan desterrada suele andar la voluntad divina, y tan apoderada se halla la propia. Si lo buscára por essos Claustros religiosos, por essos Conventos de virgines, es cierto que lo hallara mas aprisa. Busca á Dios, y no le halla, y dice que le ama, siendo imposible que el que ama á Dios, á Dios no lo tenga. Y es que el fervor del alma, no se contenta con hallar á Dios al amor, sino lo halla tambien á la resignacion; porque mas latitud tiene el amar que el servir, en donde, y como Dios quiere. Y assi muchas veces se busca con amor la voluntad de Dios, y no le halla porque es mas facil amar, que hacer en todo, y por todo la voluntad divina; la qual aunque en su raiz parezca que es una, pero con el amor en su egercicio suele ser muy distinta.
- 4 Para explicar esto, se me ofrece lo que sucedió á dos grandes Pintores de Grecia; que habiendo tenido el uno noticia de la habilidad del otro, llegó muy de lejos á buscarle á su tienda, y hallandole ausente, preguntó por él á un oficial suyo, y como le digesse, que no estaba en casa, tomando uno de los instrumentos de su arte, le dijo: Dile que quien ha hecho esta linea lo busca, é

hizo una linea tan sutil, y detecha de color morado, que se conocia bien el admirable arte de su autor. Habiendo llegado á su mano, y viendo, y oyendo lo que habia sucedido con el forastero; tomando el mismo instrumento, y haciendo otra linea colorada por enmedio de la morada que halló hecha, dijo á su oficial; que digesse al Maestro que le buscaba: Que el que babia hecho aques lla linea, le deseaba tambien vér, y conocer. Bolviendo el forastero; y recibido el recado, y vista la linea colorada, que dividia igualmente con gran primor la morada, tomando el mismo instrumento, y adelantando hasta lo posible el primor del arte, hizo otra linea blanca sutilissima, hendiendo, y partiendo por medio la colorada, y dijo al oficial; decidle: Que quien esto ha hecho se ausenta por no verse vencido de tan gran mano. (2)

En estas tres lineas una dentro de otra, considero en la vida espiritual los tres estados del alma. El uno, en que se halla el alma en gracia, que es dentro de la latitud de los preceptos; que viene á ser la primera linea morada; la qual consiente en sí pecados veniales, y pasiones desordenadas, que no llegan á ser mortales. La otra linea cólorada mas perfecta, la qual se halla dentro de la gracia, es del amor, y sentimiento de Dios, que sufre dentro de sí imperfecciones, aunque setán lloradas, y borradas muy frequentemente por quien tuviere estos sentimientos. La tercera; y mas suril, y rata linea, y que pocas almas la alcanzari, (pues dice el Venerable Henrique Sulon, en lu tratado de novem Rupi» bus, que no habia en todo el mundo en lu tiempo, sino tres almas en ella, y que assi se lo reveló el Señor) (b) es la blanca dentro de la gracia, y del amor, y de la ultima, y mayor resignacion. Porque se ajusta el alma en el desear á la voluntad de Dios, y en el obrar al desear, sin salir en uno, ni en otro, ni habitual, ni actualmente de su santa voluntad. Andaba , pues , vagando esta alma por las plazas, y las calles, para buscar esta ultima linea, y hacer en rodo lo que mas quiere su Esposo, con que justamente dice que le ama : Quem diligit anima mea, y que no le halla; porque no llega à hacer en todo, y por todo su voluntad: Quasivi illum . O non in veni.

Efec-

<sup>(</sup>a) Plin. Histor. natur. lib. 35. cap. 101 (b) D. Hents Sul. lib. de nov. Rups cap. 31st page 418. edict. Colon. 1615.

## Efectos.

Verdadero de hacer en todo la voluntad de Dios, pareciendola, que si con rodear el mundo hubiera de llegar á esta buena dicha, no hubiera trabajo que no tomára, ni dificultad que no emprendiera, por hallar esta Margarita, vender quanto tiene, y comprarla. (c)

7 Este desco la hará discurrir con mucho cuidado, por el egercicio de las virtudes, por vér si halla en alguna de ellas á la voluntad divina; y quando en cada una la tiene, no dejará de buscarla en todas, y apenas dará paso en sus egercicios, que no sea con repetidos deseos de hacer en todo lo que Dios quiere, y

no apartarse un punto de su santa voluntad.

De esto le resultará andar no solo con ardiente ansia de agradarle, si no con verdadera atencion de no ofenderle. Y como le será mas facil caer que merecer, y ofender que sentir, por la humana fragilidad; despertaránle sus faltas continuos, y amorosos desconsuelos, dulces quejas, y sentimientos, y mas fervorosos actos de amor; porque la propia humildad, y conocimiento hará que le parezca, que todos los pasos que dá para buscarlo, son medios para perderlo. Con esto se egercitará mas en la oracion, y en la devocion, como el cordel del arco, que flecha con mas fuerza, quanto mas se aparta de él. De manera, que andará yá llorando sus detectos devota, yá incurriendolos imperfecta, obrando dentro de sí á coros la naturaleza, y la gracia; pues apenas aquella se levanta, y obra con imperfeccion, quando la vence la gracia llorando con la contricion; y apenas esta se levanta á llorar afligida, quando aquella que estaba rendida buelve orra vez á incurrir ingrata. Y de esta suerte vivirá el alma entre el temor, y el amor, sino satisfecha, humillada, y sino contenta, aprovechada.

9 Ultimamente como reconocerá que los gustos, deleytes, divertimientos, y felicidades son los mas ciertos medios de apartarse mas de Dios, irá alejandose mas de esse camino, y reconocerá que en él, ni en las calles, ni en las plazas no halla á Dios; lo buscará en la soledad, y en el retiro, quando no dejando el mun-

do, por lo menos solicitando la abstraccion interior dentro del mundo, y dirá de todo su corazon, despues de haberlo buscado en todas partes, para hallarle donde está con verdaderos sentimientos, y gemidos:

## Afectos.

10 CUrgam, & circuibo civitatem: per vicos, & plateas quaram quem diligit anima mea , quastoi illum , & non inveni. Levantaréme mi Dios, y buscaréos, saldré de casa, discurriré las plazas, y las calles para vér si encuentro al que ama mi alma, busquéos mi Dios, y no os hallé. ¿Si al buscaros no os hallo, Jesus mio, cómo os hallaré al perderos? Donde estais, Pastor eterno, que os vá bulcando la oveja perdida, que Vos redugisteis, y que Vos bulcasteis? Perdido me encaminasteis, fugitivo me llamasteis, enemigo me perdonasteis, rendido me cautivasteis, y quando pienso que estoy cobrado, me dejais perdido? Heris el alma, y os vais? Matailme de amor, y os ausentais? Tirais la slecha, y elcondeis la mano? Deslumbrame vueltro amor, y dejame en las tinieblas vuestra ausencia? Corre sangre la llaga, y se vá el Medico? Hace mayor la herida, y oculta la medicina? Buscaréos, Pastor Divino, por los pasos que Vos buscasteis la oveja: las plazas, las calles, las casas, los montes, los valles, las selvas, lo claro, lo escuro, lo manifiesto, lo escondido; penetrará mi desco, y discurrirá mi amor. No ha de quedar criatura, Jesus mio, á quien no pregunte si os ha visto.

dor? Luz, á quien dió resplandor su hermosura, donde está mi Salvador? Ayre, á quien dió frescura su agrado, donde está mi Redentor? Tierra, á quien hizo fecunda su sangre, donde tienes á mi amor? Criaturas inanimadas, donde está el que os dá el sér? Criaturas irracionales, donde el que os dá el sentir? Criaturas racionales, donde el que os dá el sentir? Criaturas racionales, donde está el que os favorece con el incremento, os hermoséa con las hojas, os enriquece con los frutos? Aguas, Fuentes, Rios, Mares, donde está el que os gobierna, y os contiene, el que os aumenta, y modera, el que os divide, y reparte?

¿Fieras, y animales de la tierra, donde está el que os sustanta, y pacifica, el que os arma, y os desiende, el que os vivisica, y sustenta? Peces habitadores del agua, donde está el que os Tom. VI.

Z

dirige en esse inquieto elemento, el que os dá que tengais respiracion sin respiracion, direccion sin intencion, camino sin luz, acierto sin guia? Pajaros del ayre donde está el que dá ligereza á vuestras alas, velocidad á vuestro vuelo, sustento á vuestra necesidad? Orbe criado por el Criador del Orbe, donde está tu Criador, y mi amor? Puedes consistir sin su Voluntad, puede este conservar sin su providencia, puedes ser sin su sér, puedes sustentarte sin su poder, puedes gobernarte sin su querer? Puedes dejar de tener en tí al que vive dentro de tí, y te vivisica á tí? Por qué no me dices donde está mi Dios á quien busco, mi Señor á quien adoro, mi bien á quien amo, el norte á quien sigo?

zon guia, el entendimiento enseña, la voluntad inclina á buscar, y hallar lo cierto; decidme donde está mi Dios que se me ha escondido? Principes que gobernais á los subditos, está por ventura en vuestra grandeza? Subditos que obedeceis á los Principes, está por ventura en vuestra obediencia? Continentes que os refrenais, penitentes que os mortificais, espirituales que os perseguís, donde está el Dios que teneis, y á quien servis? Sacerdotes que santamente vivis, Religiosos que persectamente obrais, Casados que honestamente os amais; donde está el Dios á quien reconoceis, y adorais? Soldados que desendeis la se, Ministros que gobernais la paz, donde está el Dios de la se que desendeis, y de la paz que assegurais? Todos me responden que conocen á Dios, que sirven á Dios, que es su profesion agradar á Dios, y no me dicen donde está Dios.

14 Pues si entre los buenos no os hállo, bien mio, podré hallaros entre los malos? Si no os hállo en la paz, hallaréos en la discordia? Si no os hállo entre los Principes justos, entre los subditos obedientes, entre los buenos Sacerdotes, entre los perfectos Religiosos, entre los concordes Casados, entre los Christianos Soldados, entre los Ministros rectos; hallaréos, Dios mio, entre los Principes tyranos, entre los subditos rebeldes, entre los Sacerdotes escandalosos, entre los Religiosos discolos, entre los Casados discordes, entre los Soldados insolentes, entre los Ministros relajados? Y yá que no me dicen los virtuosos, Jesus mio, donde estais, quiero informarme de las mismas virtudes.

rcctamente censuras; Fortaleza, que suertemente desiendes; Templan-

planza, que diestramente moderas; ¿donde está el Dios á quien busco? Castidad, que honestamente obras; Liberalidad, que larga repartes; Diligencia, que atenta sirves; Agrado, que amoroso alegras; Penitencia, que amandote asliges; Oracion, que amada recreas; Fé, que constante crees; Esperanza, que sirme alientas; Caridad, que ardiente abrasas; donde está el Dios de las Virtudes á quien buíco? Donde el Autor de lo bueno á quien amo? Donde el que dá lo santo que adoro? Todas me responden, Dios mio, que os conocen; pero que no me conocen. No me conoce la Prudencia, porque eltoy lleno de insipiencia: la Justicia, porque estoy lleno de iniquidad: la Fortaleza, porque estoy lleno de flaqueza: la Templanza, porque estoy lleno de intemperancia: la Castidad, no conoce mi liviandad: la Liberalidad, mi codicia: la Diligencia, mi pereza: la Humildad, mi soberbia: la Penitencia, mi relajacion: la Oracion, mi distraccion: la Fé, no conoce mis obras : la Esperanza, mis deseos : la Caridad, mis tibiezas. Si os busco, Señor, sin virtudes, qué mucho que no me conozcan las virtudes? Y si os busco con vicios, qué mucho que os elcondais de quien no os puede hallar infamado con los vicios?

Yá sé, Jesus mio, porque no os hallo, yá sé porque os pierdo. Porque debiendoos buscar virtuoso, os busco pecadors debiendoos buscar guardando los preceptos, os busco quebrantandolos; debiendoos buscar siguiendo los consejos, os busco despreciandolos. No habeis de ser hallado con pasos, sino con virtudes; no rodeando el mundo, sino dejandolo. Pero para esto mismo, que es enmendarme, necesito primero de hallaros: para esso mismo, que es mejorarme, necesito de teneros: para esso mismo, que es reformarme, necesito de posceros. Si no os buscan los pecadores, cómo los perdonareis? Si no os bulcan los enfermos, cómo los curareis? Si no os buscan los afligidos, cómo los consolareis? Surgam, & circuibo. Levantaréme, Señor, y discurriré por todo. Discurriré por todo para adoraros, y no para averiguaros; para serviros, y no para comprehenderos: entenderos para amaros, y no para penetraros. Ignoreos yo, como os adore, ameos mi caridad, aunque no os entienda mi curiosidad. Surgam: levantaréme, Señor. De donde me tengo de levantar? de la cama de los vicios. Paralitico soy de la piscina, venid, Redentor, à levantarme. De la fiebre de las passones que me abrasan, enfermo estoy: venid, Medico Divino, á curarme del se. Tom. VI.  $\mathbf{Z}_{2}$ pulpulcro de mis maldades, y olvido de todo lo honesto, y santo. Lazaro soy, Señor: venid á resucitarme. Levantaréme de la propiedad al amaros, del deleyte al teneros, del propio gusto al poseros, del asimiento al gozaros. Dadme, pues, la mano, para que me levante de lo impersecto á lo persecto. Dadme que tenga la posession sin la recreacion, el gozo sin la propiedad, el gusto sin el asimiento, el amor con todo rendimiento, y resignacion.

### Documentos.

N este sentimiento, y estado, ha de ir continuando el alma, las mismas atenciones que habemos dicho en el pasado, y pues vé que habiendole buscado en su talamo, donde creyó que lo tenia, no lo halló, levantese de las comodidades, y busquelo en los trabajos, para vér si en ellos lo hallará.

18 La causa de no hallar el alma á Dios, es porque lo busca en lo exterior, teniendolo en lo interior. Y assi procure si quiere hallar el tesoro amable que busca, la preciosa margarita que se le ha perdido; bolverse de lo exterior á lo interior, procurando con la oracion, abstraccion, silencio, y penitencia hallar en la sole-

dad, al que busca entre las criaturas, y no lo halla.

- Debe advertir, que la interior, ó exterior ocupacion, no se mide siempre (aunque conduzca mucho) con la ocupacion, ó retiro del cuerpo, sino con los deseos santos, asimiento, ó desa-simiento del alma. Pues encerrada puede estár una persona, y andar vagando por lo exterior, y por el contrario ocupada, y puede andar siempre con vista interior. Y assi en lo que ha de poner todo su cuidado, es en el silencio de los deseos. Esto es, que no desee cosa alguna, y que mortisique sus inclinaciones, y que esté siempre amando á Dios en la abstraccion de lo criado, quanto á procurarlo, estimarlo, ni quererlo que es el mas escondido, y meritorio retiro, no desear sino á Dios.
- Tambien debe advertir, que estas propiedades de cosas leves, y algunos desectos, que le estarán siempre persiguiendo, no son faciles de quitar del todo, pero procure con la gracia de Dios, sino puede quitarlos, llorarlos. Y assi ande siempre con atencion, de que yá que del todo no se mejore, desee en todo reformarse, y si la vence la pasion, la convenza la contricion, y podrá ser que haga á Dios mas gusto con lo que le pesa, que dis-

gusto con lo que le ofende. Porque en disgustarlo raras veces concurre el alma con todas sus suerzas, siendo assi, que al llorar los desectos, quisiera tener con la suya todas las de los mortificados, penitentes, y persectos de la Iglesia.

# SENTIMIENTO XIL

PROPONESE EL ALMA ABRAZADA CON EL AMOR Divino, á quien halló en el campo, habiendole buscado en la Ciudad: y procurando no se le vaya tal bien, lo tiene asido, diciendo las palabras de los Cantares, en el cap. 3. v. 3. & 4.

Num quem diligit anima mea vidistis? Paululum cum pertransissem eos, inveni quem diligit anima mea: tenui cum nec dimittam.

# Estado.



Espues de haber buscado el alma á Dios, no solo dejando su descanso, acompañada solo de su pena, sino andando las plazas, y calles afligida, y atribulada, hasta encontrar con el bien que habia perdido; ultimamente lo halló, y abrazandose con él,

porque otra vez no lo deje, luego que preguntó á las criaturas, si sabian de su Criador, dice: Paululum cum pertransissem eos, inveni quem diligit anima mea, tenui eum, nec dimittam. Poco despues que pasé adelante de los que yo preguntaba, hallé á el Amado de mi alma, hallélo, y detuvelo, y no lo soltaré mas. En este sentimiento se explican dos estados. El primero, quando yá está el alma cerca de hallar á Dios. El segundo, quando lo halla, lo tiene, y lo detiene.

2 Está muy bien dibujada fuera de la Ciudad, despues de haberlo buscado en ella, y que pregunta á las guardas que se hallan sobre su muralla: Por ventura visteis á mi amado? Para darnos á entender las diligencias que esta alma hizo para buscar á Dios, pues habiendo discurrido toda la Ciudad, las plazas, y las calles, y todas las criaturas, como se ha visto en los pasados sentimientos, buelve otra vez con amorosa inquietud á preguntar si está suera, ó está dentro de la Ciudad el que dentro, y suera anda buscando? Y aqui podia entenderse esta Ciudad por la Gerusalém Triunsante, y no por la Militante. Por la Iglesia de los que gozan

- Y assi, á pocos pasos de la puerta de la Ciudad, encuentra en el campo á Jesus, Señor nuestro: esto es, lo halla en la Cruz fuera de la Ciudad, donde quiso padecer por nosotros. Hallalo, abrazalo, y lo detiene, y parece que á brazo partido lucha con el para que no se le vaya. Dandonos á entender, que si queremos gozar del Señor en el amar, lo hemos de buscar en el padecer. Y que en esta vida, que es de viadores, no hay que buscar á Dios en la comodidad de las Ciudades, en la recreacion de los Palacios, en el deleyte de los vanquetes, en el favor de los entretenimientos transitorios; sino en la soledad, en la afliccion, en la pena, y en la tribulacion. Porque dicen muy discretamente los Misticos, que el que quisiere buscar à Dios sin cruz, halla la cruz, y no halla á Dios; la qual tambien se suele tener en los Palacios, Ciudades, y puestos de esta vida mayores: antes en ellos suelen fer tanto mas altas las cruces, quanto son mas altos los puestos; y tanto mas sensibles, quanto son mas delicados los sugetos, y se forman tribulaciones: tanto mas peladas, quanto es mayor el concurso de las causas, negocios, y obligaciones. Y assi, el que viviere con atencion, y verdadero conocimiento de las cosas de esta vida en qualquiera estado, y ocupacion, en qualquiera puesto, y egercicio, y en qualquiera profesion, y empleo, como sea decente, y permitido, puede tormar una religion tan estrecha, que si Dios no le dá espiritu, y fuerzas para tolerarla, cayga muchas veces en el fuelo con la cruz.
  - 4 Y esta consideracion no quita el conocimiento, y verdad

de que unos estados en la Iglesia son mas perfectos que otros, como el de los que con votos de obediencia, castidad, pobreza, y clausura, se obligan á servir al Señor; y el de los Eclesiasticos, que tienen mas estrecha, y rigurola protesion que los Seglares. Solo se dice quan lleno está el mundo de trabajos, quan fecundo de cruces, y la facilidad con que los hombres, si quisieran, pudieran aprovecharse de esta abundante cosecha. Pero vasenos el tiempo en huír lo que no nos puede dejar, y queremos mas padecer los trabajos sin mérito, resistiendo, que con él tolerandolos. Habiendo, pues, el alma hallado á Dios, que tan ardiente buscaba, abrazandose con él, con verdadera alegria, y gozo de haber encontrado al que con tanta ansia buscó, y con tan buena dicha halló; no quiere soltarlo, y se está gozando con tal bien en union de verdadero amor, y resignacion en los trabajos, y en las penas, que es la mas cierta, y legitima forma de hallar, y tener á Dios.

# Efectos.

Arále Dios en esta ilustracion, y sentimiento grande gozo en los trabajos; y aunque no dejará de sentirlo, será superior el gusto que tiene al padecerlos, al dolor que causa á la naturaleza el tenerlos. Y assi se hallará en soledad quando no padezca, y con grande alegria, y gozo quando padezca por Dios.

6 Con este amor que irá cobrando á los trabajos por Dios, se le irá infundiendo quando se halle sin ellos, una pena de que no pena, que la dará gran consuelo, pareciendola tanta dignidad el padecer, y el penar, que se juzgará olvidada de Dios, si su Divina Magestad no la hace participante de sus penas.

7 Llegará á ser tanto el gusto del penar en el padecer, que comenzará á recatarse del gozo que vá embebido en la pena, y dirá con verdad á Dios: huelgo, Señor, de padecer por Vos tanto, que me recato del gozo en el padecer, como pudiera en el gozar; y assi os suplico, que de la pena solo me deis el gozar en el penar. Y aunque esta alegria, ó gozo espiritual acompañe á sus penas, es una circunstancia que no la minora el mérito, antes les aumenta la corona.

8 Estos sentimientos de hallar la pena en el gozo, y el gozo en la pena, cada dia le irá aumentando, y sutilizando mas, dando-

dola tanta alegria en la mortificacion, que no haciendo otra cosa, que padecer dia, y noche, quando llegue á hacer cuenta con
el cuerpo, no le pasará partida alguna, ni le parecerá que padece por Dios, pues en lo mismo que padece se halla mas consolada en el alma, que atribulada, ni fatigada en el cuerpo; con que
assida á los pies de Christo nuestro Señor, le dirá:

# Afectos.

TUM quem diligit anima mea vidistis? Paululum cum pertransissem eos, inveni quem diligit anima mea: tenui eum, nec dimittam. Visteis criaturas al amado de mi alma? Pero poco despues que yo os degé, lo he hallado; helo hallado, y no lo dejaré mas. O preciosa margarita, que por el mar tempestuoso de la vida he buscado, yá te he hallado! O moneda inestimable que habia perdido, y con ella mi libertad, y consuelo! yá te tengo: Tenui eum nec dimittam! No os tengo yá de dejar. Si á Vos os dejo, mi Jesus, à quien tengo de seguir? Si Vos me faltais, à quien tengo de buscar? Si á Vos no adoro, á quien tengo de amar? Si á Vos no obedezco, á quien tengo de servir? Todos son tyranos, sino Vos Señor dulcissimo. Todos son padrastros, sino Vos, Padre amoroso. Todos son enemigos, sino Vos amigo sidelissimo. Tengoos, Señor, para que me tengais, abrazoos para que me detengais, amoos para que me perdoneis, alcanzoos para que me assegureis: Tenui eum nec dimittam. Si el Cielo me deja, no os tengo de dejar; si la tierra me es contraria, no os tengo de soltar; si el insierno me persigue, de Vos no me he de apartar. Ni lo grande, ni lo fuerte, ni lo rico, ni lo poderolo, ni lo lucido, ni lo formidable, ni lo horrible, ni lo espantoso, ni lo pasado, ni lo presente, ni io futuro, ni la persecucion, ni el tyrano, ni la amenaza, ni el castigo, ni el cuchillo, ni la muerte, ni el peligro, ni el dano, ni los tormentos, ni las tribulaciones, ni las injurias, ni las calumnias, ni los enemigos declarados, ni los amigos falsos, ni los vicios, ni los deleytes, ni las felicidades, ni las infelicidades, ni las públicas calamidades, ni los propios trabajos, ni los descreditos, ni las afrentas, ni la enfermedad, ni la miseria, ni la pobreza, ni la ambicion, ni la esperanza, ni la posession, han de apartarme, Jesus mio, de Vos; pues en Vos hallo el remedio á estos males, y con Vos los hago bienes.

Teniendoos á Vos, Jesus mio, la tribulacion es corona,

la afrenta, honra, el descredito, fama; los enemigos, amigos; los falsos hermanos, verdaderos compañeros; la injuria, es estimacion; la infelicidad, dicha; la pobreza, riqueza; la enfermedad, sanidad. Teniendoos á Vos, fortaleza de los fuertes, no temo á los flacos que parecen fuertes. Teniendoos á Vos, poder de los poderes, no temo á los vanos que parecen poderosos. Qué es el mundo? Qué es el poder? Qué es el Demonio? Qué es el Infierno contra vuestro poder? Son pajas que las lleva el viento, es polvo que lo esparce el ayre: Pone me juxta te, & cujusvis manus pugnet contra me. (2) Ponedme, Señor, junto á Vos, y pelee quien quisiere contra mi. Si estando cerca me ayudais, qué será teniendoos asido? Si apartado, qué ferá abrazado? Si se levantan contra mí mas enemigos, que tiene el Cielo Estrellas, la Mar arenas, el Solatomos, esso será mi esperanza: Si exurgant adversum me castra, in boc ego sperabo. (b) Si tantos egercitos contra mí se levantan, como hay en los egercitos soldados, en lo que sin Vos se fundára mi temor, con Vos fundo mi esperanza.

Guardadme á mí, Señor, de mí, y pelee todo el mundo contra mí. Pierdo la riqueza? Tengoos á Vos riqueza eterna. Pierdo los deudos? Tengoos á Vos Padre misericordioso. Pierdo los amigos? Tengoos á Vos amigo verdadero. Pierdo la salud? Tengoos á Vos Medico, y sanidad. Qué puede faltarme si os tengo, qué puede llenarme si me faltais? Yo he probado los gustos, y son disgustos; yo he probado los deleytes, y son espinas, las felicidades, y son cruces. Yo he visto penar al que goza, servir al que manda, padecer al que gobierna, perseguido al valido, aborrecido al poderoso, desacreditado al rico. Ni hay felicidad sin infelicidad, ni riqueza de hacienda, sin pobreza de honra, ni poder de mandar, sin slaqueza de querer, ni seguridad de reynar, sin riesgo de servir, ni egercicio de gozar, sin zozobra de padecer.

Solo vueltros gustos, son gustos sin disgustos; vuestros deleytes, son deleytes sin desazon; vuestras felicidades, son felicidades sin riesgo; vuestro gozo sin pena, vuestro amor, es amor sin desconfianza, vuestra gloria, es gloria sin fin. Todo esto, Jesus mio, es assi, y tampoco os dejára aunque no suera assi. Sé que teneis riquezas, y no os amo por las riquezas: sé que teneis premios, y no os busco por los premios: sé muy bien la gloria que

(a) Job 17. v. 3. (b) Ex Pfalm. 26. v. 3. & 4.

dais á quien os sirve, y no os sirvo por vuestra gloria: sé la dulzura de vuestros deleytes, y no os busco por los deleytes: sé que sois eterno al premiar, largo en el favorecer, magnanimo en el honrar, y no os busco la liberalidad, sino al liberal; y no las dadivas, sino al dadivoso; no las honras, sino al honrador. Si como dais gozos eternos á quien os busca, dierais eternos tormentos, os buscára. Si como premiais castigárais, os adorára. Si como favoreceis deshonrárais, os amára. Mas quiero eterno tormento con vuestro amor, que eternos deleytes sin él. Mas quiero amaros castigado, que dejar de amaros favorecido: esto es quando pudiera haber gloria sin vuestro amor, ó pudiera haber castigo con él. Y no quiero amaros por teneros amor, sino teneros amor por amaros. No quiero el amar porque alegra al sugeto, sino porque sirve al objeto. No quiero mi amor para mí, quiero mi amor para Vos: y no quiero mi Jesus mi amor para Vos, tanto porque buelva á mí , quanto para que quede en Vos. Solo haya en mí el tenerlo para darlo; solo haya en Vos el recibirlo para tenerlo. No quiero mi amor donde me anima, que es en mi; quiero mi amor á donde ama, que es en Vos.

- O gloria mia que os tengo! Tenui eum. O amor mio que os amo! O luz mia que os veo! O hermosura mia que os gozo! Poco me habeis costado, pues os he hallado. Eternidad de buscaros, no merece un momento de teneros. Si esto goza el alma al hallaros en el destierro, qué será al hallaros en la patria? Si esto al hallaros donde os podemos perder, qué será al hallaros, donde yá se acabó el poderos perder? Y si esta verdad es insalible en el camino, qué será, Jesus mio, en el fin? Leve, y breve es esto momentaneo de penas que padecemos; eterno, é incomprehensible aquello glorioso de gozos que esperamos. (c) Esto es breve en el tiempo, y leve en el tormento; aquello eterno en la duracion, é infalible en la intension. Y esto es, midiendo los gustos con los disgustos, la brevedad con la eternidad; ¿qué será si medimos el amaros con no amaros, y el veros con el no veros? Esto Señor, no tiene comparacion. Mas dichosa sería el alma, que os amasse en esta vida padeciendo, que la que en el Cielo gozasse vuestros deleytes no amando.
  - 14 Dadme licencia que diga, que si pudiesse compadecerse,

<sup>(</sup>c) Que d'in prasents est momentaneum, & leve tribulationis nostra, supra mudum in sublimitate aternum gluria pondus operatur in nobie 2. ad Cotinth. 4. v. 17.

quiere mas el alma amaros en esta vida, con seis grados de amor padeciendo, que no veros en la eterna con solos quatro gozando. Y quando esto sea mas gustoso, quiere elegir aquello por peno-so. Y assi Jesus mio, si el alma os amasse, y sirviesse como Vos merecceis en esta vida, no echaria tanto menos los gozos de la eterna, solo embidiaria á la seguridad de amaros que se tiene en aquella, y le assigiria el riesgo que se tiene de osenderos en esta.

Pero ay Jelus mio! Adonde me han llevado mis deseos? Adonde me detienen mis obras? Esta alma que tanto os ama, siempre os enoja: elta que tanto os quiere, siempre os ofende: esta que con tanta jactancia habla en el amar, es la misma slaqueza en el obrar: Tenui eum nec dimittam. Tengoos en el desco, y dejoos en las obras: tengoos en el sentimiento de lo bueno, y dejoos en el consentimiento de lo malo: tengoos en el afecto, y dejoos en el efecto: al sentiros, como si os tuviesse; al serviros, como si os dejasse. ¿Quando, Señor, hemos de ajustar este querer à este obrar, este descar à este servir? Este servir à este amar? Quando mi Jelus, esta porcion interior, estará ajustada á la superior? Quando haré lo que quiero bueno, quando no haré lo que no quiero malo? Tenui eum. (d) Pues yá os tengo mi Jesus, tenedme: pues os hallé, conservadme: pues os abracé, defendedme: pues os adoro, gobernadme. Pueda mi Jelus, con verdad decir, que os tengo sirviendoos, si haceis que os sirva adorandoos. Pueda decir que no os tengo de dejar, disponiendo que siempre os sirva con los deleos, y que siempre os adore con las obras: Tenui eum nec dimittam.

### Documentos.

OS afectos, y fentimientos de amor, que Dios será servido de dár á el alma en este estado, beneficielos con santas, y perfectas obras, procurando vivir con aquellos movimientos interiores con que su Divina Magestad la irá guiando á lo mejor. Teniendo por cierto, que amor que no sale á las obras, ó no es amor, ó no es sino, ó es engaño:

17 No porque se vea con algunas impersecciones, que ván siempre envueltas con la fragilidad de nuestra naturaleza, desmaye, antes bien espere, y con el favor Divino serán involuntarias, ó Tom. VI. Aa 2 muy

<sup>(</sup>c) Ad Rom. 7. v. 15.

muy leves, ó las llorará de manerá, que salga con ganancia de ellas.

Tampoco se ha de acobardar de tener à Dios bien servido, y no dejaile jamás, aunque vea que puede tal vez mas con ella la condicion, que la razon, y la inclinacion, que la devocion; sino que constantemente ame, y no dege al Señor. Porque su Divina Magestad, que conoce la importancia de humillar nuestra soberbia, raras veces (como arriba queda dicho) deja á las almas, por perfectas que sean, sin un enemigo á la vista, que las eger-

cite, y moleste.

Si quien se viere con estos sentimientos de amar, fuere persona pública, no por ellos dege sus ocupaciones, ni todo lo que le toca, por entregarse à la dulzura, y suavidad de estos sentimientos. Tampoco dege de obrar convalor, y resolucion, quanto convengan à la justicia, y al egercicio de las virtudes de su cargo, y dignidad, aunque se le vayan estos sentimientos, y dulzuras; porque las resoluciones de su oficio se han de examinar mas á la luz de la razon, que no á los impulsos interiores, ó afectos, y sentimientos píos, los quales pues son de Dios, nunca embarazan la justicia; y viva sin miedo de que no perderá el bien amar por el bien obrar, antes le dará su Divina Magestad tantos mas grados de amor, aunque no lo sienta, quanto mas se negare á los sentimientos, por darse á las virtudes.

### SENTIMIENTO XIII.

PROPONESE EL ALMA, A QUIEN LLEVA EN SUS ombros el Amor Divino, y ella con una ancora en la mano, que la fija en el corazon de su amado, dice las palabras del Plalm. 72. v. 28.

Mihi autem adhærere Deo bonum est: ponere in Domino Deo ipem meam.

# Estado.

SSI como en todas las acciones humanas, y emprelas grandes, lo primero es procurarlas, lo segundo conseguirlas, lo tercero assegurarlas; de la misma manera el alma, despues de haber buscado con tanta ansia, y trabajo á Dios, y haberlo hallado,

y abrazado en el pasado sentimiento, trata en este de assegurar un bien

bien tan inestimable. Como el buen piloto, que despues de haber hallado el puerto, echa dentro de él la ancora, para que los vientos de la tierra no le engolsen otra vez en la mar, ó los de la mar no dén con el Navío, y con su gozo en la tierra. Está muy bien dibujada el alma sobre los ombros del Amor Divino, con una ancora en la mano, que vá á sijarse en el corazon de Dios; el qual á vista de una tempestad muy desecha, en que se están otros perdiendo, la lleva segura sobre sí, como á la oveja perdida, librandola con esso de este, y de otros mayores peligros.

Dase de esta manera á entender, que yá esta alma no ca. mina por sus pies, como caminaba antes al buscar á Dios, sino que Dios la lleva como el Aguila sobre sus alas, manifestando la diferencia notable que hay de buscar á Dios, á tenerlo: que el que lo busca con la gracia de Dios, usa de sus propias suerzas, trabajando mas, y configuiendo menos; pero al que Dios lleva con especial misericordia, él es su barca, y su barquero, su piloto, y su Navio: Currus Israel, & Auriga ejus; (2) como decia Eliseo á la luz de los Profetas Elías. Tambien es de advertir, que la ancora de la esperanza, que esta bendita alma sija en el corazon de Dios, no es la esperanza que precede á la caridad, sino la esperanza que la acompaña; y la sigue. Porque quando buscaba á Dios, vivia con esperanza de hallarlo, y aora yá es la esperanza de conservarlo, y de nunca mas dejarlo. Antes esperaba para halar, aora elpera para no perder: viene á ser en este caso la esperanza, como la fruta del Arbol de la caridad, que tanto quanto aquella es mas ardiente, es esta mas sazonada; porque las Virtu. des Teologales tienen entre si una influencia, y comunicacion secreta, tan constante, y esicaz, que quanto el alma vá aprovechando en la una, tanto vá resplandeciendo en la otra. Estará haciendo una alma mucho tiempo actos de caridad ardentilsima, sin acordarse de otra virtud: vasele lentamente criando una espéranza un fija, una fe un viva, como si todo su egercicio fuera solo de promoverse á estas dos virtudes. Assi esta alma, apenas en el patado sentimiento halló á Dios á la caridad, quando luego en este lo viene á lograr en la esperanza.

3 La tempestad que está dibujada al lado de tanta dicha co a mo la que goza el alma, que es llevada en los ombros de Dios,

libre de las olas inquietas de la vanidad; nos está tambien explicando la felicidad suma de la vocacion, y quan sin merecerlo llegamos á la eleccion, solo por la gracia, bondad, y mera liberalidad del Altissimo, pudiendole decir Dios: mira alma lo que me debes, pues al tiempo que tantas naufragan, tantos buenos entendimientos están ciegos, tantos oídos están sordos, tantas voluntades viven desenfrenadas, quando tantos se pierden engañados, ó buelven atrás vencidos; tú oveja perdida, y digna de andar perdida, mas ciega que todos, y mas perdida que todos, te vés en hombros de tu Pastór, y no solo en hombros, sino savorecida con haberte dado el corazon, para que en él pongas el ancora de tu esperanza: influyendo desde aquel Divino vaso, licor celestial de perseverancia con que te conserves, vivas, y crezcas al aprovechamiento interior.

4 ¿Por qué, como pudiera conservarse con tantas olas de pasiones como tiene contra sí, cerca de sí, y dentro de sí el corazon humano, si no estuviera asido al Divino? Y assi, toda tu constancia, y perseverancia, tu sirmeza, y estabilidad, solo consiste en la suerza que cobra de su gracia tu slaqueza, de su misericordia tu miseria, por medio de la caridad, la qual viene á ser el cable, ó maroma que tiene asida el apcora, y el navío al corazon de Dios. Y mientras no se adelgazáre la caridad, no saltará el ancora de la esperanza, que por el se comunica á el alma. Esta diferencia de los que nausragan en las esperanzas del mundo, á los que se salvan con esperar en Dios, significan aquellas palabras: Mihi autem, como quien dice ironicamente: á otros les salve las esperanzas de las riquezas, y prosperidades humanas, y luego asirmativamente; pero á mí, la esperanza en mí Criador.

# Efectos.

TEndrá en este estado el alma interiores sentimientos de la santa virtud de la esperanza, que es el consuelo de todos los assigidos, y la espuela de todos los slacos. Y será tal vez tan grande la abundancia con que Dios la savorecerá en esto, que sin poder contener los sentimientos en el corazon, le saldrán mu chas veces á los labios, prorrumpiendo en jaculatorias muy frequentes, no solo sin poner cuidado en decirlas, sino aunque lo ponga en callarlas.

6 En las tribulaciones, desamparos, y desconsianzas que tuvieviere, en las quales antes la habia de costar sumo trabajo el buscar la esperanza, para hallar algun aliento en el peligro; se le ostrecerá ahora tan cerca, que apenas saldrá el enemigo á la peléa para perderla, quando le salga al paso la esperanza á socorrerla, y luego que llega ella, comienza el alma á despreciarlo á él.

7 Esta esperanza, y sus sentimientos, que la causarán tan gran consuelo, no será tanto la de gozar de Dios, y de poseer de aquellos bienes eternos, y de hallarse navegada, gozando aquellas inesables moradas; quanto una secreta, y sumamente esicáz luz interior, de que Dios la ayudará para servirle; de que la tendrá de su mano para no osenderse; de que la dará su amor para amarle, tal, que si assi como en esta esperanza vá embebida aquella, se pudieran dividir entre sí, y hubiera de elegir una de entrambas, dejára sin duda la esperanza del gozarso, por la esperanza del servirlo.

8 Esta esperanza tendrá alegre, y consolada al alma en todas sus tribulaciones, y assicciones, las quales no pueden saltarle al espiritual en esta vida. Y tendrá tanto aliento con esta virtud, que no habrá cosa que tema, ni la parezca impossible: juzgando, y con razon, que assi como en sus suerzas propias no hay cosa que pueda esperar, ni que no deba temer; assi, acompañada de esta valerosa virtud, no hay cosa que no pueda emprender, ni peligro que la pueda atemorizar, diciendo con San Pablo: Omnia possum in eo qui me confortat. (b) Y con suma alegria de su corazon, repitiendo muchas veces.

# Efectos.

Jibi autem adharere Deo bonum est ponere in Domino meo spem meam. En Vos, Señor mio, pongo mi esperanza, en quien tengo puesto mi amor. Solo espero en el que amo, solo pido á quien adoro, solo me valga á quien sirvo, solo me ampare á quien reconozco. Esperen otros en los puestos, en las honras, en las riquezas, en las comodidades, en el lucimiento, en la grandeza, en el poder, en el tener, en el saber: yo no espero mas que en Vos Jesus mio: Mihi autem adharerere Deo bonum est. Sean objeto de otros las Tiaras, las Coronas, las Dignidades, el gobierno, el mandar, el reynar; que yo no

espero mas que serviros, Jesus mio: Mihi autem adhærere Deo bonum est. Esperen otros en la delgadeza del entendimiento, en la abundancia de la erudicion, en la suerza de la eloquencia, en la copia de la doctrina, en el aplauso de su discrecion; que yo no

quiero mas que saber amaros, Jesus mio.

10 Esperen otros en la lealtad de sus vasallos, en la fineza de sus amigos, en la prudencia de sus Capitanes, en el valor de sus soldados; que yo no quiero mas poder, que el quereros, ni mas querer que el amaros, Jesus mio: Mihi autem adharere Deo bonum est. Esperen otros en los deleytes, entretenganse en los banquetes, diviertanse en las musicas, recreense en los saraos, dén pasto, y entretengan sus potencias, facultades, y sentidos; que yo no quiero mas gusto, que padecer por Vos, Jesus mio, y en este padecer, perecer: Mihi autem adhærere Deo bonum est. Esperen otros en la hermosura, otros en su juventud, otros en sus fuerzas, otros en su prudencia, otros en su arte, otros en su grandeza, otros en su experiencia, y saber; que yo no quiero mas saber, que ignorar todo lo que no es amaros, Jesus mio: Mihi autem adharere Deo bonum est. Esperen otros en su nobleza, otros en su antiguedad, otros en su origen, otros en su apellido, otros en su sangre, otros en sus deudos; que yo no quiero mas nobleza, que vivir despreciado por Vos, Jesus mio: Mihi autem adhærere Deo bonum e/t.

O Señor mio, qué bueno es acercarse à Vos! qué grande, qué seguro, qué cuerdo, qué discreto, qué suerte, qué constante, qué hermoso, qué lucido, qué alegre, qué recreable, y qué admirable! Hay poder humano que dure? No. Pues desestimo el poder. Hay hermolura sin corrupcion? No. Pues desestimo la hermosura. Hay prudencia sin insipiencia? No. Pues desestimo la prudencia. Hay Magestad sin riesgo, lucimiento sin detraccion, deleytes sin zozobras, discrecion sin mormuracion, riquezas sin emulacion, felicidad sin afficion? No. Pues desettimo lo grande, lo rico, lo felíz, y todo lo deleytable, y apetecible del mundo. Vamos, Señor, á vuestros gustos. Hay padecer por Vos, que no esté lleno de mérito, y de gusto? No. Pues abrazo el padecer. Hay serviros à Vos que no esté lleno de coronas? No. Pues anhelo por serviros. Hay acercarse à Vos, que no este lleno de favores, y premios? No. Pues acercome á vuestra liberalidad, y adoro vuestro agrado. En serviros, Señor, consiste la discrecion sin la ignoran-

cia, la fortaleza sin la flaqueza, el poder constante, el obedecer fiel, el servir leal, el gobernar prudente, el holgar decente, el

padecer con mérito, el merecer con gozo.

¿Qué sois riquezas humanas, sino lazos de esta vida? Qué eres poder, sino ambicion de nuestro sér? Qué eres mandar, sino empleo de servir? Qué eres valer, sino riesgo de caer? Qué eres gozar, sino necio padecer? Donde están las riquezas sin los pecados? Donde el poder sin la ambicion? Donde el gobierno sin la fatiga? Donde el gozo sin la afliccion? Y buscamos, Jesus mio, lo que nos atormenta recreando, nos aflige gozando, nos pierde mandando, y dejamos vuestras riquezas, vuestra compañia, vuestro

sér, vuestro poder, vuestro saber?

Qué Rey comunica, Jesus mio, lo que tiene con tal liberalidad? Quien dá sus tesoros con tal prodigalidad? Quien perdona con tal clemencia? Quien gobierna con tal providencia? Si os sirven, Jesus mio, comunicais á los que os sirven quanto han menester para serviros. Haceis sabios los ignorantes, piadosos á los crueles, generosos los avaros, advertidos á los pródigos, justos á los iniquos. No podeis contener el raudal de vuestro poder, ni el ardor de vuestro querer. Seguid almas, seguid á este Señor, obedeced á este Rey, amad á este Padre, aprended de este Maestro, adorad á este Dios, en quien se debe poner la esperanza, y decid con toda verdad adorandole: Mihi autem adharere Deo bonum est: ponere in Domino Deo spem meam.

# Documentos.

14 Ste afecto, é ilustracion está diciendo al alma lo que debe hacer, que es en qualquiera estado, profesion, u ocupacion que tuviere, arrimarse en todo, y por todo á Dios, suplicandole, que la ponga su esperanza donde tiene todo su amor. Y que assi como solo á su Divina Magestad sirve, solo en su Divina Magestad espere; promoviendo estos santos sentimientos, assi con actos interiores, como con reducir á ellos, en quanto hu-

manamente se pudiere, las acciones exteriores

No se entiende, que el que solo espere en Dios, no ha de usar para servir á Dios de otras acciones, y medios, que de la esperanza que tiene en su Divina Magestad 3- que esso sersa gran desatino, assi en la vida espiritual, como en los negocios politicos, morales, y naturales, en que es fuerza, que ande ocupado Tom, VI.

el linage de los hombres; sino que la interior esperanza la tenga en Dios, y los medios los busque, y proporcione con la luz que le dará la razon, y esta interior esperanza; pues dijo discretamente San Agustin: Que quien á tí te hizo sin tí, no te salvará á tí sin ti: Qui fecit te sine te, non salvabit te sine te. (c) Y no me contenta tanto otra proposicion, que en este genero se ha venido á hacer adagio, y es: Esperar en Dius, como si no huviera medios; y aplicar medios, como si no huviera Dios. Porque de esta proposicion, admitiendo la primera parte, como la admito, de que esperemos en Dios, como si no huviera medios; pero de que apliquemos los medios como si no huviera Dios, no lo admito. Porque los medios prácticos, yá sea de lo natural, yá de lo politico, yá de lo moral, yá de lo mistico, siempre se han de buscar, como si huviera Dios, y no como si no lo huviera. Porque en buscandolos sin Dios, no serán medios agradables á Dios; y si ellos no son buenos, tampoco lo será el sin. Y assi de tal manera hemos de poner la esperanza en Dios, que no nos quite, antes nos dé luz para buscar los medios; y de tal manera hemos de usar de los medios, que tengamos siempre presentes en ellos á Dios, que es el fin.

on grandes sequedades, y assicciones, y en este caso siga, y promueva sus santos egercicios; pues la esperanza interior, es como el farol de la navegacion, que por grandes que sean las olas de sus tribulaciones, prevalecerá en ellas, y le llevará al deseado

puerto.

17 Procure siempre aplicar la esperanza á la parte mas noble, que es el servir, y no al gozar. Assi porque es mas generoso motivo el querer á Dios por servirle, que no por gozarle, como porque es tambien infalible, que el que le sirve le goza: con que cuidando nosotros de aquello, que es lo discultoso á nuestra slaqueza, como en lo que es menester nuestra voluntad; bien

cierto es, que nos dará Dios el gozarle, que es lo facil, y congruo á su grandeza, y que lo obra sola su Bondad.

<sup>(</sup>c) Ex D. August. com. 5. sem. 169, de verb. Apost. ad Philip. 3. col. \$15. cap. 11. lit. E. Edict. Paris. 1683.

### SENTIMIENTO XIV.

PROPONESE EL ALMA, ASSENTADA A LA SOMBRA de un Arbol, y mirando al Amor Divino, que se halla clavado, y crucificado en él, y en la contemplacion de este objeto dice las palabras de los Cantares en el cap. 2. v. 3.

Sub umbra illius, quem desideraveram sedi.

Estado.

A que el alma halló á Dios con la caridad, y le asseguró con la esperanza, quiere lograrlo en este sentimiento con la posession. Y assi, despues de haberla llevado su Divina Magestad sobre los hombros, y libradola de los naustragios, y riesgos de la

vida mundana, la pone en uno de los jardines de la vida interior, donde la expone á las mas dulces memorias, y regalados pensamientos, que puede ofrecerle á la consideracion, que son los de la Pasion de su vida, y muerte atribulada, y sangrienta. Está muy bien dibujada el alma, assentada en un lugar ameno, y recreable, mirando con atencion atentissima al Arbol de la verdadera vida, y en él pendiente, y crucificado el Amor Divino, y gozandose con tal sombra, dice: Sub umbra illius, quem desideraveram sedi. 'Assentème à la sombra del que habia deseado. El lugar, ó jardin ameno significa las devotas consideraciones, y conocimientos de la Pasion de Christo nuestro Señor, que sin duda alguna son los mas luaves, y recreables de los que pueden gozar las almas santas en el camino interior. Estár assentada el alma, significa el egercicio de la contemplacion, la qual quiere quietud, sosiego, y abstraccion, y retiro; no solo de lo malo, é indiferente, sino tal vez de acciones loables, si con ellas se impide la contemplacion. Mira el alma al Arbol, porque en él está pendiente el objeto de su amor: y el crucificado en él, es el mismo que por nosotros lo estuvo en la Cruz, y desde alli nos slecha, para que le amemos, y correspondamos.

2 Es este Arbol, no solo symbolo del madero en que padeció el Señor; sino de aquel en que sue vencido Adán, engañada Eva, vencedor el Demonio, y ofendido Dios. Para darnos á entender, que assi como la fruta de aquel Arbol nos dió á comer el Tom. VI.

Bb 2

veneno de la muerte; la preciosa fruta de este nos ofrece, no solo el antidoto de aquel veneno, sino la restitucion de la vida del
espiritu, que con el se nos quitó. Y dice discretamente el alma:
Que se assentó á la sombra de aquel á quien deseaba; porque no solo
la fruta de este Arbol dá salud, y vida, sino su sombra, seguridad, y amparo; para enseñarnos, que en qualquiera otra sombra
que huviera parado el alma, y assentadose á aliviar las satigas de
esta vida miserable, y transitoria; se huviera perdido, y no hallára alivio alguno, y solo lo halla en la sombra de este Arbol,
y á la vista de esta fruta, y á la consideracion de este objeto.

# Efectos.

PN esta ilustracion hallará el alma mas descanso, y alivio en la contemplacion de la Pasion del Señor, que en otras meditaciones: y su consideracion será con tanta quietud, y con tan poca parte del entendimiento, y tanta de la voluntad; que assi como antes aquel daba materia á esta, ahora esta la dará á aquel, y usará de él como de instrumento, con que explicará su amor.

4 Serán muy frequentes en el alma estas santas memorias, de lo que Dios padeció por ella quando se hizo Hombre; y despertaránle asectos de compasion, y ternura, que la dará grandes motivos de promover su amor, y corresponder á aquellas sinezas con vida, y virtudes convenientes, siguiendo la perseccion con ansia de no disgustar á quien tanto debe servir.

5 Apenas se le ofrecerán los dolores de Christo nuestro Seinor, quando se le pongan presentes sus propias culpas, y mirará se su Divina Magestad, no solo como á herido de los ministros crueles de su Pasion, sino como á quien pusieron assi sus pecados: de donde se le renovará el dolor de haberle ofendido, y el ansia de verse desenojado.

La naturaleza, que antes estaba rebelde para seguir la gracia, la seguirá ahora mas facil con estas meditaciones, y se recogerá con el espiritu á la oracion, con menos repugnancia, y mayor prontitud. Porque yá en este estado los sentimientos del alma han llegado á recrear el cuerpo, y puede decir con el Proseta: Cor meum, & caro mea exultaverunt in Deum vivum. (2) Y assi con alegria, y consuelo verdaderamente espiritual, dirá muchas veces:

# Afectos.

CUB umbra illius, quem desideraveram sedi. Assentéme á la Jombra de aquel á quien deseaba. Corrí, Jesus mio, por el inquieto campo de las felicidades mundanas, y me fatigué: assentéme à vuestra sombra, y descansé. En el suego de las passones, en el ahogo de las ocasiones, en los vicios, y miserias, en los deleytes, y pecados hallé la fatiga; en la contemplacion de vuestra Pasion, en la meditacion de vuestras penas, en la consideracion de vuestros dolores, hallo refrigerio. En la relajacion de mis costumbres hallé mi enfermedad; en la sangre de vuestras heridas hállo mi sanidad. En la perdicion de mi vida hallé mi muerte; en la consideracion de vuestra muerte hállo mi vida. O Cruz, ó Arbol, ó fruta, ó sombra de inenarrable virtud! O Ar. bol de verdadera vida, y salud! Arbol de mas misterios, que hojas! Arbol cuyas flores son fruto, cuyo fruto es sanidad! Arbol, que te dá el incremento el Autor de la naturaleza, y virtud el Autor de la gracia! Arbol, que dá al universo consuelo, y al linage humano remedio! La fruta de otro Arbol nos perdió, y la de este nos reparó. Tu fruta sea ensalzada, tus hojas benditas, tus ramas adoradas, y tu tronco venerado. Arbol de inmensa latitud, longitud, y profundidad, cuya cima llega al Cielo, cuyas raíces al profundo, cuyos brazos penetran al Oriente, abrasan al Occidente, refrigeran al Mediodia, y alumbran el Septentrion. O Cruz santa! Madero venerable! Cruz, que eres alivio de los que padecen, luz, y consuelo de los que buscan su alivio! O Madero, fuerte para remediarme! suave para consolarme! dulce para sus. tentarme! En tí está pendiente la fruta que me dá vida, y la que mi alma con verdadera ansia apetece. Pendiente tienes á mi Jesus, Arbol santo, y de él está pendiente mi remedio, y mi consuelo. Templa el rigor de tu materia, Arbol de vida, no lastimes con él al Autor de la vida. Essos brazos, que tienen tan fatigados sus brazos : essa dureza, que tiene tan herida su cabeza : esse tronco. que tiene tan penetrados sus pies; ablandelos su virtud, y suavicelos su sangre. O Jesus mio, fruta celestial de este Arbol! Fruta de verdadera vida, y fanidad. O Jesus mio, que ablandais corazones de diamante con vuestra sangre, y no quereis con ella ablandar el madero en que penais! Vuestras penas, que mudan la naturaleza de las cosas, y á los obstinados haceis dóciles; á los

crueles, benignos; á los malos, buenos; á los relajados, perfectos; á los pecadores, santos; no quieren alterar la naturaleza de esse Arbol, ni hacer tolerable la dureza de esse leño, porque padeceis en él. Al hierro hace suave vuestro amor. Al rigor hace apacible vuestra caridad. La ingratitud hace agradecida vuestra bondad, y deja en su dureza esse Madero, y essos clavos, porque sean vuestra Cruz.

¡Toda la suavidad para nosotros, todo el rigor para Vos! Todo el gozar para nosotros, todo el penar para Vos! No peneis tanto, Jesus mio, que bastan menores penas vuestras, para mayores yerros nuestros. ¿Si sobra una gota de vuestro sudor, para qué caudalosos rios de vuestra sangre? Si sobra un suspiro, para qué tantos dolores? Si sobra un gemir, para qué un morir? ¡O amor infinito, qué os condenais alsi por salvarme à mí! O justicia misericordiosa! que se condene á sí mismo el Rey para redimir al esclavo! y lo que es mas, que se condene un Rey santo, y justo, por poner en libertad un esclavo ingrato, y facinoroso! Yá que vuestra bondad padece por mi maldad; no padezca tanto vuestra bondad. Yá que vuestra sangre se desperdicia; no se desperdicie tanta sangre. ¡Ay Jesus mio, que no sentis tanto la que derramais, como la que perdeis! Qué pocos le valen de vuestra sangre, habiendola derramado por todos! Y cómo se conoce en los dolores de vuestra Passon, que conocisteis lo ingrato de nuestra condicion: pues si derramando toda la sangre de vuestras venas, son tantos los que la desperdician; menor sería nuestro cuidado, si fuera vuestra fineza menor. Y assi con bastar para nuestra redencion qualquiera de vuestras penas, elegisteis para obligarnos tanto, quanto no era necesario para redimirnos; para que si la inconsideracion, é ignorancia humana, tuviera por poco haber padecido poco, aquel en quien no se puede compadecer poco padecer, por la Divinidad de su sér; le obligue el haber padecido Dios, lo que ningun hombre puro padecer pudiera.

9 Assigeme, Jesus mio, veros crucificado, y mal servido.
¡Que esteis Vos penando, y nosotros pecando! Vos herido, y yo
perdido! Pues para qué es essa sangre? Para qué son essas heridas?
Para qué essas penas? Por ventura padecisteis por padecer, Autor
del gozar? Necesitasteis de las penas, Rey de la gloria? Vos Jesus mio, á quien coeterno con el Padre, en el eterno seno del
Padre contemplaban los Querubines, amaban los Serasines, mi-

nistraban los Angeles; necesitasteis de veros pendiente en un madero, herido de pecadores, afrentado de ingratos, escupido de infames, despreciado de perversos! Vos con dos ladrones, fuente de liberalidad, que entre el Padre, y el Espiritu Santo reynais coeterno con ellos! Vos afeado, origen de la hermosura! Vos blasfemado, á quien solo se debe la alabanza! Mi Jesus, para qué es esto? Ay dolor mayor, que todo dolor! Padecisteis para remediarnos, y nos quedamos por nuestra maldad perdidos. Padecisteis para curarnos con vuestras penas de nuestras culpas, y nos quedamos con nuestras culpas, malogrando vuestras penas. Padecisteis para que vuestras llagas suessen nuestra sanidad, y despreciamos vuestra sanidad, y abrazamos nuestras llagas. Derramasteis vuestra sangre, para que se bautizasse nuestra iniquidad, y se redugesse à bondad; y despreciamos la sangre, que derramaba vuestra Bondad, y nos quedamos sumergidos en nuestra maldad.

Bien dada, y mal recibida! Recojan los Angeles, la que desperdician los hombres. Reconozcan los Serasines, la que desestiman los pecadores. Agradezca vuestra Madre Beatissima Maria, la que yo no logro, ni aprovecho. Ea fruta celestial de este Arbol sacrosanto, dad servor de espiritu á mi gusto, dad objeto de perfeccion á mi vista, para que vea, y guste can sabrosa fruta. Vos decis, que gustemos, y veremos la suavidad de vuestros deleytes. Gustate, so videte quoniam suavis est Dominus. (b) Llegue, Señor, á algun conocimiento de vuestra suavidad, para que siga vuestra bondad: lleveme á veros el gusto, yá que no me lleva la razon: compadezcase de mi slaqueza vuestra Misericordia; y yá que no sé ir á Vos, venid á mí, Jesus mio.

en esse Arbol, quando de tan lejos venisteis á redimirme? Venid con vuestra gracia, que con ella se suple vuestra presencia. Si en todas partes no estais en quanto Hombre, en todas estais en quanto Dios, y esse que está en todas partes es el Hijo de Dios que se hizo Hombre. En todas me remediareis en quanto Hombre, pues en todas estais en quanto Dios; pues no podeis estár en todas en quanto Dios, que no seais el mismo que por mí se hizo Hombre.

En todas quiero estár á vuestra sombra, pues solo vuestra sombra en todas me refrigera. Vuestra sombra es la verdadera luz, y solo vuestra sombra con la luz se compadece, y sin luz dá sombra. Vuestra sombra, solo no necesita de cuerpo para refrigerar, ni de ayre para ventilar, ni de hojas para abrigar: vuestra sombra es sombra que abriga; la del mundo es sombra que asombra. Vuestra sombra es mas resplandeciente que el Sol, y á vuestra sombra busca mi alma, mas que á toda claridad: en ella se recrea, y refrigera, en ella se consuela, y descansa. No quiero mas luz, ni mas refrigerio, que descansar á esta sombra: Sub umbra illius, quem desideraveram sedi.

### Documentos.

- De la Pasion de Christo nuestro Señor, y como quiera que yá se halla en los ultimos grados de aprovechada, no usará tanto de las meditaciones para encender la voluntad, como hemos dicho, quanto la voluntad misma la encenderá en santas meditaciones.
- luntad se vale del entendimiento para enamorarse de Dios, proponiendose con él devotas, y santas consideraciones: otras, yá la voluntad encendida, se vale del entendimiento, como de ministro inferior que le sirva, no tanto yá para encender su corazon enamorado; sino para explicar con él sus sentimientos, y hacer sus argumentos, con que mas se vá abrasando en amor. De la manera que las imagenes de las cosas santas, y devotas, unas veces nos sirven para despertar nuestro olvido, por las criaturas á la consideracion del Criador; otras el amor del Criador nos hace, que amemos por él á las imagenes que le parece, y le representan. Y assi el alma en este estado, no solo amará porque medita en la Passon, sino que meditará en la Passon porque ama.
- vechada, no solo al sentir altamente de la Misericordia de Dios, que murió por ella, y bajamente de su miseria, que tantas veces le ofende; sino al cuidado de no enojarle, y al ansia de amarle. Y esté atenta el alma que se halláre en este estado, y en qualquiera otro mayor, por muy persecta que sea, de ajustar los descos com las obras, y la intencion con la acción.

nueva el sentimiento que Dios la dará de los agenos: y pues es el precio de la redencion infinito, no hay para qué encogerse en exponer pocos cautivos, para que sean redimidos, y perdonados; porque Jesu-Christo nuestro Señor, como es el origen de la caridad, se dá por muy servido, que rueguen á Dios unas almas por otras, porque á todas las ama, y por todas padeció. Y no puedo creer, que quien tiene sentimientos verdaderos del amor divino, dege de llorarse á sí, y á los demás, y con mayor asecto á los que tiene debajo de su gobierno, porque á estos los mira como á parte de sí mismo: y al paso que siente sus propias culpas, siente las de aquellos que corren por su cuenta, y ha de procurar promoverlos á la virtud, y que sean buenos, y santos.

### SENTIMIENTO XV.

PROPONESE EL ALMA, QUE ARROJANDO una citara que tenia en la mano, y no queriendo recibir un libro de Musica, que la ofrece el Amor Divino, escusandose de cantar, en destierro, dice las sentidas palabras del Psalm. 136. v. 4.

Quomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena?

# Estado.

STE es el ultimo sentimiento de la Via Iluminativa, y el que mas se acerca á la Unitiva; y en él está muy bien dibujada el alma, que hallandose á las riberas de un rio, poniendole el Amor Divino delante un libro en que cante, herida ella de otro

afecto mas delicado, ó interior, que le dió el mismo Amor Divino, con un sentimiento de verdadero desconsuelo, y ternura, arrojando la citara de la mano, dice con el Proseta, lo que el Pueblo en su captividad: Quomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena? Cómo cantaremos el cántico del Señor en tierra agena? Esta ilustracion, que sin duda alguna es ternissima, puede considerarse en tres maneras.

2 La primera, que Dios dió á esta alma á un tiempo dos conocimientos: el uno de sí misma, y de las miserias de la vida, y el otro, de quan dignas alabanzas merece el Señor. Y assi reco-Tom. VI. Cc nonociendo, que solo en el Cielo merece ser alabado, quien en la tierra de los hombres se halla tan mal servido, le dice: Quomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena? Cómo cantaremos, Señor, vuestras alabanzas con primor en la tierra del dolor? Ni cómo labios que se ocupan en vuestras ofensas, sabrán pronunciar vuestros canticos? Aguardemos á cantarlos en la gloria, Rey

de la gloria.

La segunda, que yá esta alma con el dolor de la Pasion de nuestro Señor, y conocimiento de sus penas, que tuvo en el pasado sentimiento, no quiere gozar cantando, sino padecer llorando; y con un santo desden, quando el Amor Divino la ofrece que cante, arrojando ella la citara de la mano, le dice: no es tiempo de cantar en esta vida, hasta que lleguemos á la otra. Tempus plangendi, & tempus saltandi. (2) Aora es tiempo de llorar como de penitentes, despues lo será, Señor, de cantar como triunfantes. Quomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena?

- La tercera consideracion, y mas á nuestro proposito, es, que esta alma yá atribulada en la Via Purgativa, ilustrada en la Iluminativa, en aquella llena de lagrimas, en esta encendida en descos, para entrar en la Unitiva, dá de mano á los gustos espirituales, y á los licitos, y honestos temporales, suponiendo, que aquellos se significan por el libro de canto, que el Amor Divino la pone en las manos, para que con los sentimientos devotos, las ternuras, y lagrimas, y otros santos asectos, con que se alivia, y aligera el peso de la vida interior, descanse un poco en sus fatigas. Y ella con otro afecto mas superior que recibe de la misma mano, le dice: no quiero, Señor, descamos, y recreaciones, aunque sean espirituales, y santas; padecer quiero por Vos sin descanso, como padecisteis por mí sin él. ¿Porque cómo puede un desterrado alegrarse, ni ausence de su bien recrearse? Luego arrojando la citara, con la mano izquierda (que significan los gustos permitidos naturales) le niega tambien á ellos; con que á un mismo tiempo se halla esta alma negada á los unos, y á los orros, y en el estado que le conviene, para seguir al Señor, por el monte de la perteccion, que es la Via Unitiva, y dice: Quomodo cantabimus canticum Domini , in terra aliena?
  - 5 Esto explicó muy bien aquel Varon verdaderamente Mys

tico, gran discipulo de la Santa Madre Teresa de Jesus, y Maestro de su Religion, el Venerable Fray Juan de la Cruz, Religioso Carmelita Descalzo, el qual pinta un monte de grande eminencia, y tres caminos en él. Pone en el de la mano derecha los gustos espirituales, en el de la izquierda los temporales, y una senda estrecha, que sube con rectitud á lo mas alto del monte (porque las otras dos van declinando) y en ella escrito, nada, nada, nada, (b) que significa, que en la vida espiritual, y en el monte de la perfeccion, ván perdidos todos los que con asimiento fueren por qualquiera de los dos caminos, esto es, de los gustos espirituales, ó temporales. Y esto parece que es lo que tantas veces repite Dios à su Pueblo en el Deuteronomio, que no declinen: Neque ad dexteram, neque ad sinistram. (c) Y assi solo llegan á lo alto de la perfeccion los que negados á todo siguen el camino, que los mysticos llaman de la nada, que es un vacío de toda criatura en el alma, para que viva en ella con toda plenitud el Criador,

# Efectos.

SEntirá el alma en esta ilustracion un deseo de no desear con propiedad, sino á Dios, y un cuidado de descuidar grandissimo; y parecerále, que no hay mayor gusto, que no tener gusto, y que aun este gusto es disgusto, si tiene con propiedad esse gusto.

Con esto andará muy observante, y atenta á limpiar el corazon de propiedades, y la vista interior muy despierta, no solo á no permitir lo impersecto, pero lo que es mas, á que no se haga señor del alma deseo alguno, aunque en sustancia sea, y parezca bueno: porque una cosa es vivir en el corazon un buen deseo, y esto siempre es bueno, y santo; otra es gobernar el corazon el deseo, y esto (aunque muchas veces es bueno) otras veces puede ser peligroso; porque el corazon solo ha de ser gobernado de la voluntad de Dios, y aunque los buenos deseos vienen de su mano, pero nuestra slaqueza es tal, que presto lo que entró como bueno, nos lo apropiamos, y apropiado lo amamos, y amado nos gobernamos por ello: y en gobernandose por nuestra voluntad, aunque sea en lo bueno, por nuestra voluntad, y no por la de Dios, vá todo aventurado, y aun perdido.

Tom. VI. Cc 2 La

(b) S. Juan de la Cruz, subida al Monte Carmelo. (c) Deuteron. 5. v. 32. & 17. v,
21. & 28. v. 14.

La vista interior, y la observacion propia en este estado, será delgadissima, y apenas le entrará afecto de gusto en el corazon, quando le salga el amor al encuentro, y se le oponga, diciendo: que aquel corazon es de Dios, y que ni gustos, ni disgustos, ni temor, ni esperanza, ni tristeza, ni alegria, ni otro afecto alguno desordenado ha de entrar, menos que por su ma-

no, y con su licencia, y entonces no será desordenado.

De aqui le resultará encenderse cada dia mas en el amor de Dios: porque assi como en las péléas de las virtudes contra los vicios, queda con mas fuerza el vencedor en la primera victoria, para conseguir del enemigo la segunda (como habemos dicho algunas veces en esta obra) assi en las del amor divino, contra el amor propio, que son mas delicadas, por no tratarse yá tanto de vencer lo malo, sino lo imperfecto; vá creciendo con cada victo. ria, é inflamando mas, y mas el corazon. Y assi, aunque en su interior estará siempre cantando verdaderas alabanzas al Señor; pero serán como efectos de su amor, y no como cuidado, y ansia de su alivio, y recreacion: antes en llegando á ofrecerle descanso, con el deseo que tiene de padecer por Dios, le dirá con verdadero sentimiento:

# Afectos.

Uomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena? De qué manera, Señor, cantaremos vuestros Cantices, en la tierra del destierro? No es este destierro para cantar, sino para llorar. Quien ausente de su bien no llora? Quien ausente de su amor no gime? Quien ausente de su alegria está alegre? O alegria de las almas, amor de las criaturas, bien del universo! Quien puede alabaros en la tierra de ofenderos? Cantára yo, mi Jesus, si os sirviera, cantára si os obedeciera, cantára si os adorára; pero el que no sabe llorar, cómo ha de saber cantar? Cante la Virgen Maria vuestra Madre, y nuestra Señora, que tan dignamente os goza, y tan altamente os sirvió. Cante el Cantico admirable con que ensalzó vuestro nombre, y vuestras misericordias. Canten los Querubines, que os contemplan; canten los Serafines, que os aman; canten las Potestades, que os temen; canten los Tronos, que os veneran; canten los Principados, que os reconocen; canten las Virtudes, que os obedecen; canten los Arcangeles, y Angeles, que os ministran; canten los

Patriarcas que os aguardaron, los Profetas que os anunciaron, los Apostoles que os predicaron, los Martyres que os consessaron, los Consessores que os sirvieron, las Virgenes que os amaron. Canten, Señor, en el Cielo los que os obedecieron en el suelo, que yo, Jesus mio, que toda la vida he obrado que llorar, cómo he de poder cantar? Quomodo cantabimus canticum Domini, in terra aliena?

- tierra; y tanto mas tierra agena, in terra aliena, donde hay tanto que llorar. Si fuera tierra vuestra la que es mia, hiciera vuestra santa Voluntad; mas es tierra verdaderamente tierra. Tierra inculta llena de espinas, y abrojos, que dá por frutos pecados, y este es su fruto: Terra dedit fructum sum. (d) Allá, Jesus mio, allá en la tierra de los que viven sean vuestras alabanzas, in terra viventium; (e) que aqui, Señor, es tierra de los que mueren.
- En la tierra de la vida suene la citara, hieran al viento los clarines, alegren los ayres las fintonias, recreen los oídos los organos, admiren, y deleyten las voces; que en la tierra del desierto, y del dolor, no ha de cantar, sino llorar el amor. Las lagrimas han de ser mis acentos, los suspiros mis instrumentos, mis canticos los lamentos: Canticum Domini in terra aliena? Cantico entre dolores, y penas, entre afficciones, y congojas, entre pecados, é ingratitudes, cómo lo hemos de cantar? Importuna es la musica en el llanto: Musica in luctu importuna narratio; (t) en el tiempo, en el lugar del llorar, ¿quien, Señor, ha de cantar? Cantarémos el tono de nueltros primeros Padres, aquellas lugubres, y funestas canciones, con que desterrados de la gracia, cantaban llorando las miserias, que hallaron en esta naturaleza. Aquellas tristes canciones, que cantaron los Patriarcas, ausentes del Mesías que elperaron; que cantaron los Profetas, ausentes del bien que profetizaron; que cantaron los Apostoles, hasta que por Vos murieron; los Martyres, hasta que esta vida penosa, por vida eterna trocaron; los Confessores, hasta que su largo destierro cumplieron; las Virgenes, hasta que su pureza en vuestra pureza eterna lograron.
- 13 Todos lloraron, Señor, que Vos digisteis, que son bienaventurados los que lloran, porque despues cantarán: Beati qui

<sup>(</sup>d) Pfalm. 66. v. 7. (e) Pfalm. 26. v. 13. (f) Eccli. 22. v. 6.

lugent: quoniam ipsi consolabuntur. (g) No es tiempo de cantar, sino de llorar; no es tiempo de gozar, sino de padecer. Gocese,
Jesus mio, mi amor en mi dolor. Canciones cante mi contricion
en mi corazon. Si cantar es gozar, no quiero cantar, no quiero
gustos, dandoos á Vos tantos disgustos. Mas ay, Señor mio! que
quereis que cante sin propiedad, y con caridad; no quereis que
cante, sino vuestros canticos; que os alabe, que os adore, que
os ensalce, que os reconozca: Canticum Domini. Canticos del Senor, no del esclavo. Canticos del Criador, no de la criatura. Pero aun esto, Señor, que es justissimo cantar, no atinamos, los

que tanto os ofendemos.

14 ¿Labios, Jesus mio, que no hacen sino ofenderos, cómo acertarán á alabaros? Quien dia, y noche os ofende, á qué hora os podrá alabar? Y assi, Señor, mas quiero gemir humillado, que cantar desconocido. Mas quiero llorar arrepentido, que alabaros atrevido. No quiero gusto en el serviros, hasta que no pueda ofenderos; porque temo, Señor, que si Vos me dais un gusto, me tomaré yo ciento, y os daré cien mil disgustos. Padecer llorando quiero, no quiero cantar gozando. Mi alegria sois Vos mismo, yo despido otra alegria: no quiero mas consuelo que á Vos; solo abrazo este consuelo. Padecer por Vos es mi gozar; solo abrazo este gozar. Gustos, deleytes, entretenimientos, contentos, consuelo, alivio, alegria, descanso, musica, canciones, tonos, suavidades, acentos; no quiero yá conoceros, ni atenderos. Pesares, desconsuelos, tribulaciones, fatigas, persecuciones, deshonras, enfermedades, penas; yo os abrazo, y reconozco, y aun esto mismo sin propiedad, porque no tenga en que perderse mi vanidad. Nada quiere el alma, sino solo querer nada; esto que llaman nada estima, todo lo demás le lastima. No quiere nada, 6 nada quiere; y para que lo tenga todo, este todo á quien busca, se ha de buscar por esta nada. Ni lo grande, ni lo rico, ni lo alto, ni lo bajo, ni lo profundo, ni lo inmenso, ni los gustos, ni los disgustos quiere, por querer aquel Señor, por quien muere. Y como sea para seguirle, y servirle, todo lo quiere. Esta musica siga yo, Jesus mio, en esta vida, hasta llegar á cantar vuestras alabanzas en la eterna.

### Documentos.

N el estado que se halla el alma, debe advertir, que este sentimiento no quiere decir, que no ha de cantar en esta vida alabanzas del Señor, no solo con interiores afecsos, sino con exteriores egercicios (que essa sería ignorancia craffsima, y lo que han reprobado los Hereges de estos tiempos, como enemigos de toda virtud, y verdad; los quales muerden á los Eclesiasticos, y Regulares, que en el culto divino, y en las horas canonicas, Catedrales, y Coros Regulares, alaban á nuestro Señor, (h) siendo assi, que esto se hace en la Iglesia, desde el tiempo de los Apostoles, y sus Discipulos, con singular aprovechamiento, y mérito) (i) sino que hace diferencia el alma aqui del cantar los cantares del Señor (cosa santissima, y devotissima) para el gusto propio, ó cantarlos para el gusto del Señor: esto es, para consuelo del alma, ó por alabar al Señor. Y assi como en todas las cosas, y acciones se puede considerar la sustaneia de ellas, y la circunstancia; assi puede prescindirse lo bueno sustan; cial, que es cantar los canticos del Señor, y lo imperfecto circanstancial, que es cantarlos mas para su gusto propio, que para plabar á Dios.

cas se ha dicho) que quando bien, en estos egercicios exteriores; ó interiores tuviere algun genero de asimiento, ó propiedad; no los ha de dejar, si son de su obligacion, ni tampoco aunque so lo sean de su devocion. Con esta disferencia, que en los de obligacion, soria pecado grave, ó seve el dejarlos, segun la calidad de la obligacion; y en los de devocion, dando cuenta á su Padre espiritual de sus sentimientos, y egercicios, podrá probar á quitarle, ó sus sentimientos, que tuviere propiedad para reconocer, si el alma está asida, ó no, y hacerla, que se acostumbre á andar sin vaculo de propiedad, por el camino de la perseccion, y asida solo á la Voluntad divina, que es la que no puede faltar, y con la que no se puede perder. Y assi, varones muy espiritua-

<sup>(</sup>h) Vid.D. August. lib. 2. retract. cap. 11. contr. Hilarum. edict. Paris. 1689. VVitcles. cap. 2. & 3. de orat. Julian. Apost. apud VValdens. tom. 3. cap. 16. titul. 2. de orationib. & cantionib. alt. (i) 1. ad Corinth. 14. v. 15. & ad Ephel. 5. v. 19. & ad Colos. 3. v. 16. D. Ambr. in Examer. lib. 4. serm. 6. fol. 78. edict. Paris. 1686. VValdens. tom. 3. cap. 18. tit. de orationib. & cantionib. alt. Dion. Areopag. cap. 7. de Ecclesias. Hierarq. pag. 408. edict. Antuerp. 1634. Euseb. in Hist. Ecclesias. lib. 2. cap. 17. Bed. Præs. in Marc. VValstid. de reb. Ecclesias. cap. 25. D. Antonin. 1. part. historial. tit. 6. cap. 21. §. 7.

les suelen prohibir por algun tiempo egercicios de penitencia, y otros de este genero, para probar á el alma á desasirla, siguiendose de esto muy grande aprovechamiento. De esta manera lo hacian los Padres antiguos, como parece por las Colaciones de Casiano, y las vidas de los Santos Anacoretas, y Cenobitas del

Oriente, y Occidente.

Tambien se debe advertir, que muchas veces se tiene por propiedad, lo que verdaderamente no es sino una sombra imperfecta, que acompaña á las buenas obras; y otras se tiene por sombra lo que verdaderamente es propiedad. Y assi es necefario estár instruído en que el gusto que acompaña lo bueno, y aun tal vez lo indiferente, como el gozo natural de ser alabado, la tristeza natural de ser atribulado, y otras cosas de este ge. nero; no son propiedades del corazon, sino sombras de nuestra naturaleza, que por todas partes está manifestando su flaqueza, y soberbia. Porque las propiedades siempre están asidas al corazon, y no á la naturaleza, y se siente vivamente quando se toca en ellas; como el asimiento á las penitencias, y á los gustos, aunque tal vez sean espirituales, o se tengan con esse color, y otras de esse genero, las quales facilmente se reconocerán que lo son en el dolor que causa al corazon el dejarlas: y diferencianse, estas de las primeras, que aquellas antes causan á el alma fastidio, que gusto, y estas propiedades mucho mas gusto que fastidio. Las primeras no se pueden quitar hasta que la gracia las quite, ó las temple; estas pueden quitarse, y escularse, por no ser conaturales con nuestra miseria, sino nacidas de nuestros mismos egercicios, y de la satisfacion que tenemos en ellos, 6 de otros accidentes que hicieron, que la accion que iba encaminada á Dios, torciesse, y declinasse á la criatura.

18 Este camino que dicen los Mysticos de la nada, no se ha de entender tan materialmente, que no ha de tener nada en su corazon, ó echar de sí los buenos descos, y los medios proporcionados de servir al Señor, que esse servor manistesto; sino que el alma por el amor de Dios, y por seguirle, servirle, y amarle como merece, ha de vivir negada á todo quanto puede impedirle este santo sin, y amor, yá sean gustos espirituales, yá temporales; egercitando las virtudes siempre con sin de agradarle, desechando del corazon todo asecto desordenado, toda propiedad, y asicion nociva, y disponiendose, para

VIA ILUMINATIVA. SENTIM. XV. 259

que Dios hallandola sin vicios, ni asimiento á lo malo, la llene como propia morada de lo bueno. Pues no tiene duda, que quanto mas hay de voluntad nuestra en el corazon humano, tanto salta de la divina. Porque son como la luz, y las tinieblas, que quanto mas hay de aquella, menos hay de estas. Con que desocupado (como hemos dicho) el corazon, viene á conseguir, que se llene de Dios; y de asectos, deseos, y sentimientos santos. Y á esto mira el camino de la nada, que tanto alaban, y con razon los espirituales, y este es el que abre la puerta para pasar desde

la Via Iluminativa, de que hemos tratado en esta segunda parte, á la Unitiva, que con el favor divino tratarémos en la siguiente.





# PARTE TERCERA DE L VARON DE DESEOS.

# VIA UNITIVA.

### ADVERTENCIA.

Aunque la principal materia de la Via Unitiva, es el Amor, y hacer Actos Anagozgicos de las Virtudes Teologales, y en heroyco grado egercitar las Morales; no arderà sin deseos este Amor, ni dejarà de acompañar el dolor estas sinezas, teniendo delante los pecados pasados, y las tibiezas presentes; porque en esta vida no se sacia el amor com lo que ama, y assi anhela por lo que desea, ni hay estado tan alto, en que no deba recatarse el alma de su miseria, y pedir à Dios misericordia.

### SENTIMIENTO PRIMERO.

PROPONESE EL ALMA EN ESTE SENTIMIENTO, HERIDA CON UNA flecha, cuyo harpòn se le vè salir del pecho, y postrada à los pies de una Palma en el campo, viendo pasar à dos almas, que admiradas, y compadecidas la miran, las requiere, y conjura, que digan à su Amado el estado en que la han visto, con las palabras de los Cantares, cap. 5. v. 8.

Adjuro vos, filiæ Jerusalem, si inveneritis dilectum meum, ut nuncietis ei quia amore langueo.

# Estado.

stes el primer sentimiento de esta tercera parte, en el qual, el alma que lloró en la Via Purgativa, y deseó en la Iluminativa, comienza á gozar los frutos de su trabajo en la Unitiva, que son el hallar herido su corazon del amor divino, con tal esicacia, que no se siente con

fuerzas para ir á gozar á su Esposo. Y assi les dice á las hijas de

Jerusalén, y las conjura: Que si vieren á su Amado, le avisen que queda muriendo de amor.

- Está muy bien explicado este sentimiento, con pintar al alma en el campo asentada á los pies de una palma, y que una saeta de amor la tiene slechado el corazón ; y mirandola con lastima las dos hijas de Jerulalén, responde á su muda admiracion. con explicarlas la causa, y el remedio de su herida. Porque el hallarse el alma en el campo, significa que ha dado yá de mano á todas las cosas del siglo, assi pertenecientes á gustos espirituales, como temporales. Está á los pies de una palma, por ser el arbol que mas significa el vencimiento de las pasiones, que el alma ha confeguido en los prolijos, y penosos pasos que ha dado en los sentimientos antecedentes. Postrada, porque comienza á amar, y quanto es menos experimentada la enfermedad, es facil de rendirse el sugeto. Muestra la sacta de amor, que la atraviessa el pecho; porque aun no ha llegado á la perfeccion de ocultar el amor, que es otro mas alto modo de amar. Miranla con admiracion las hijas de Jerusalen, para significar la grandeza del favor; pues en esta vida no hay cola mas admirable, ni digna de veneracion, admiracion, y respeto, que hallarse un corazon enamorado de Dios. De suerte, que ni las Tiaras, ni las Coronas, ni el poder, ni la riqueza, ni la hermosura, ni la sabiduria, ni vencer los Egercitos, ni dominar las naciones, ni gobernar los Reynos, ni penetrar las ciencias; llega á lo que vale, á lo que merece, á lo que admira una alma, á quien Dios nuestro Señor ha encendido en su divino amor.
- otras dos almas santas, que buscan al amor divino, en la Via Purgativa, é Iluminativa, y no han llegado aun á poseerle, como esta alma en la Unitiva. Y esto se puede colegir, assi de la admiracion que les causa vér herida esta alma, señal que no lo están ellas, pues nadie admira en otro lo que siente en sí; como porque les dice el alma enamorada. Adjuro vos filia Jerusalem, si inveneritis dilectum meum. Conjuroos hijas de Jerusalem, que si hallaréis á mi amado, que es señal que lo buscan, pues les dice: si le hallaréis. Tambien podrian significar estas dos hijas de Jerusalén, á la Fé, y á la Esperanza, que están con admiracion mirando arder á la Caridad: con lo qual se vienen á explicar estos tres caminos. Porque el primero, que es de los principiantes, se introdutom. VI.

ce por las puertas de la Fé al sentimiento, dolor, y consideracion de haber ofendido á Dios. El segundo, que es de los aprovechados, con santos descos, que es con la esperanza de servirle, y amarle. Y el tercero, que es de los persectos, con actos de amor ardientes, que es la Caridad. Y assi como es la Fé necesaria como puerta, y la Esperanza admirable como camino; es mayor que entrambas la Caridad como sin: Major autem::: Charitas. (2) Y assi con razon los del primero, y segundo camino, están admirando de vér heridos del amor divino á los del tercero, por ser esso lo que buscan, y no hallan. Y no hay que estrañar, que esta alma herida de amor, embie recados á su Amor, pues esto mismo significa, que está verdaderamente herida. Porque amor que piensa que tiene amor, y no busca mas amor, no es amor; pues quanto mas tuviere de satisfacion, tanto menos tendrá de sineza, y de amor.

4 Tambien se echa de vér, que aunque esta alma se halla graduada en la vida espiritual de aprovechada, por todos los cursos de contrita, y de devota; pero se reconoce en el primer paso de impersecta; pues apenas se siente herida del Amor divino, quando comienza á comunicarlo, manifestarlo, y decirlo, que es señal, que no le cabe el sentimiento en el pecho, y que desea desahogar con la comunicacion; siendo assi, que el alma que estuviere bien herida, por no perder el bien de que crezca, aunque sea sin sentirlo, no quiere el consuelo de explicarlo, pues quien bien su passon dice, no sabe bien que es amor.

ECC

# Efectos.

SEntirá esta alma ardientes asectos de amor, y no solo en las horas de la oracion, (que antes en ellas puede ser que Dios la mortifique con sequedades, y tribulaciones) sino aun quando se halle ocupada en otros egercicios, le pulsará interiormente el Amor divino, y le dará unos latidos, que conozca bien que está fresca la llaga, y que corre sangre la herida.

6 Hablará muchas veces con el interior afecto de amar á Dios, prorrumpiendo en jaculatorias, y otras razones santas, las quales por mucho que las quiera reprimir, no le será muy facil, hasta que la gracia vaya dando suerzas á la naturaleza, para ca-

llar lo que aun no puede disimular.

7 Con esto se hallará muy assistida de la presencia divina, porque aunque las meditaciones, y cuidado de tener siempre presente á nuestro Señor, es sumamente conveniente, pues por aquellos medios se consigue este santo sin; aqui ahora será al rebés, ó el sin que es Dios, y el Amor divino será, y es el que promueve los medios, y el que la hace recuerdos, no solo de que lo sienta, sino de que lo ame.

8 De aqui le resultará gran cuidado al no ofenderle, y mas delgadas atenciones de la propia observacion. Porque como el Amor divino, no solo enciende, sino alumbra, hará el ansia de agradar al Señor, á quien ama, que apenas entre en el corazon el deseo mas moderado, quando lo lleve á registrar al amor, y la accion mas remisa, y descuidada, pasará tambien por la misma censura; con que andará lo exterior, é interior con grande consonancia, y harmonía, y encendida cada dia mas el alma en amor, dirá:

# Afectos.

Djuro vos, filia Jerusalem, si inveneritis dilectum meum, ut nuncietis ei, quia amore langueo. Conjuroos, hijas de Jerusalen, que si hallareis à mi Amado, le digais que estoy enserma de amor. Mirad, hijas de Jerusalen, qual estoy, y qual me ha puesto mi amado. No hizo sino herirme, y dejarme, siendo mayor mal el dejarme, que el herirme. Herida, y sola le direis que estoy, que venga à curar mi soledad, y no mi herida. Mirad hijas de Jerusalen, el harpón de la saeta, que atraviessa el corazon, tened compasion de mí. Decidle à mi Amor, que esta ensermedad se cura con mas amor, y no puede crecer el amor sin su presencia.

10 Ay Jesus mio! Assi dejais las almas, y os vais? No sienten, Señor, el quedar muriendo, solo sienten el quedar solas sin Vos. Venid Medico Eterno, á curarlas. Venid Samaritano santo, á remediarlas. Hallanse en el camino de esta vida mal heridas. Vengan vuestras llagas á remediar sus llagas, vuestras heridas sus heridas, y vuestra sangre á recuperar su sangre. Herida habeis dejado de amor al alma, y trataisla con rigor! ¿cómo durará el amor? La herida que causó vuestra caridad, venga á curar vuestra piedad. ¿A quien ha de acudir, mi Jesus, el alma herida, sino á Vos que la causasteis? De la dulce mano que le vino este utilissimo

daño, le ha de venir el remedio. Enferma el alma la dejais? Herida la desamparais? Sola la olvidais, en el campo entre fieras, dónde pueden robarla el amor, y no pueden aliviarla el dolor?

- Vos, Jesus mio, que de tan lejos la buscasteis, teniendola tan cerca, la desamparais? Quando os heria, la buscabais, quando Vos la heris, la dejais? De quien huis, Jesus mio, quando huis de quien os ama? Favores son vuestras heridas, no delitos. Vuestro flechar es curar, y assi no teneis que huir. Huis, mi Jesus, temiendo que os vuelvan á prender otra vez, por las buenas obras que haceis á las criaturas? Yá, Señor, vuestra resureccion os eximió de las sangrientas tribulaciones de vuestra pasion: Mors illi ultrà non dominabitur. (b) Yá, vida eterna, no podeis morir, ni padecer. Venid á curar, y consolar al alma. ¿ A quien ha de pedir el remedio de su mal? Por ventura á los que robaron su bien? Irá á que la curen los que la maltrataron, á que la consuelen los que la perdieron, á que la vuelvan á Vos los que de Vos la apartaron? Qué puede hallar en las criaturas, que no sean lazos para no seguir al Criador? Y quando en ellas huviera de hallar alivio, quiere mas penar buscandolo en Vos, que conseguirlo hallandolo en ellas.
- Vos, Jesus mio, que sabeis que es amar, sabreis que es penar amando. Qué dolor como el amor? Todos los demás dolores afligen el cuerpo; este solo aflige á el alma. ¿Si vuestro amor, mi Jesus, os hizo hacer Hombre siendo Dios, siendo la mas inmensa distancia que pueden considerar los mas altos Querubines. Si vuestro amor os hizo por pasos dolorosos, que caminasseis despues del pesebre á la Cruz, y teniendo infinita capacidad esse corazon infinito, y de infinita virtud, no pudo contener dentro de su centro sus finezas, sin prorrumpir á manifestarlas, y explicarlas con tan heroycas acciones; las almas, Señor, heridas de vuestro amor, corto vaso, y quebradizo, fragil, y de ninguna sustancia; cómo podrán á la primera centella de vuestro amor en vuestra ausencia tolerar tanto dolor? Por ventura son de bronce? Nunquid caro mea anea est? (c) Solo Vos, mi Jesus, podeis penar enamorado, y desamparado, obligando, y padeciendo; que el alma, Señor, ¿qué fuerzas tiene para sufrir su dolor, sino le socor-

re vuestro favor? Venid, Señor, á vér penar, pues sois amigo de

penas, veaos mi alma, y no penará.

Mirad que os conjuro, hijas de Jerusalén, que si lo hallareis, le digais que muero de amor, y no le digais por quien, que él sabe bien por quien muero. Decidle, que entre otras penas que padezco, es no saber si por él muero de amor; pues aunque solo siento en mi corazon su amor, no me atrevo á assegurarme; y asserto en mi corazon su amor, no me atrevo á assegurarme; y asserto en mi corazon su amor, y á curar este herido corazon. Sacad si quereis la slecha, y llevadle en su punta, no solo las señales de la llaga, sino el mismo corazon. Viva sin corazon en la ausencia alma, que no merece su presencia. Quando con el harpón salga la vida, será una vida bien perdida. Dichosas sois almas devotas si hallais á aquel, que á mi me ha dejado assi. Buscadlo con mayor cuidado, que yo le poseí quando le tuve, que yo le servi quando me hirió, y me dejó; que pues me desamparó, no lo tube bien servido, ni condignamente amado.

dos; esta yerba, á quien tiñe, y le dá color mi sangre; este viento que calienta mis suspiros, son testigos de lo que siento su ausencia. Acercaos á mí, almas benditas, no huyais de la que ama á quien buscais. Tentad la llaga amorosa, que está despidiendo suego: mirad el corazon que arde en amor de Jesus. Decidle, que bien puede despreciarme su justicia, pero que no puede dejar de seguirlo mi amor. Que entrambos harémos lo que debemos, yo en amar á quien solo debo amar, y su amor, en apartarse de quien tan mal le ha servido. Sino os compadeceis, almas benditas, de mis quejas, compadezcaos el seguir la misma fortuna que yo: seais alivio en la pena, pues habeis de ser compañeras al suceso.

Yo lo busqué como vosotras, y ví otras almas, que estaban heridas como yo lo estoy. Hizome que lo buscasse para herirme; hirióme para dejarme. Sanas os veo, y herida á mi me mirais. Acordaos de mí quando os sintiereis heridas; entonces conocereis lo que peno, y sabreis lo que padece una alma herida de amor, y ausente. Ay Jesus mio! Quando ha de llegar mi corazon á veros, que yá está ardiendo al amaros? Quando se acabará este destierro, y este enigma se reducirá á verdad, este espejo se reducirá á presencia, estas tinieblas se reducirán á luz? Quando veré vuestra cara, cara verdaderamente cara, y carissima, y sobre toda

ponderacion amable, y cara? Cara, cuya hermosura es caridadardentissima. Decidle todo esto hijas de Jerusalén, á mi amado, y decidle, que mi amor no puede yá mas decir, que gemir, ni mas hablar, que acabar, y morir.

#### Documentos.

mino del amor, se hallará mas servorosa, contenga quanto pudiere los sentimientos, concediendose del todo al amor. Pero advierta, que hay amor que se tiene, y amor que se siente: el que se tiene, es el que agrada á nuestro Señor, el que se siente, es el que agrada á la criatura. Y assi como es mejor amar á Dios con su amor, que con el nuestro, es mejor promover el

que se tiene, que el que se siente.

17 Esta diserencia que hemos hecho, del amor que se tiene al que se siente, no quiere decir, que no se tiene el que se siente, sino que con ella explicamos dos diseriencias de amor. El uno, de los que teniendo mucho amor, y sirviendo heroycamente á Dios, no les concede su Divina Magestad estos sentimientos. El otro, de los que con menos amor, y con mas cortos servicios, y virtudes, les parece que sienten muchissimo amor: y de estos, y aquellos hay gran diserencia; porque los unos conservan el amor dentro de sí, y los otros facilmente lo vacian.

18 A esta causa las almas, que sienten afectos de amor de Dios, han de ocultar quanto pudieren su bien, y guardar su teforo, porque no se le robe la vanidad, ó la propia satisfaccion, assegurandose, que el amor quanto mas encerrado es mas suertes de la manera que el suego arde tanto mas, quanto por todas partes le impiden por donde pueda respirar la actividad de este ele-

mento.

Bien podrá ser tambien, que no pueda tal vez contenerse, y dejar de manisestar su amor; porque como nuestro Señor
no destruye las condiciones, y los naturales, sino que los persecciona, hay algunos tan asectuosos, y alegres, que la misma alegria, y facilidad que tienen en lo natural, usan tal vez en lo mystico. Y assi hemos visto santos que á voces explicaban su amor,
y solicitaban con tanto servor á todos, que amassen á quien amaban, que se conocia claramente el amor que ardia en ellos. Pero
estos santos, y todos los que Dios llevare por este camino, siem-

pre vivieron, y vivian con cuidado de ocultar sus secretos sentimientos, aunque quando sea necesario usar de ellos para el bien de las almas, se hayan de manisestar, y otras veces sin poderlos contener se manistesten; que en estos dos casos Dios los dispondrá de manera, que no sea vaciar el amor con la vanidad, sino repartirlo con la caridad. Y assi como en el primer caso se desperdicia, en el segundo se logra.

## SENTIMIENTO IL

PROPONESE EL ALMA DOLIENTE DEL AMOR Divino en el campo, y que otras dos almas devotas le aplican remedios congruos á su enfermedad, de flores, manzanas, y granadas; ella con el sentido lugar de los Cantares, les dice en el cap. 2. v. 5.

Fulcite me floribus, stipate malis; quia amore langueo.

## Estado.

Rece la dolencia del alma, que comenzó en el pafado sentimiento, y yá al rigor de la herida le ha sobrevenido otro accidente mayor de una calentura ardiente, que la tiene del todo postrada. Y assi está muy bien dibujada el alma, rendida al acci-

dente, y entre otras dos almas, que aplicandola flores, frutos, manzanas, y granadas, tratan de su curacion. En que se nos dá á entender quan aprisa vá caminando á la mayor perfeccion el alma, porque el estár mas postrada, que en el pasado sentimiento, es señal, que ha crecido en ella el amor. Las dos hijas de Jerusalén, que ayer la miraban, y no la ayudaban, yá compadecidas con la suerza de la dolencia, y vér agravado el mal (que verdaderamente no es sino bien inestimable) se acercan á ella, y le alivian, y consuelan, con darla, y aplicarla los remedios que les pide, quando dice: Fulcite me floribus, stipate malis; quia amore langueo. Sustentadme de stores, rodeadme de manzanas, que estoy enferma de amor. Quiere significar el alma por las slores, los ardientes, y servorosos deseos de amar á su Esposo, que son verdaderamente slores, que ha producido en el corazon la caridad divina, y aun no se han reducido á obras.

Pide frutos, que significa heroycas, y admirables obras, Tom. VI. Ee pa-

para que adornada de ellas, venga á curarla su esposo; con que nos dá á entender esta alma bendita, que la verdadera curacion de la ensermedad que padece el corazon herido del Amor divino; consiste en aumentar las slores de los deseos, y hacer mayores, y mas heroycas la fruta sabrosa de las obras; y muestra en esto el buen espiritu que la guia. Porque viendo en el pasado sentimiento, que con enviar tan amorosos recados á su amado, no le habia podido reducir á que viniesse á curarla, como quien sabe bien el arte de amar á Dios, lo busca por las obras, para obligarlo con ellas, á que la favorezca, el que no quiere venir por los deseos.

- Pide manzanas, stipate malis, porque en la manzana dicen los Expositores sagrados, que se significa la Humanidad, y Divinidad de su Esposo. (2) En lo blanco la Divinidad, en lo colorado la Humanidad, y en el sabor todo junto. Y acuerdala con esto tambien de aquella manzana que engañó á nuestros primeros padres, haciendola con esso recuerdo de que si para reparar los daños de aquel bocado, se hizo Hombre, y vino á herir las almas de amor, y ella se halla enterma, y herida de la dolencia de que quiso entermassen; socorra á esta alma enferma, y sin otro remedio, ni consuelo. La granada que las dos almas la dán, significa mas propiamente el Mysterio de la Humanidad, y Pasion dolorosa, y sangrienta; pues la corona nos dá á entender, la de espinas, que crudamente hirió sus sacrosantas sienes, y la que mereció sus victorias de gloria inenarrable. La corteza amarga, la amargura con que trataron su sacrosanto cuerpo, y humana naturaleza; y el numero infinito de granos, la abundancia de su sangre, dolores, penas, y merecimientos, que nos aplicó, quando tan prodigamente padeció por nuestro bien. Y assi el alma para obligar al Señor, pide que la rodee de flores, esto es, de buenos descos, para que le obligue su olor à venir à ella. Christi bonus odor sumus. (b) Y luego que la dén manzanas, que la recuerden la causa de nuestra redencion, y granadas, que la pongan presentes los motivos de su pasion, y obras santas, que manisiesten los deseos de su corazon.
- 4 Tambien puede considerarse, que ha crecido esta alma en la perseccion, si se juzgáre que estas dos almas, que la sirven

<sup>(</sup>a) Ghisler. in cantic. cap. 2. y. 5. exposit. 3. de Anim. Sanct. (b) 2. ad Corintb. 2. y. 15.

no son las mismas que en el pasado sentimiento, y lo parece; porque aquellas buscaban al Señor, y aun no se hallaban heridas de su amor, ni en la Via Unitiva (como digimos entonces) pero estas yá parecen almas experimentadas en el amor de Dios, pues saben aplicar remedios convenientes á esta santa enfermedad. Y es noble señal del bien espiritual de esta alma herida, dejarse curar enferma, y reconocer por maestras, las que han tenido la misma enfermedad. Enseñandonos con esso, que quanto mas fueren las almas subiendo en el amor, tanto mas han de crecer en la humildad, y que nadie ha de siar de su sentir, su obrar, su entender, ni de su discurrir, ni su gobernar; sino que en el grado mas alto de entender, y de sentir, se ha de sujetar á Macitro espiritual, que la gobierne, y la aplique los remedios para que no se pierda, y muera en sus manos, la que tan segura está en las de Dios.

5 CEntirá el alma mayor caridad, y amor en el corazon, que en el pasado sentimiento; porque el accidente que ayer fue herida, hoy es enfermedad, y lo que solo penetraba el lugar á donde flechó el amor, abrasa yá todo el cuerpo, y como la llaga crece de manera que se vá haciendo habitual lo actual, y penetrando á los huessos la enfermedad, que comenzó mas templada, es mayor el dolor, porque es mayor el amor.

Al paso del amor, ván tambien creciendo los descos, y assi arderá en ansias de servir al Esposo á quien ama, y muy frequentemente le buscará teniendole, y le deseará poseyendole, juzgando por destierro en medio de los sentimientos de amarlo, la ausencia de no mirarlo; y juntamente con esto vivirá, y hará mas ardientes los descos de servirlo. Porque nunca viene el amor divino al corazon enamorado, que no sea encendiendo el alma en iguales, y aun mayores deseos de agradarle, que de gozarle.

Al paso que crecen los deseos, crecerán tambien las obras, 6 haciendo mas heroycos actos de virtud en sus egercicios, protelsion, y ocupaciones, yá lea al obrar, yá al padecer; ó perficionando los que hace con ir refinando la interior, y con la gracia divina haciendo mas perfecta la exterior. Porque de la manera que el amor divino se egercita con santos deseos, los santos deseos despiertan heroycas virtudes, siendo aquellas las slores que

Tom. VI.

pide la Esposa, y esta la fruta de que desea estár adornada, que uno, y otro se debe al incremento interior, que les dá el amor divino, conforme aquel lugar admirable de San Pablo: Ego plan-

tavi, Apolo rigavit: sed incrementum dat Deus. (c)

Reconociendo el alma, quanto mayores son las ansias que pone en su corazon el amor divino de agradar á su Esposo, que las slores, y fruto con que le sirve en los deseos, y en las obras, apelando de sus demeritos, á los merecimientos de la Passon de su Esposo, y de sus tibiezas á sus sinezas; sentirá un ardiente deseo de padecer por el Señor parte de lo que su Divina Magestad padeció por ella; y reconociendo, que aun esto es poco en quanto ella lo padece, por la diferencia que hay de uno á otro sugeto; le ofrecerá al Señor sus penas, dolores, sangre, y Passon, deseando, que sobre la aplicacion que su Divina Magestad hizo en la Cruz por las almas, la hagan tambien todas las almas, por ella, diciendo:

## Afectos.

Julicite me floribus stipate malis; quia amore langueo. Venid, almas benditas, y sustentadme de flores, rodeadme de manzanas, que estoy enferma de amor. Almas las que sabeis que es amor, compadeceos de la que está enferma de amor. Yá creció la herida, y vá acabando la vida: la que ayer sue centella, es hoy incendio. Flores quiere mi alma, que ofrecer al que la ha herido, por vér si compadecido viene á verla. Flores de virtudes, que la recreen, y la obliguen, yá que mis miserias, y tibiezas le han apartado de mí. Con slores se han de curar mis amores, porque el Amor Divino todo es slores.

O flor de Jessé, Virgen purissima, Madre suavissima, Reyna gloriosissima, Maria Santissima! Tu flor de pureza inesable, tragiste en tus purissimas Entrañas al verdadero fruto de tu Vientre, Jesus. Las flores de tus virtudes nos valgan para que vuelva á vér tu Hijo glorioso mi alma, á quien muy ardiente adora, y tibiamente le sirve. Flor, que eres Reyna de las flores, mas blanca que la azucena, mas hermosa que la rosa, mas encendida en su amor, que los claveles. Tú, Reyna de los Angeles, que eres la fragancia de los Bienaventurados, á quien imitan, y no

<sup>(</sup>c) Ego plantavi, Apolo rigavit : sed Dens incrementum dedit. 1. ad Corinch. 3. v. 6.

llegan los Querubines en la contemplacion, los Serafines en el amor, y todos los soberanos espiritus en la prontitudd el obedecerle, de ministrarle, y de amarle. Tú, Talamo bendito de donde salió el Esposo á remediar la naturaleza que tomó en tus sagradas Entrañas. Tú, Madre de tal Hijo, y por él Madre de misericordia, que quando no viniera á remediarnos, pudiera haber venido solo á que fuesses su Madre, para coronar tus altissimas virtudes, é inimitables perfecciones. Tú, Gloria de todos los siglos, y antes que ellos criada, y acetada por Hija del Padre, por Madre del Hijo, y por Esposa del Espiritu Santo, siempre inmaculada, siempre Virgen, siempre resplandeciente, y pura: Sol, que no conoció atomos, luz que no conoció sombra, espejo que no ha conocido mancha. Dadme flores, Virgen pura, que ofrezca á tu Hijo bendito: dame flores, Madre de la amenidad, que ofrezca en mi enfermedad á su Deydad. Tus meritos, de quien se vale la Iglesia, sean mis flores. El ardiente amor con que le amaste, el diligente fervor con que le serviste, el inmenso dolor con que sus dolores sentiste, las lagrimas que lloraste, las penas de tu Santissimo Hijo sean, Señora, mis flores. Dame licencia, ó Virgen generola, que las ofrezca por mí. Tu gracia hermosee mi fealdad, tus virtudes deshagan mis defectos, tus finezas mis tibiezas.

O Virgen, corona de las Virgenes! ¿Quien assi sabe la enfermedad que padece el alma, que á tu Hijo adora, como tu Paloma enamorada? Tu, Reyna del Amor, Maestra del espiritu, Gloria de todas las perfecciones: en el instante que fuiste criada; amaste á ru Criador, y luego herida de caridad ardentilsima, creciste de manera, que por instantes llegaste á tal incendio de amor, que ni han podido admirar bastantemente los Angeles, ni explicar condignamente los Santos, ni percebir los mas subidos Espiritus. La ultima respiracion de tu vida sacrosanta sue amor, y essa coronó tu muerte. Eres Madre del amor, eres Hija, eres Esposa del amor. Ea pues, Señora, dame algunas flores de essos ardientes amores, para que ofrezca á tu Hijo: dame algun fruto, que con ellas le presente. ¿ Qué fruto igualó á tus eminentes perfecciones, Maestra de la humildad con la decencia, de la paciencia con la constancia, de la pureza con la llaneza, de la Magestad con la benignidad, de la clausura con la caridad, de la prudencia con la sinceridad? Tu eres en quien el origen de las virtudes Jesus, nos dejó un mar inmenso de virtudes. Dame,

Reyna benigna, Madre amorosa, Señora piadosa, Virgen generosa de las flores de tu amor, del fruto de tus virtudes, para hacer mayor mi amor. Martyres, que sois los claveles, Confesores, que sois los lyrios, Virgenes, que sois las azucenas de la Iglesia; dadme de vuestra fragancia: Fulcite me floribus. Almas bendiras, las que buscais la peléa, y la corona, y por el destierro la patria, y por la tierra el Cielo; comunicad á mi alma las flores de vuestros deseos, y fruto de vuestras obras: Fulcite me floribus, stipate malis, que estoy enferma de amor, quia amore langueo. Dadme la granada abierta colorada, y coronada, donde está la sangre que me ha de curar de la herida que dió á mi alma el que

padeció por ella.

O Jesus mio, qué granado fruto el vuestro! grano que con deshacerse nos conservó; grano, que con morir nos dió vida: Nisi granum frumenti cadens in terram, mortuum suerit, ipsum folum manet. (d) Vos solo moristeis por todos, y todos resucitamos por Vos. En una sola muerte se libraron tantas vidas, pues vivos murieramos á la pena, si Vos no huvieradeis muerto; y muerros no resucitáramos á la vida, si Vos no huvierais resucitado. Fruto sois, Señor, y fruto de verdadera salud, aplicad remedio á la enfermedad que padezco, al dolor con que perezco: Quia amore langueo. Está mi alma enterma de amor, y muere de que no muere de amor. Esta enfermedad se cura con la muerte, como las otras con la sanidad. De otras es el riesgo el crecer el accidente; de esta es el remedio aumentarse. Aumentad este mal con nuevos, y mas ardientes deseos de adoraros, y todo mi mal será bien. Abrasese mi alma de amor, y este será mi remedio en la enfermedad de amor: Quia amore langueo. Haga cenizas el corazon el fuego de vuestro amor, y esta será medicina en su dolor: Quia amore langueo.

#### Documentos.

L primer documento en esta enfermedad, es promo-ver la misma enfermedad; y pues pide slores, y frutos, y vé que essa medicina es la que mas beneficia la llaga; egercitese en heroycas obras, y estas las haga perfectas con santos, y tervorolos deleos, y cada dia vaya mejorando en ellas.

14 Tome de esta alma la humildad, que con hallarse herida del Amor divino, y á este respeto poder ser maestra de otras en la vida espiritual, se deja curar, y enseñar; para darnos á entender lo que advertimos arriba, que ningun estado puede ser tan alto en la vida espiritual, que no deba sujetarse á sus Maestros.

15 Como la herida será grande, y á esse respeto corresponderá el dolor, reconocerá facilmente, que ni tiene en sí slores de buenos deseos, ni fruto de buenas obras; con que obligará al Señor, á que venga á compadecerse de ella. Y assi mendigará de los Santos los méritos, y virtudes, y por esse camino conseguirá de paso su proteccion, y amparo, que le será de grande utilidad, y consuelo.

16 Si es el alma enamorada de su Hijo, forzoso es que sea muy sierva de su Madre la Virgen Santa Maria nuestra Señora: porque como el amor que se tienen entre sí Madre, è Hijo, es el mayor que puede tenerse un corazon á otro; nunca el Hijo hiere á el alma en su amor, que á esse respeto no la hiera tambien del de su Madre. Y assi promueva esta devocion con servor, y congruos egercicios, y virtudes, assegurandose, que si de verdad es un alma devota de la Virgen Maria nuestra Madre, y nues-

tra Señora, no lerá engañada en un camino de tantos lazos, y peligros como el de esta vida miserable, y transitoria.



#### SENTIMIENTO III.

PROPONESE EL ALMA EN UN JARDIN CON EL AMOR Divino, y que se están poniendo el uno al otro en la cabeza dos guirnaldas de flores, asidos de la mano, con alegria verdaderamente espiritual, y santa, y al rededor pacen algunas ovejas: y explica su gozo el alma con el tierno lugar de los Cantares,

Cant. 2. v. 16. & 17.

Dilectus meus mihi, & ego illi, qui pascitur inter lilia, donec aspiret dies, & inclinentur umbræ.

## Estado.

Antas fueron las quejas amorolas del alma, que llegó á compadecerse de ellas su Amado. Y assi en este sentimiento se representa assentada con el entre las flores, y ofreciendo una guirnalda á su cabeza, quando yá el Amor Divino ha puesto en sus sienes

otra, asidos de las manos, entre tanto, que con las otras dos reciprocamente se coronan, y las ovejuelas, y corderos están paciendo en aquel pasto de verdadero alimento, y en el que Dios quiere siempre se apaciente su ganado. Y el alma, sin hallar suerza para contener dentro de su corazon un favor tan deseado, dicc: Dilectus meus mihi, & ego illi, qui pascitur inter lilia, donec aspiret dies, & inclinentur umbra. Mi Amado para mi, y yo para mi 'Amado, hasta que amanezca el dia', y descaezcan las sombras: que es decir: Todo mi Amado es para mí, y toda yo para él, sin dejar cosa alguna, que no sea reciproca, y de entrambos.

Sin duda alguna, que estas palabras están llenas de fineza, y de misterios, y assi es bien considerarlas, y explicarlas con particular atencion: Dilectus mihi, & ego illi: mi Amado á mi, y yo á él. Comienza en el modo de explicar su afecto el alma, con un conocimiento digno de su amor, y que está señalando la rectitud de su espiritu; porque no dice: Yo á mi Amado, y mi Amado á mí, que era comenzando por sí, pues esso fuera dar á entender, que el amor tiene principio en las finezas del alma, y que todo el amor lo queria para sí, haciendole ella el principio, y el fin de este amor; sino que dice: Mi Amado para mi, y yo para él. Con que nos enseña, que el Amor Divino, que es el Criador, comienza á promover el amor, que le tiene la criatura, la qual, si desea obrar con perfeccion, ha de restituir á su verdadero amor, y amado todo el amor que la dán, sin que tenga cosa que no sea para

él, y reconociendo que vino de él.

Tampoco acaba de parecer perfecta esta oracion en toda buena Gramatica; porque dice: Mi Amado á mí, y yo á mi Amado; y no dice, que es lo que ella es para su Amado, y que es lo que su amado es para ella. Porque todo lo que se sigue, esto es, el que es apacentado entre las azucenas, hasta que amanezca el dia, y descaezcan las sombras; yá es de otra diferente razon que la primera. Pero si se considera atentamente aquella sentida clausula del alma: Mi Amado á mí, y yo á mi Amado; quanto tiene de imperfeccion en la oracion, tiene de perfeccion en el afecto. Porque luego que dijo su sentimiento, mi Amado á mí, sue tan alto el conocimiento que la dieron, de lo que es su Amado para ella, que no halló ter. minos con que explicarlo. Porque si digera, Mi Amado à mí es Esposo; podia decir, poco es Esposo, que tambien es Padre. Si digera, Mi Amado á mí es Padre, podia decir: poco es Padre, porque tambien es Amigo. Si digera, Mi Amado á mí, es amigo verdadero, podia decir: poco es amigo, porque tambien es Señor. Y si le llama Señor, podrá decir: poco es mi Señor, porque tambien es mi Dios. Y si le llama Dios, le podia decir: aun es otra cosa para mí, que Dios, porque es mi Dios, y Redentor. De manera, que reconociendo que no podia bastantemente explicar lo que sentia, sino con el asecto del corazon interior, explica el silencio, lo que no puede explicar la lengua. De la misma manera despues de haber dicho, Mi Amado á mi, sin poder explicar que es su amado para ella, dice, y yo á mi Amado, sin poder tampoco declarar, que es ella para su Amado. Porque si digesse : yo á mi amado soy amante, dirá: no merezco ser amante, hallandome tan llena de propio amor. Si digesse soy su esposa, diría: no merezco ser su esposa tan llena de imperfecciones. Si digera soy su esclava, diría: no merezco ser su esclava tan llena de desectos para servirle, y de tibiezas para amarle. Con lo qual, aquel parar en la explicación, hace mayor la ponderación, y tanto mas se dice, quanto mas se calla.

4 Despues de haber explicado su amor, con no explicarlo, y ponderado su fineza con callarla, passa adelante, y explica la condicion amorosa de su Amado. El qual, es apacentado en las

azucenas, hasta que amanezca el dia, y descaezcan sus sombras: Qui pascitur inter lilia, donec aspiret dies, & inclinentur umbra. Y hasta entonces dice que le ha de amar. Y aqui es de notar, que están las ovejuelas, que significan las almas devotas en este jardin de virtudes, apacentandose, y dice el alma que su amado es el apacentado: Qui pascitur inter lilia; para darnos á entender la fineza de nueltro verdadero Elpolo, y Señor Jelu-Christo nuestro bien, que con lo que nosotros nos alimentamos en lo bueno, se sustenta su Divina Magestad, esto es, que se alimenta con nuestro aprovechamiento espiritual, y vive con nuestro aliento, y se refrigera con nuestro sustento. Y que siendo assi, que es Origen de la bondad, y que no necesita de bondad, antes á todos dá bondad: Aperiente te manum tuam, omnia implebuntur bonitate: (2) con todo esso se hace necesitado su amor, de lo que le sobra á su Esencia, y quiere que parezca, que le sustentamos de virtud, quando nos mejoramos de costumbres, y que recibir, y promover nosotros su amor, es darle amor.

- Considero en este caso al Señor como á un jugador, cuyo es todo el resto, y el dinero de la mesa, que por entretener el juego dá el dinero á los jugadores, y hace como quien gana lo que yá es suyo, y que pierde lo que siempre es suyo, aunque lo pierda. Assi nuestro buen Jesus, gloria, y alegria de las almas, habiendonos dado el amor, tiene gusto de ganarnos el amor; y apenas nos lo ha ganado con tenerlo, quando nos lo vuelve otra vez para que se lo ofrezcamos, y para volvernoslo á dár. De manera, que dice que le damos lo que recibimos, y con aquello que nos enriquece se consiesa enriquecido, haciendo entretenimiento de sus finezas, y juego inefable de su amor. Y de este se puede entender el de la sabiduría, donde dice, que se entretiene, y juega con los hombres, quando dijo: Per singulos dies ludens::: ludens in orbe terrarum: & delitia mea esse cum filiis hominum, (b) Porque para Christo nuestro bien verdadero Amante, y Amor de las almas, no hay mayor recreacion, que la del amar, y ser amado de ellas.
- 6 Dice que su amor es apacentado entre las azucenas, qui pascitur inter lilia. En lo qual explica la pureza de su amor; porque en el trato interior de Dios, y en sus sagrados amores debe conservarse pureza, pues qualquiera propiedad del corazon, qual-

<sup>(</sup>a) Pfalm. 103. v. 28. (b) Proverb. 8. v. 30. & 31.

quiera afecto desordenado del alma, embaraza, é impide la union que en este sentimiento se explica. Pondera luego tambien, hasta quando han de llegar estos amores de Dios con las almas, diciendo: Donec aspiret dies, & inclinentur umbra. Hasta que amanezca aquel dia eterno, que nunca se ha de acabar, y acaben de caer las sombras que nunca mas se han de levantar. Con que nos dá á entender, que las sinezas de Christo nuestro bien en el mundo con las almas devotas, han de durar lo que duráre el mundo; y que siempre en él tendrá santos con quien recrearse, y divertirse de los pecados, y osensas que le hicieremos los malos.

Explicase admirablemente la gloria, y bienaventuranza que se sigue á las almas, despues de acabado el mundo con el juicio universal, y á cada una despues del particular si la lleva su Divina Magestad para sí, con aquellas palabras: Donec aspiret dies. Llamando dia verdaderamente dia, à la gloria de los Bienaventurados. Con que nos enseña que no son verdaderos dias estos que aqui gozamos, ó por mejor decir padecemos, ahogados, y asombrados de tantas noches. Y para que se entendiesse mejor qual será aquel dia eterno, y verdaderamente dia, lo contrapone á las sombras de esta vida, que entonces se han de acabar. Como quien dice: en esta vida transitoria, todo lo que es dias son tinieblas, y todo lo que son luces son sombras. De suerte, que lo tenebroso, es tenebroso, y lo luciente, no es claro; que es lo que dijo con bien propia significacion el Santo Sacerdote Zacarias, Padre del gran Bautista, que habia de venir una luz, que alumbrasse á los que estamos á la sombra de la muerte: Illuminare his, qui in tenebris, & in umbra mortis sedent. (c) Debese tambien advertir, que aquella palabra donec, que quiere decir hasta, no se ha de entender, que limita las finezas de Christo nuestro Señor; sino que las explica, como muy frequentemente se entiende en la Sagrada Escritura, esto es, que manificsta lo que pasa, sin pasar á explicar lo que no se duda.

8 Y assi las almas que sueren savorecidas hasta el sin del mundo, lo serán tambien despues de él; porque aqui solo quiso ponderar las sinezas de Dios en esta vida, dando por conocidas, y dejando á la sé las de la eterna. Está assentado el Amor Divino, y el alma en el jardin; con que se significa, que yá es este sen-

Tom. VI.

timiento uno de los de la Via Unitiva, en donde no se busca lo que no se tiene, sino que se goza lo que se ha hallado, y esto manifiesta estár assentados, y coronarse con las dos manos, uno á otro, y asidos de las otras dos: para dár á entender la accion, y la intencion del alma, que al tiempo que con santas obras corona á su Esposo, está asido el corazon con ardientes deseos á su amor.

## Efectos.

Tendrá el alma en este estado ternissimos sentimientos de amor, y si ella que los siente (como hemos ponderado) no los sabe explicar, es de creer, que no sabré yo declarar lo que ella siente. Es cosa cierta, que es tan grande el gozo interior del alma en recibir del Amor Divino estos amorosos afectos, y alguna luz de que está en su corazon, que entonces no es la sineza morir con el sentimiento, sino poder vivir con él.

10 El alma que assi se viere favorecida, se hallará igualmente alegre, y sola; porque aunque esté en ocupaciones exteriores, como sean de obediencia, ú obligacion de su estado, sentirá en su interior una luz tan clara, y la tendrán el corazon tan seguro en su amado, que reconocerá que está mas sola enmedio de todas

las criaturas, que en otro estado en la mayor soledad.

rá en el obrar; porque como en este estado tiene poca parte su propia voluntad, y casi todo lo gobierna la de Dios, facilmente la dará á entender su Divina Magestad lo que mas la conviene; y no querrá solo que se halle en su ministerio servorizada en la contemplación con el sentir, sino en la acción con el obrar, porque la darán amor de participantes, bastante para conservar, y para repartir.

nuy eloquente el corazon, será muy balbuciente la lengua; porque vá creciendo la enfermedad del amor divino con su presencia, de manera, que se ván trabando las facultades, y sentidos para el alivio, aunque los tenga dispuestos para el trabajo. Y como es mas interior este sentimiento, vá descaeciendo lo exterior, y con la ocupacion que siente dentro de su corazon, no puede explicar-se asuera, y assi mudamente le dirá, y con tierno, y verdadero sentimiento en lo mas interior del alma:

## Afectos.

Nectus meus mihi, & ego illi, qui pascitur inter lilia, donec aspiret dies, & inclinentur umbræ. Mi Amado á mi, y yo á èl. Aquel Amado, que pace entre azucenas, hasta que llegue el dia con acabarse las sombras. Mi Amado á mí, y mi Amado para mí. Yo á mi Amado, y yo para mi Amado. O Amado mio, que no fuerais Amado mio, si primero Vos no me huvierais amado! ¿Cómo pudiera mi alma llegar á Vos, si Vos no huvierais primero á ella llegado? No solo á ella llegado, sino llagado sue menester que la viesseis, y la mirasseis, y la llamasseis, que la alumbrasseis, y la abrasasseis. El Amado, y el amor memiró, y me llagó. In uno oculorum suorum. (d) Y con su vista me enamoró. Mi Amado á él me llevó. In uno crinum suorum. (e) Y en uno de sus cabellos me enlazó. Un cabello vuestro basta á llevar á quien no pudiera ir sin Vos, ni aun con muy fuertes cadenas. Un cabello vuestro me enamoró. O luz que alumbrais, y calentais! O Sol, que calentais, y abrasais! O fuego, que ardeis, y no consumis! Vos, Senor, nos alumbrasteis. Vos-gloria mia, nos calentasteis; Vos, amor mio, nos abrasasteis: cómo pudieramos, menos que con vuestra luz, salir de tantas tinieblas? Cómo pudiera sin vuestro ardor deshelarse el hielo de nuestra pereza? Cómo pudiera sin vuestro suego perseverar nuestro amor, y hacer mayor su calor?

os contentais, Jesus mio, de venir á mí, sino que sois todo para mí! Para mí, Jesus mio, son vuestras penas, para mi vuestras llagas, para mi vuestros dolores, para mi vuestra sangre, para mi vuestra Cruz, para mi vuestra Pasion, para mi vuestra Resureccion, para mi vuestra Ascension. Con vuestra Pasion me habeis redimido: con vuestra Resurecion me habeis de resucitar, y lle var con vuestra Ascension. Mi Amado para mí, grangeó merecimientos, adquirió tesoros, egerciró virtudes, obró milagros. Aquella obediencia rendida al Padre de mi Amado, aquella paciencia infinita en la Pasion, aquella inimitable perseccion de su sucres s

santa vida, y muerte fue para mí.

15 Dilectus meus mihi. Finalmente, qué sois? Mas qué no sois para mí, Amado mio? Sois Amante, sois Esposo, sois Maes-

tro,

<sup>(</sup>d) In uno oculorum tuorum. Cant. 4. v. 9. (e) In uno crine colli tui. Ibid. v. 4.

tro, sois Señor, sois Redentor, sois Dios, sois todo lo que hay que ser para mí. Y siendo assi, Amado mio, que sois todo esto para mí, dudo si sois Vos mi Amado. No puedo dudar, en si sois mi Amante, solo dudo en si sois mi Amado, porque vuestras finezas son ciertas, y las mias inciertas, y dudosas. Si como conficso, que Vos me amais, yo os amára, si como reconozco, que sois mi amante, supiera que sois mi amado; grande suera mi consuelo. Y todavia llamo mi Amado, porque aunque el conocimiento de mis miserias me retarda, el de vuestra Misericordia me anima. Mala vé mi alma su inclinacion, pero herido siento el corazon. Grandes, reconozco mis culpas; pero ardiente siento mi amor. ¿Si está ardiendo mi alma en vuestro amor, puedo dejar de llamaros mi Amado? Mi Amado sois, mi Señor, que assi me lo está dictando mi amor. Mi Amado para mí nació, mi Amado para mí padeció, mi Amado para mí murió: ó crezca mi alma á la vida espiritual, ó viva, y muera por él.

Ingrato. Qué he sido yo á mi Amado? Enemigo. Qué he sido á mi Amado? Ingrato. Qué he sido yo á mi Amado? Desconocido. Ay Amado mio, qué sinezas tan ligeras, qué amores tan rigurosos! No puedo Amado mio decir, que he sido yo para Vos, y qué habeis sido Vos para mí, sin estarme acusando á mí, y estaros adorando á Vos. Ego illi, yo á él. Que he sido? Embarazo. Qué he sido? Ingratitud. Qué he sido? Cruz. Qué he sido? Tormento. O dolor, ó sentimiento! No puedo ofreceros mi amor, sin ensontrar primero con mi olvido, no puedo representar mis ascetos,

sin hallar primero mis desectos.

Dilectus meus mihi, & ego illi. Mi Amado á mí, qué ha sido? Pordonador, & ego illi. Y yo á mi Amado? Perdonado. Pues, mi bien, yá yo os he hallado, yá puedo explicar mi amor. Mas os ama, á quien Vos mas perdonasteis: Cui autem plus dimittitur, plus diligit. (f) Ego ili. Yo á mi Amado perdonado pecador, adoro; perdonado, delinquente, venero; facinoroso perdonado, reverencio. Yo á mi Amado, esclavo redimido, hijo prodigo restituido, discipulo convertido, yo paralitico curado, vuestra piedad glorisico. Ego illi. Yo á mi Amado, esclavo redimido con su sangre, quando amante me hirió con su amor lleno de alegria,

<sup>(</sup>f) Sic leg. D. Ambr. in Pfalm. 317. col. 819. lit. F. & lib. 3. de Esp. S. col. 692. lit. B. édict. Paris. 1686. & D. Ciprian. lib. 3. testimon. cap. 116. pag. 328. edict. Paris. 1726.

quando me recibió perdido, quando me admitió rendido, quando de la servidumbre del enemigo me libró; reverencio, adoro, y glorifico.

Yo á Vos, yo de Vos, yo para Vos, yo con Vos, yo en Vos, yo luz mia dentro de Vos, no quiero, mi Jesus, sino á Vos. Ego illi. Yo á Vos voy, yo de Vos soy, yo para Vos quiero morir, yo en Vos quiero amar, yo dentro de Vos quiero habitar, y morir. Afuera amores de asuera, que no sois amores, sino errores. Asuera pasiones de asuera, que no reconozco otra pasion, que la passion de mi Redencion. Asuera correspondencias engañosas, que no he de tener otra correspondencia, que la constante, y sina de mi Amado, de aquel Amado de las almas deseado, y adorado. De aquel que reparte las virtudes con tenerlas, que las recibe con darlas, qui pascitur inter lilia: de aquel Autor de toda pureza, y promovedor de pureza, y á quien solo se debe la pureza.

suffenta, es sustentado, quando favorece, servido, quando es amado, enamorado. Donec aspiret dies: de aquel Amado, que no tienen sin sus sinezas, que lleva las almas, por lo dulce de su amor, por lo regalado de su passon, á lo infinito de su duracion. Sereis siempre, Amado mio, mi Amado, y dandome Vos vuestra gracia, no dejaré de amaros, Amado, y Amante mio, hasta que las sombras que escurecen esta vida, cesen con la claridad de vuestro eterno dia: con la claridad de aquel dia sin noche, de aquella luz sin tinieblas, de aquella claridad sin escuridad. Dia en que hemos de vér vuestra cara, cuyos minutos son siglos, cuyas horas son eternidades. Dia, que desaparece estas sombras, estas tinieblas, y escuridades: Donec aspiret dies, & inclinentur umbra.

#### Documentos.

20 N este estado el alma tendrá tan buen Maestro, que con dejarse gobernar de sus santos impulsos, y divinas inspiraciones, le sobra quanto la podemos advertir. Toda via será bien que tenga cuidado de guardar su secreto para sí, promoviendo el ardor de su enamorado corazon con el silencio, que es el que mas esicazmente sopla, y enciende sus llamas.

Que de la manera que el buen Piloto quando sopla el viento en

popa, amayna un poco las velas por assegurar el tiempo, y quitar el riesgo á la felicidad; assi el alma persecta quando se vé mas encendida de amor, que es contentemplacion pura, ha de atender mas á las obras, que es accion, esto es, obrar con tal perseccion en su ministerio, que se muestre que son fruta congrua del arbol de su amor las acciones de su vida. Y tengan siempre los espirituales presente las palabras del Maestro nuestro bien, y Señor, que no señaló á los deseos para calificar las obras, sino á las buenas, y santas obras para calificar los deseos: Non potest arbor bona malos fructus sacere: neque arbor mala bonos fructus sacere:: ex fructibus eorum cognoscetis eos. (g)

Juntamente con atender á las obras, tenga siempre presente la humildad, y viva resignada con la obediencia á Dios, y
á sus Confesores, obrando rendidamente lo que le suere mandado, que esta es otra prueba admirable, y la mas sina de la rectitud del espiritu. Esto es, que quando mas savorecida se halla el alma, esté mas resignada, y quando mas encumbrada, mas deshecha. Porque nuestra naturaleza es tal, que en los mas altos savores de la gracia debe vivir mas atenta á aniquilarse, porque no

llegue en un instante sin este cuidado á perderse.

egercitelas con heroyco fervor, y deseo ardiente de agradarle, y quando se vea mas encendida el alma de amor, considere que es todo debido al amor divino; y que si el que ella tiene, tuviera otra alma mas reconocida, y menos perdida, suera en sumo grado persecta, y en ella están los sentimientos, y slores espirituales, como las naturales en el vaso de barro quebradizo. Y assi como suera desatino desvanecerse el barro de las slores, que su amo plantó en él, lo seria desvanecerse el alma, de que Dios ponga amor en su corazon, que es un poco de tierra, solo durable por la Bondad, y Misericordia del Señor; pero de su natureleza fragil, y perecedero.

(g) Matth. 7. v. 18. & 20.



#### SENTIMIENTO IV.

PROPONESE EL ALMA EN LA SOLEDAD, Y QUE tiene delante al Amor Divino, de cuyo rostro sale una luz, que dá en un instrumento, y aguja de marear, la qual tiene ella en la mano izquierda, y con la derecha, puesta sobre el pecho, le ofrece los movimientos de su corazon enamorado, con las palabras de los Cantares en el cap. 7. v. 10.

Ego dilecto meo, & ad me conversio ejus.

## Estado.

N este sentimiento no deja de tener dificultad su explicacion; porque siendo assi, que es presupuesto constante, que en todos los caminos, y pasos de la vida espiritual se proponen estos sentimientos, segun mi inteligencia, é intento, para signi-

ficar el aprovechamiento del alma que figue á Dios, y assi cada ilustración es un grado por donde se sube en esta maravillosa escala de Jacob; con todo esso, en esta sentimiento parece que so halla menos aprovechada el alma que en el paíado. Porque en aquel dijo, manifestando su amor: Dilestus meus mihi, & ego illi: Mi Amado para mi, y yo para él. En donde juntamente se pondera por el gloriolo San Agustin, que comenzó el alma en el Amado, y acabó en sí. Y aqui comienza, y acaba diametralmente contraria al antecedente: Ego dilecto meo, yo á mi Amado, & ad me con-Dersio ejus, y á mi la correspondencia de mi Amado. Y si fue perfeccion conocer en el pasado sentimiento, que del Amado ha de comenzar el amor, para que sea sino, y que ha de venir á parar en el Amado, para que sea verdaderamente amado; imperfeccion seria, y no pequeña, querer que el amor comience en el alma, y que la correspondencia del amor pare tambien en ella. Con que vendria el alma á alzarse con el principio, y con el fin del amor, hacerse el Alpha, y Omega de las finezas de Dios, siendo solo de su Esposo, á quien se deben las primeras luces del amar, y todos los reditos del amor. Porque no de otra manera, que una vela enciende á orra, enciende el corazon de Christo Semor nuestro al de sus fieles, y sin que preceda su luz, no puede arder vela alguna.

- Pero aunque á la primera viska parecen estos dos lugares contrarios; con todo esso, de tal manera rienen correspondencia el uno con el otro, que el uno al otro se sirven de explicacion. Porque si el alma antes de haber confesado, que su Amado era. para ella, y ella para su Amado, quisiera ser ella para su Amado, y su Amado para ella, pudiera considerarse la imperfeccion que tan delgadamente considera el Santo Doctor. Pero luego que ella le ha dado, y confesado al Señor la palma, y corona del vencimiento en amar, reconociendo en el palado sentimiento, que el amor que ella le tiene, comenzó del amor de su Amado, y que en él ha de parar, muy propiamente dice en este, que ella es para su Amado, en que explica el amor que siente en si, y que su Amado es para ella, en que pondera las finezas de su Amado. Porque aquel, yo para mi Amado, no significa propiedad, sino holocausto, y sacrificio del alma: y aquel, mi Amado para mi, no significa vanidad del alma en ponderar sus merecimientos, sino ponderacion de las finezas de Esposo en el amor que tiene á las almas. De aqui colijan los espirituales quan peligrofa palabra es. ego, yo, en el camino myltico, pues aun en una jaculatoria tan interior, y fanta como yo para mi Amado, folo por comenzar con este pronombre, yo, que suele significar propiedad, y aun vanidad, es menester cuidado para explicarla.
- 3 Está, pues, muy discretamente pintada el alma en este sentimiento, que sigue al Amor Divino con un instrumento de navegar en las manos, que los marineros llaman el aguja, la qual tocada á la piedra imán que tiene toda su simpatía con el norte, sempre mira á aquella parte, por muchas bueltas que dé el navio, y el carton que la contiene. El Norte en este caso es Christo nuestro bien, la piedra que mira á el norte, es el amor divino, que vive en el alma, y la aguja tocada á la piedra, es el corazon del christiano.
- 4 Dasenos con esto á entender, que el norte que hemos de seguir en todo lo interior, y lo exterior, es la voluntad del Senor, mirando á la aguja de amor, tocada á la ardiente caridad de Christo nuestro Señor. Y de la manera que la piedra imán lleva tras sí al hierro, y al acero, con oculta virtud, y maravillosa suerza; de essa manera su Divina Magestad, que es la piedra imán, que lleva tras sí los corazones, y las almas, aunque hayan sido mas rebeldes que el bronce, y mas suertes que el hierro, si de

verdad están tocadas de su amor, las trae á sí con notable atractiva, y facilidad. Con que el buen piloto de la vida espiritual, siempre ha de estár atento á los movimientos del amor, y á donde viere que mira la aguja de la caridad divina, alli sija su norte, que es Dios, y con esso no se perderá en esta incierta, y tormentosa navegacion de la vida.

Tambien podia confiderarse, que en este instrumento admirable de la espiritual navegacion, el Norte es el Padre Eterno, la Piedra imán es el Hijo, la Aguja (á quien, y al Padre se toca esta Divina Piedra, Petra autem erat Christus) es el amor ardiente del Espiritu Santo. Y assi el alma si quiere hallar al Padre, que es su norte como Criador, y Padre suyo, busquelo por los meritos del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo, y con esso del Hijo, y al Hijo por el amor del Espiritu Santo.

vendrá á estár seguramente navegada.

6 Puedese tambien decir, que el Norte es Christo nuestro bien, la piedra imán, sus sacrosantas virtudes, que á su imitacion nos combidan, y persuaden, la aguja rocada á la piedra, el corazon enamorado, que con ansias desea, y procura la imitacion del Señor, y el navegante el alma que se gobierna por el norte, y por la aguja, y sigue los movimientos interiores del amor. Assimismo podia considerarse, que el norte es Christo nuestro bien, la piedra que mira al norte, la Virgen Santissima Maria su Madre, la devocion á la Reyna de los Angeles, es la aguja tocada á esta piedra soberana, y quien siguiere con atencion el rumbo de conservar, y merecer tal amparo, navegará con seguridad, y selicidad en la vida del espiritu.

## Efectos.

TEndrá en este estado el alma mas luz que hasta aqui para seguir los movimientos interiores, y verá lo que antes no veía dentro de sí, no tanto de lo perfecto del alma, que es lo que le importa; de donde la resultará mas supremo grado de humildad, y á esse paso crecerá tambien el amor.

8 Juntamente con el conocer mas en este estado, se hallará con mayor calor para obrarlo mejor, y escusar las impersecciones que reconociere; porque al paso que crece el amor, y el conocimiento, cobra suerzas el cuidado de limpiar el alma, y purificarla para que viva dignamente en ella su Esposo.

9 No solo tendrá mas luz para conocer en sí lo imperfecto, Tom. VI. Gg 2 sisino para atender, y seguir los movimientos de lo persecto, y de lo santo; porque el norte á quien sigue, y la piedra imán, que con suerza secreta la guia, la dará á entender con mayor delgadeza su gusto, y seguirá con facilidad desasida los movimientos interiores, que antes asida á lo temporal, ni se hallaba con luz

para verlos, ni con fuerzas para promoverlos.

10 Con este medio sentirá grande aprovechamiento en el camino espiritual, é interior, en el qual es cosa cierra, que el que anduviere en verdad, y con pureza, resignacion, y obediencia, se adelantará mas en seguir las inspiraciones con que Dios le estará guiando, y gobernando, que serán muy delgadas, y frequentes; que en quantas penitencias, y alperezas puede ofrecer su propia voluntad á su amor. Porque de la manera, que á la moneda usual, no le dá valor sino el sello en qualquier metal, ó material que se imprima; alsi en lo que se hace por Dios, es el sello de su santa Voluntad, y gracia, el que le dá el valor, y el que compra el Cielo con esta moneda, yá sea la materia menor, ó el metal grosero. Esto es, que aunque las delgadezas del amor no sean tan grandes, ni las obras tan heroycas, se assegura su espiritual aprovechamiento con ventajas á los demás egercicios, si hace en todo, y por todo la voluntad del Señor, sin hacer la suya en cosa alguna, sino es en quanto hace la voluntad del Señor. Y en atinar á esto, y que sus obras vayan felladas de Dios, y le sean agradables. en todo, han trabajado tanto los Santos, y pidiendole frequentemente, que les ensene à hacer su voluntad : Doce me facere voluntatem tuam. (2) Y assi, esta alma enamorada, siguiendo los movimientos del amor, y las finezas de la correspondencia, dice con fuave, y tierno sentimiento:

## Afectos.

Já mi su correspondencia. Siento que amais, Jesus mio, en que os amo, pues no os pudiera yo amar, si no me amarais: Ego dilecto meo. Yo esclava á Vos vivo rendida, y obedeciendo; y Vos á mi suave, y misericordioso, mandando. Adoro la correspondencia de vuestro Divino, dulce, y verdadero amor; pero quiero egecutar vuestros consejos, y preceptos, para

hacer mis afectos mas perfectos. Yo á amar, y Vos á mandar, yo á adorar, y Vos á gobernar, yo á caminar, y Vos á guiar. No merezco correspondencia de amor, pues no merece la esclava el amor de su señor. Tenga mi alma el amor que debe para amaros; sea la correspondencia al recibirlo, sea todo mi cuidado al ostrecerlo, aspire mi corazon á ser amante, aspire á amaros, gloria verdadera mia, á adoraros, y serviros, que el amarme á mí Vos, amor verdadero mio, yo lo dejo á vuestro amor.

12 Vuestra luz me dá luz para que vea vuestra luz; vuestro amor me dá amor, para que arda en vuestro amor. Alli ha de estár el amor, donde está el conocimiento, y alli la fineza, donde asiste la obligacion. Yo os amo, porque es justo, y porque es gusto vuestro el amaros; porque lo siento, y porque lo quiero; por que lo quiero, y porque lo debo: vuestra luz me lleva, Luz del mundo: vuestra hermosura me cautiva, Hermosura de lo criado: vuestra Bondad me persuade, Origen de la bondad: vuestra Piedad me combida, Fuente de la piedad. Si quiero amaz lo grande, y la inmenso, Vos comprehendeis al universo. Si quiero amar lo poderoso, Vos gobernais lo criado. Si quiero amar lo fabio, Vos sois la Sabiduria del Padre. Si quiero buscar lo lucido. Vos dais luz á la luz material, elemental, y espiritual, y sin Vos fuera tinieblas la luz. Si quiero amar lo pertecto, Vos perficionais la materia con la forma, la sustancia con la circunstancia, y accidentes. Si quiero amar lo liberal, Vos criais los tesoros, y los repartis. Conoceis los pobres, y los sustentais, reconoceis los afligia dos, y los consolais, elegis los buenos, y los premiais.

fino á vuestra luz? A quien debe la tierra su secundidad, el agua su humedad, el calor su actividad, el ayre su serenidad? Quien estos quatro elementos los destempla para nuestra direccion, y los templa para nuestro remedio? Quien dá favor á el alimento, olor á las slores, color á lo visible, estimacion, y valor á lo invisible? Quien promueve lo bueno, y amable, quien contiene lo nocivo, y formidable? Quien reparte las aguas que sertilizan los campos? Quien dá suerza á las semillas que secunden los años? Quien dá oculta virtud á la creacion, para que se haga con ella la produccion? Quien de un grano deshecho, que arroja el hombre, cria muchos, que sustenten al hombre? Quien al arbol desnudo de hojas, y de frutos, con el rigor del Invierno, por ocultas influen-

#### Documentos.

SIga el alma, que se hallare en tal estado á su Norte verdadero que es Christo nuestro Señor, por los movimientos del amor divino, que es su aguja, tocada á su ardiente caridad, que es la piedra imán, que lleva assi nuestros yerros, y los consume, y atrahe, para remitirlos, y perdonarlos, teniendo por principal, y unico sin de quanto obráre, la gloria de Dios, su servicio, y honra, sin que haya cosa alguna en esta vida, que la aparte de este norte.

I 9 Es convenientissimo, que quien se halláre en este estado, siga puntualmente los movimientos del amor, y las inspiraciones que frequentemente le estarán gobernando, y dirigiendo, por ser essos los medios con que cada dia se vá mas perficionando, y abrasando, como lo hacia el Serasin encendido San Francisco, gloria de las Religiones, y luz clarissima de la Iglesia; el qual apenas reconocia sentimiento interior de que Dios queria una cosa, quando prontamente la egecutaba: (b) con que subió al altissimo grado de contemplacion, que no acaban debidamente de ponderar

las pluma de los mas eminentes Escritores.

No por estas inspiraciones, y movimientos interiores excluyo el consejo, y la obediencia; antes todo lo ha de gobernar en la vida espiritual con estas riendas en la mano, porque sin obediencia, y consejo, todo vá aventurado en qualquiera estado: lo que digo es, que en lo que diere latitud las reglas del espiritu, obre, y dé cuenta al Consessor, y en lo que juzgáre necesario que preceda el consejo, lo suspenda, hasta aconsejarse; pero siempre dando á los interiores movimientos del espiritu oído, y atencion, para hacer la voluntad divina, con resignacion, y prontitud conveniente.

Aunque en todas las materias mysticas siempre se la encamina á el alma al Confessor, y Padre espiritual, no se ha de entender materialmente, que á cada resolucion haya un consultor, y á cada resolucion un consejo, bastando que por mayor dé cuenta de todo, y siga la direccion que la dieren; ó quando sucre materia grave, y de cuya resolucion puede seguirse algun dano, ó riesgo, que lo demás seria atar, y assigir las almas donde hay poca copia de Padres espirituales, debiendo siar, que quando falte, será el Señor el Padre espiritual, y el espiritu, pues no solo es siel, sino la misma sidelidad: Qui dat omnibus affluentur, con non improperat. (c)

## SENTIMIENTO V.

PROPONESE EL ALMA A LA RIBERA DE UN MAR tempestuoso en pie, y mirando de cerca al Amor Divino, el qual al tiempo que la habla, con la respiracion despide un suego, que deshace al alma, como se suele al suego deshacer la cera, destilando por los ojos, la cabeza, y las manos lagrimas de amor. Y ella, para explicar su sentimiento, se vale de las tiernas palabras de los Cantares en el cap. 5. v. 6.

Anima mea liquefacta est, ut (dilectus) locutus est.

Estado.

N este estado el alma siente uno de los esectos inefables del amor divino, y muy propio de la Via Unitiva, que es deshucerla solo con una palabra en amor ardiente suyo. Pintase discretamente el alma con el Amor Divino presente, el qual con

lo mismo que la habla, la enciende; con que claramente se nos dá á entender, que Christo nuestro bien todo es amor, y que sus palabras son sue son que abrasan mas que la mas ardiente llama. Deshacese el alma al calor de este suego, y de su palabra divina, para enseñarnos, que los esectos mas utiles que hace en el alma el amor, es deshacerla, humillarla, y aniquilarla: con que hallandola sin propiedad, asimiento, ni asecto á las criaturas, arde mas en ella el amor.

No embaraza el que esta alma se halle yá en Via Unitiva, para juzgar que hay que deshacer en ella; pues la pureza que el alma debe á Dios, es tan grande, que todo el tiempo que estuviere en la Iglesia Militante, ha de tener que purificar, hasta que llegue á la Triunfante: y aun despues podrá ser que tenga que deshacer en el Purgatorio de lo que no huviere deshecho en esta vida. Deshacese el alma en lagrimas; porque este es el esecto que Tom. VI.

(c) Job 1. V. 5.

mas explica el afecto ardiente del amor, pues como el corazon fiente lo que no puede explicar, ama lo que no llega á gozar, y arde en lo que no le acaba de acabar. Sale este sentimiento á los ojos, y deshacese en lagrimas, la que no puede de otra manera hacer notorios sus descos. Caenle arroyos de la cabeza á los pies, y por las manos, tanto para dár á entender la fuerza del divino amor, que assi deshace á el alma, como para enseñamos, que la que llega á tener estos dulces sentimientos, no se contenta con que se halle tierno el corazon; sino que el amor del corazon enciende luego santos pensamientos, y heroycas obras, pasando del

sentir al obrar, y del gemir al servir.

Sucedele este bien á el alma, á la ribera de un mar tempestuoso, y en donde sus olas están perdiendo á muchos, para que reconozca ella su dicha, pues al tiempo que los vientos de la vanidad, de la ambicion, de la sensualidad, de los vicios, están perdiendo tantos bageles, y dando en las rocas con tantos navios; à ella le sopla el viento Zestro del Amor Divino, que la regala, la favorece, alumbra, recrea, y la adorna de virtudes, y santos afectos, y fentimientos. Y pintanla á la orilla del mar, y no muy lejos de sus tempestades; para que tema en todo tiempo el riesgo, la que se halla cerca de él, y conozcan con esto las almas el pirituales (por muy espirituales, y favorecidas que scan) que siempre están en peligro, y á muy pocos pasos del daño, sino viven velando; como tantas veces lo advierte nuestro Señor, imitando á las Virgenes prudentes, que aguardaron al Esposo, encendidos sus corazones con el aceyte de la caridad, en la lampara del alma.

## Efectos.

ON sentir el alma las palabras del Señor (de que habla-rémos despues en los documentos de este mismo sentimiento) hallará increíble confuelo, y experimentará un ardor, y fuego tan grande en lo mas intimo de ella, que tal vez llegará á penetrar, y herir el corazon natural, que anima el cuerpo. Como los Discipulos, quando acompañados de aquel Peregrino, verdaderamente peregrino, y raro en todo, el qual iba en el camino explicando los Mysterios de su sangrienta, y dolorosa Pasion, que conociendo antes á su Maestro por los oídos, que por los ojos, y por su divina voz, que por su divina cara, digeron: Name cor nostrum ardens erat in nobis cum loqueretur in via? (2) Por ventura, nuestro corazon no ardia en nuestro pecho quando hablaba? Que es lo mismo que decir. ¿Cómo pudimos dejar de conocer en el hablar, al que con el hablar nos hizo arder?

Al paso que en esta alma crece con interiores hablas el ardor, crecerán tambien los descos, y ansias de amar mas, assi porque este ardor es amor, como porque es ardor que deshace el amor propio, y con esso crece con grande incendio el divino. Y assi, despues de estas palabras, que el Señor la diga, que la darán amor, será tan grande el ansia de mas amor, que le parecerá, que se la sale el corazon del pecho á buscar amor.

6 La razon de esto es, porque en lo poco que yo alcanzo, uno de los esectos del amor divino en el destierro, es la sed de mas amor. Y assi como en la Patria están las almas contentas con el que tienen, están en la ausencia con ansia del que les falta. Pues á la verdad, justo es que el alma esté satisfecha de su Amado: pero no quiero creer, que si ella ama de verdad, esté satisfecha de su amor; porque si la abrasan con la mas encendida sacta del amor divino, ha de quedarle ansia de mas amor; porque solo en el amor hemos de llegar á donde llega el deseo, y solo en esta pretension no hemos de reconocer la satisfacion.

7 Sucederá tambien quando Dios se acordáre de ella con estas hablas interiores entre otros muchos asectos, el allanarla dificultades, assi del entendimiento, como de la voluntad; porque quando su Divina Magestad dirige sus palabras á este sin, solo en explicar dentro del alma un concepto, se abren muchos medios para lo que no hallaba remedio, y se le resuelven muchas dudas, en que no halla solucion, y la proponen muchos caminos, para egecutar lo que tenia por imposible intentar, confortandola con la misma voz que la alumbra, y enseñandola con la misma voz que la enamoran. Y assi dirá con San Pablo: Omnia possum in eo qui me confortat. (b) Y resuelta en amor, y lagrimas, de que se haya acordado de ella la caridad ardiente del Señor, le dirá:

<sup>(</sup>a) Luc. 14. v. 32. (b) Philip. 4. v. 13.

## Afectos.

Nima mea liquefacta est, ut (dilectus) locutus est. Mi alma se deshizo en amor, assi como habló mi Amado. Mi alma, Señor, se deshace en vuestro amor. O dulce amor! Creí yo, que eran vuestras palabras, y son suego abrasador. O dulce amor! Creí yo, que vuestro hablar era enseñar, y no es sino abrasar con vuestro mysterioso ardor. O dulce amor | Crei yo, que vuestra palabra era suavidad, y no rigor. O dulce amor! Creí, que era consuelo, y no pena, alivio, y no dolor. O dulce amor! Deshaceis, Señor, mi alma con hablarme, quien os amará despues? Acabaisme con enamorarme, cómo podré vivir enamorada, y deshecha? Puede haber accidente sin sugero, sustancia sin circunstancia, lineas sin cantidad, calidad sin cantidad? Deshaceisme palabra eterna de amor. O! Assi me acabe el amor, y assi acabando solo viva en mí el amor. Deshagase esta voluntad, que impedia vuestro amor, y sea yá mi voluntad vuestro amor. Deshaganse del todo mis pasiones, y entren á gobernar en mí vuestras inspiraciones. Deshaganse mis propiedades, y entren á habitar en mí vuestras virtudes.

Hablad, mi Jesus, para que me deshaga: deshagame, mi Jesus, para que os siga: Loquere Domine, quia audit servus tuus. (c) Hablad, Señor, para que vuestro esclavo os oyga. Mandad; para que vuestro esclavo os obedezca. Haced, para que vuestro esclavo se deshaga. Haced, y deshaced en mí, como en vuestra propia hacienda. Deshaced lo malo, haced lo perfecto: deshaced miserias, haced perfecciones. O Palabra eterna del Eterno Padre! Deshaced la naturaleza con la gracia, pues del seno del Padre venisteis à honrar la naturaleza! (d) O Palabra eterna, que hizo lo criado! (e) Sabiduría del Padre, Coeterno con el milmo Criador de lo criado! Vos digisteis: Fiat lux, & facta est lux, (t) Hagase la luz, y se hizo la luz. Decid en mi corazon: hagase la luz, para que tenga luz mi corazon. Vos digisteis: Fiat frimamentum.. (g) y se hicieron los Cielos. Decid, que se haga en mí el-Cielo, que os adore al consagraros, que se abrase al recibiros, que os sirva al teneros. Vos digisteis: Fiat arida, & facta est ari-

<sup>(</sup>c) 1. Reg. 3. v. 9. & 10. (d) Omnipotens sermo tuus de sulo à regalibus sedibus::: profilivit. Sap. 18. v. 15. (e) Omnia per ipsum sasta sunt. Joann. 1. v. 3. (f) Genel. 1. v. 3. (g) Ibid. v. 6.

da, & dividat aquas ab aquis. (h) Que se dividiessen las aguas, y pareciesse la tierra. Dividanse, Señor, las aguas de mis pasiones, y acabe de conocer que soy un poco de polvo, y tierra. Vos digisteis: Germinet terra herbam, (i) que produgesse la tierra yervas, plantas, y slores. Ay Jesus mio! decid, que la tierra de mi corazon dé fruto de obras santas, slores de descos servorosos. Con las palabras hicisteis lo criado: con las palabras me deshaced á mí siendo tambien obra de vuestras manos, y por Vos Señor mio, como lo demás criado, pues vuestra palabra me deshace, vuestra palabra me restaure.

Mas hay Jesus mio! ¿ con el deshacerme qué habeis hecho? Qué suego introdugisteis en mi pecho? Hablasteisla, y la encendisteis; decidme, qué la digisteis? Hablasteis al alma, y la abrasasteis; dicidme lo que la hablasteis? Siente los esectos, y no penetra la causa. Siente en el corazon un ardor, que abrasa mas que el amor. ¿ Qué llama es esta que assi abrasa, qué voz es esta que assi llama? Qué passon hace cenizas el corazon? Son las palabras, ó Verbo eterno, con que encendisteis al mundo en vuestro amor quando digisteis: Ignem veni mittere in terram? (k) Fuego vine á poner al mundo. Comience mi alma á arder en este suego, sea la primera materia que consuma, sea el primer corazon que deshaga.

des! O suego, qué dulce abrasas! O suego, qué amante ardes! O suego, qué piadoso que atormentas! O suego, que riguroso divides! O suego, qué claro alumbras! O suego, qué tomplado que recreas! O suego, que quando consumes crias! O suego, que quando abrasas insluyes! O suego, que quando ardes
enamoras! O suego, que quando acabas conservas! O suego, que
quando matas vivissas! O suego, que quando alumbras deslumbras! O suego, de quien yo querria ser mariposa! O suego, de
quien querria ser salamandra! Ven suego ardiente á abrasarnos.
Ven suego eterno á consumirnos. Ven suego eterno á insluirnos.
Ven suego dulce á alumbrarnos.

Ay Jesus-mio! que os estoy pidiendo, lo que el alma está sinciendo, y está sinciendo lo mismo que está pidiendo. Allá en lo intimo la abrasasteis. Con interiores palabras despedisteis mas sacras que palabras, mas cente-

<sup>(</sup>h) Ex Genes. 1. v. 1. & 4. (i) Jbid. v. 11. (k) Luc. 12. v. 49.

llas que silabas, dejandola con mas heridas que letras. Vuestro hablar, mi Jesus, es yá matar, yo entendi que era dár vida. Vuestro decir es herir, y yo creí que era curar. ¿Vos vida eterna, matais? Vos sanidad eterna, heris? Vos refrigerio eterno, abrasais? Habeis mudado de condicion despues de vuestra Pasion? Estais por ventura, mi Jesus, mas severo en el Cielo, que en la tierra?

Quando hablasteis á la Magdalena, la hicisteis de pecadora enamorada. (1) Quando hablasteis á su hermano, le bolvisteis de muerto resucitado. (m) Quando hablasteis á la Cananéa, la hicisteis de escandalosa, no solo santa, sino anunciadora de vuestra divina palabra. (n) A qué sordo hablasteis, que no oyesse? (0) A qué ciego, que no viesse? (P) A qué paralitico, que no andase? (4) A qué hydropico, que no curasse? (r) Y ahora, mi Jesus, siendo el mismo, que con las palabras curabais, hieren, matan, abrasan, y consumen vuestras palabras? A todos les curais, y solo á mí me matais! Curais los cuerpos, heris las almas? O, muera de esta manera! Esta enfermedad es mi verdadera sanidad. Este fuego, es mi refrigerio. Este deshacernos, es hacernos. Deshaganos, Jelus mio, vueltro amor, y deshaga á mi alma de vueltro amor el ardor. Como sea amante, deshagase enamorada. Mas tolerable es dejar de ser de puro arder en amor vuestro, si assi se puede decir, que gozar, no solo sin vuestro amor, sino con menos amor! Mi bienaventuranza, es vuestro amor, y el amaros, es mi gloria. Este deshacernos, es el ser que mas estima nuestro ser, y el que mas adora á vuestro poder, y ensalza vuestro querer: Anima mea liquefacta est, ut (dilectus) locutus est.

#### Documentos.

maravillosos esectos, han escrito mucho los misticos, (s) y ordinariamente las dividen. Lo primero, en palabras que hieren á los oídos. Cómo sucedió á Samuel, quando quiso avisar de su castigo á Helí. (t) Lo segundo, en la imaginacion, y esta suele suceder en sueños mas frequentemente, como el de los dos Patriarcas, Joseph, hijo de Jacob, (u) y Joseph Esposo de la

<sup>(1)</sup> Luc. 7. V. 37. (m) Joann. 11. V. 43. (n) Matth. 15. V. 28. (o) Matth. 11. V. 5. Marc. 7. V. 35. idem 9. V. 26. (p) Matth. 9. V. 30. & 11. V. 5. & 12. V. 22. & 20. V. 34. & 21. V. 14. Marc. 8. V. 25. & 10. V. 22. (q) Matth. 4. V. 24. & 8. V. 13. & 9. V. 7. Marc. 2. V. 3. Luc. 5. V. 25. (r) Luc. 14. V. 4. (s) San Juan de la Cruz, subida del Monte Carinelo, lib. 2. cap. 28. y sig. (t) 1. Reg. 3. V. 11. (u) Genes. 37. V. 5.

Virgen. (x) Lo tercero, fijando en el entendimiento, con un mo do maravilloso, las palabras que su Divina Magestad dice, y estas son tan claras, y tan esicaces, y se conservan en el tan sirmemente, como pudieran en el bronce mas constante. Lo quarto, por via de inspiraciones, é impulsos en la voluntad, y entiendo que este es el mas frequente en las almas que ván por el camino del amor.

- En estas ocasiones, estando el alma siempre dispuesta á 15 hacer en todo, y por todo la voluntad del Señor, siempre que las palabras, que la dán á entender aconsejan resoluciones grandes, fe han de examinar con personas expertas, y doctas, porque no se transfigure el Angel de tinieblas en el de luz, y engañe á el alma, que sencilla piensa, que son palabras de Dios las que lo pueden ser del enemigo comun de las almas. Assi se gobernó Santa Teresa, luz clarissima de nuestros siglos, y gloria de la Religion de los Carmelitas, Madre de hijos, é hijas verdaderamente espirituales; y tambien otros Santos, que pudieron siarse (aunque con riesgo) en su propio parecer, quisieron assegurarse en el ageno. Porque aunque el Demonio no puede imprimir palabras en el alma, pero puede elcribir en la imaginacion de manera, que perturbe, y confunda al espiritu, y no acabe de percibir, si es el entendimiento, ó si es en la imaginacion lo que se ha oído.
- que todas las palabras que le persuadieren á interiores asectos; esto es, á amar mas, llorar sus pecados, aumentarse en el divino amor, vivir recogido, hacerse mas interior, las tenga por mas seguras, que aquellas que le dán á entender resoluciones grandes, y exteriores. Porque el Demonio puede ganar, no en que el alma ame interiormente á Dios, ni de que huya las ocasiones, antes es lo que mas en esta vida llega á sentir. Pero en que el espiritual emprenda grandes cosas, y parezca al mundo egemplar, y santo, puede criar vanidad, y ponerse lazos con que facilmente caiga, y todo se viene á curar con el consejo, y resignacion en la voluntad de Varones prudentes, doctos, y missicos.
- 17 Algunas personas hay de tan viva imaginacion, que ordinariamente tienen reslejas, y hablas, que parecen interiores, y en estas creyera yo, que ni es Dios, ni el Demonio, el que las

habla, sino que la viveza de su imaginacion le pone en ella, y forma conceptos breves, agudos, y concisos, conforme tiene el natural, y el entendimiento; y en este caso, lo que debe haccer es, qualquiera pensamiento que le venga, ó razones que él se forme, examinarlas á la luz de la razon, y de la ley de Dios, y lo que suere conforme á ella, egecutarlo, y lo que se desviare de ella, desviarlo.

- Ultimamente debo advertir á las almas, que en la vida espiritual, hay tres maneras de seguir el trato interior de Dios. La primera, en que el alma habla de Dios. La segunda, en que el alma habla á Dios. La tercera, en que el alma oye á Dios. Estas tres partes suelen egecutarse en los tres caminos que vamos explicando. En el primero, que es la Via Purgariva, habla mucho el alma de Dios; porque el corazon poco dilatado, y aun imperfecto no puede dejar de embiar á los labios por poco que sea, el amor que tiene à Dios. Y assi es muy frequente en los principiantes hablar mucho, y con grande fervor de Dios. En el segundo, que es la Iluminativa, habla el alma á Dios; porque con los mayores conocimientos, é ilustraciones se vá acercando mas á Dios por la oracion, y haciendose mas interior, y dilatandose el corazon, para sufrir el silencio. En el tercero, que es la Unitiva, oye á Dios, porque el amor mas encendido, y abrasado, conociendo quanto mejor es que Dios la hable, que no que el alma hable á Dios; oye, entiende, obedece, ama, arde, y este es el sentimiento, que acabamos de explicar.
- y oír á Dios, se puede dividir en tres puntos. El primero, hay silencio de lengua; esto es, no hablar en la oracion. El segundo, silencio de discursos; esto es, amar sin discurrir, ó sin valerse de los discursos, para amar. El tercero, silencio descos; esto es, hallarse el corazon mudo, y sin desear cosa alguna, que no sea de honra, y gloria de Dios. El primero, silencio, que es de labios, en la oracion mental se presupone, pero no siempre es necesario. Porque como lo que se diga sea gobernado del amor, aquel hablar, es callar; y el que atendiere, y amare diciendo las alabanzas divinas en el Coro, no merecerá menos, sino mas, siendo igual el servor, que el que atendiere, y amare igualmente, y ca: llare en la oracion mental.
  - 20 El segundo, silencio, que es discursos, suele en quanto

se permite, cesar en los que han comenzado á amar despues de haberse egercitado largamente en las meditaciones, y vida espiritual. Porque como los discursos se hacen para mover á la voluntad, en estando ella encendida, parece que sobran ellos; con que no le es necesario en este caso, proponer motivos para amar á quien está amando: pero siempre es bien comenzar en la oracion, proponiendose motivos, ó meditaciones santas, assi porque no tarde el alma en recogerse, como porque no se haga confiada. El tercero, es el silencio de descos, y este es el mejor, y en que el alma se halla en verdadero silencio, sosiego, y serenidad: Sicut passer solitarius in tello: (y) que es silencio de aficiones, sin que se atreva á desear otra cosa, por menuda que sea, que al mismo Dios. Y quien este silencio tuviere, oirá á Dios, aunque hable el alma, y le oirá aunque hable la lengua, y le oirá aunque discurra el entendimiento, y aunque esté ocupado en cosas exteriores, oirá á Dios. Y es la razon, porque de todos estos egercicios nunca toma sino lo necesario para su servicio, y entre tanto el alma está amando, y ardiendo en la contemplacion, y á Dios no hay cosa que le embarace para obrar, sino solo aquello que en nosotros es ageno de su santa voluntad.

# SENTIMIENTO VL

PROPONESE EL ALMA ASENTADA SOBRE EL GLOBO inferior de la tierra, y mirando al superior del Cielo, donde vé al Amor Divino, que con ternura la mira, y ella con la mano izquierda señalando al Amado, y la derecha al Mundo, explica su sentimiento con las palabras del Santo Profeta Rey en el Psalm. 72. v. 25.

Quid enim mihi est in cœlo? & á te quid volui super terram?

Estado.

STA es otra ilustracion en que el alma explica su desnudéz: porque asentada sobre el mundo, y en la superficie (que es lo mismo que despreciarlo todo) puestos los ojos en el Amor Divino, el qual se vé entre las Estrellas, y Luceros, en el globo

celestial; señala el alma con la una mano el mundo, que despre-Tom. VI. li cia.

- Amor Divino adora, explicando su asecto con estas sentidas palabras: Quid enim mihi est in calo? & á te quid volui super terram? Qué hay para mí en el Cielo, sino Vos Jesus mio, y todo lo que á Vos toca? Qué os pido yo de la tierra, sino á Vos, y todo lo que en ella me puede llevar á Vos? Viene á ser esto examinar el alma su corazon, para vér si tiene en él algun deseo, que no sea para Dios, y por él. Para entender bien este sentimiento, aunque es muy frequentemente en las almas desasidas, me dilataré algo en advertir que en la vida espiritual hay tres maneras de examen.
- El primero, de conciencia en orden á la gracia, esto es, en que estado se halla el alma; si ha ofendido á Dios, si tiene conciencia de algun pecado grave, restitucion, ó alguna cosa de este genero, que enlace el alma, y tambien de los pecados veniales. que aunque no privan de ella, pero entibian la caridad, y son como pasos (y mas quando son frequentes, y voluntarios) que la llevarán á los actuales, y mortales. El segundo, en orden al amor, esto es, si en esta vida ama alguna cosa que sea contraria en alguna manera á la vida espiritual, ó que no la ame por Dios. El tercero, en orden á los deseos interiores, y ajustarlos á las acciones exteriores, de manera que en todo, y por todo desee, y haga la voluntad de Dios. Y explicanse bien estos tres modos de examen, en el verso de David: Diverte á malo, & fac bonum: inquire pacem, & persequere eam. (2) Diverte á malo. Mira la virtud. saliendo á ella de la culpa. Fac bonum, mira á la perfeccion, egercitando con espiritu la virtud. Inquire pacem, & persequere eam, mira á la union, y ten al alma sin propiedades, y asimientos.
- 3 De estos tres modos de examen, el primero, que mira á evitar pecados graves es el principal, y nunca se ha de dejar, porque es la puerta por donde se entra al amor, y á la desnudéz, y el mayor cuidado de las almas, ha de ser el conservarse en gracia; porque esse el unico medio de servir, amar, y agradar á Dios, y en este no tengo que advertir, pues es sobre lo que escriben quantos Teologos Morales hay, en quien todo su trabajo, y cuidado se endereza á dar instrucciones de lo que pueden hacer las almas en gracia, y de lo que no pueden hacer sin perderla. Y de la estimación que se debe hacer de la gracia de Dios, ha escri-

to con admirable espiritu, erudicion, y delgadeza el Padre Eusebio Nieremberg, Religioso de la Compassia de Jesus, (b) que con tan repetidos, y espirituales tratados está en nuestros tiempos, encendiendo en amor de Dios á las almas, á quien yo por amigo interior, y Padre espiritual respeto, y amo con todo asecto, y estimacion. El segundo examen, que mira al amor, es muy util en las almas espirituales, averiguando bien si hay alguna criatura á quien ame, que no sea por el amor que tiene al Criador, y deben advertir en esto las almas.

Lo primero, que no se engañen dorando con la estimativa, los yerros de la afectiva. Porque no hay padre, ni madre, que si le dicen, que à quien quiere mas à Dios, ò à sus hijos? no responda, que sin comparacion quiere mas á Dios. Y estará adorando al milmo tiempo á sus hijos, permitiendoles lo que no puede ni debe en una buena, y fanta educación, sin acordarse en todo el día de Dios: siendo assi, que regularmente hablando, aquello en que con mas gusto nos ocupamos, esso es lo que mas amamos. Y aunque este amor estimativo es bueno, y santo, y . el que basta para conservar la gracia, porque Dios que conoce nuestra flaqueza, se contenta con que le demos el amor en la parre superior, y racional, aunque arrastre à esta inferior, y sensitiva otro amor, ó inclinacion; pero para lo que aqui tratamos, que es de la vida espiritual, del desasimiento, y de explicar los afectos de un alma perfecta, que es lo que quilo el Señor quando dixo: Qui vult venire post me, abneget semetipsum, & tollat cruicem suam, & sequatur me : (4) Quien me quisiere seguir, nieguese à si mismo, tome la Cruz, y sigame; necesario es mas. Porque sobre amar en la estimativa, es bien que el alma procure estár tan habituada en la afectiva, y se vaya de tal manera encendiendo en el amor divino, que en llegando á ser los hijos embarazo para su amor, comience à recatasse del amor de sus hijos, ò por lo menos reconozca su imperfeccion, esto es, que no ha llegado á amar de veras á Dios, pues hay otra cola que juntamente con Dios ama en lo afectivo, y con mayor ansia, y ardor.

dena el Señor á que aborrezcan sus hijos, ò á que no los amen quando dice: Qui non odit patrem suum, & matrem, & filios, & Tom. VI. Ii 2 fra-

<sup>(</sup>b) Euseb. Nicremb. en el aprecio de la Divina Gracia per tota (c) Ex Matth. 16. v.14

fratres, & sorores, adhuc autem, & animam suam, non potest meus esse discipulus. (d) Quien no aborreciere á su padre, á su madre á sus hermanos, á sus hermanas, y aun á su misma vida, no puede ser mi discipalo: porque su Divina Magestad, lo que dijo en esso sue, que de tal manera los amassen, que fuesse aquel amor no solo interior, sino ministro del amor de Dios; y que de tal manera los aborreciessen, que siempre que les fuesse embarazo para seguir la fé qualquiera Christiano, ó para seguir la caridad persecta, el que tuviere la vocacion de discipulo, los aborrezcan, esto es, se nieguen á su amor. De suerte, que la madre espiritual ame á su hijo, pero sea para que su hijo ame á Dios. La que amare al marido, sea porque Dios quiere que ame al marido, y este tenor de amar señala á los que han de ser sus discipulos, que por esso dice: Non potest meus esse discipulus. Y ordinariamente quando el Señor nombra discipulos, y dice, que le sigan, se entiende à la perfeccion, dejando en mas dilatada regla á los que no son discipulos, como es dentro de los preceptos que tienen mas latitud; que los confejos.

6 Y assi digo, que bien puede la madre que quisiere ser espiritual amar á los hijos, pero cuide de ofrecerlos muchas veces á Dios, para que con actos de resignacion no la tenga engañada el amor de sus hijos, y ponga mas cuidado en la educación, y en adornarlos de virtudes, que no en los interiores asectos de amarlos, que aunque naturales, y permitidos, pero para la union de amor con Dios quando es con exceso, mucho menos que esto embaraza. Y lo mismo se debe decir de los demás parentescos, dependiencias, y asectos, que sue sue ser la la union, y embarazos del divino.

7 Reconociendo esta disscultad las almas que quieren seguir con toda resolucion al Señor, no se contentan con dejar en el mundo los padres, y hermanos; sino con dejar el mundo por dejarlos, como quien quiere assegurar punto tan importante, y sustancial, y en el qual consiste la suma de las cosas. De donde se originaron las Religiones, sundadas por Varones persectissimos, y santissimos, que rompieron camino con la gracia, á lo que no supo obrar la naturaleza, y se sueron huyendo á prosesion retirada, estrecha, persecta, y desasida de lo temporal, y que solo sigue lo ererno. Y aqui es donde debemos temblar los que en mayores obligaciones de perfeccion, que los Religiosos, y por mas estrecha senda, aunque mas dilatada al parecer, seguimos el estado Pastoral, pues por ser dentro del mundo, está mas arriesgado. Y assi debe recatarnos mas el peligro de los deudos, aun á dos mil leguas de ellos, y pedir á Dios, que el favor de su gracia desvie estos lazos, y embarazos, y purisique los descos, y haga heroycas, y perfectas las obras.

El tercero examen, es, de la ultima, y mayor resignacion; esto es, si el alma está deseando, y haciendo en todo la
voluntad de Dios, hic, & nunc, en quanto obrare. De suerte,
que en cada egercicio de su vida, haga, y desee aquello que mas
cumple á su servicio, formandose ley, no solo de los preceptos,
sino de los consejos. Este es un examen utilissimo, y sumamente
importante en la vida espiritual: porque assi como la gracia tiene mas latitud, digamos lo assi, que el amor, porque susre
cados veniales, sin perderse por esso; assi también los sentimientos comunes del amor toleran algunas impersecciones cotidianas,
que es bien ir venciendo, para hacer mayor el amor. Y assi el
alma no se ha de contentar con que habitualmente no ame otra
cosa sino à Dios, antes esforzarse á promover esse amor, y que
crezza con las obras, que mas agradan á Dios, escogiendo siempre entre las buenas las mejores.

Esta alma, pues, que dice á Dios: Quid enim mihi est in celo? Co á te quid volui super terram. Qué os he pedido en el Cielo, ni qué es la que be querido en el fuelo? Se examina a la luz de aquel verdadero Sol, que desde su essera la alumbra, para reconocer si hay en su corazon alguna cosa que quiera, sino á su Divina Magestad, que es el segundo examen de amor; con que facilmente si fale bien de él, se perfeccionará en el tercero. Representase disercramente en la estara celeste el Amor Divino, reconociendo la alteza del amor, por la soberanía del lugar, pues este Señor, es el que crió una, y orra estera, y el que nos ha de llevar por su amiscricordia de oste miserable, y terrestro, á aquella celestial, y eterna. Y con ocasion de lieber vista dibujado en el Globo superior à Christo nuestro Señor en este sentimiento, no puedo dejar de alabar la piedad Jmilio Schillero Jurisconsulto, Ciudadano Noble, y pio de la Ciudad de Augusta en la Suevia, que hizo ana esfera celefte con grande propiedad, y primor, desterrando del Cielo la Idolatría antigua que la tiene infamada, y poniendo en lugar de los Dioses Gentiles, al Dios verdadero, y los Misterios de su Humanidad santissima, llamando á este celeste Globo Calum Christianum. Acomodando el Sol, y la Luna á Christo nuestro Señor, y á la Virgen Maria, y poniendolos entre los siete Planetas, é ilustrando el Zodiaco, y Ecliptica con los doce 'Apostoles en lugar de los doce signos, y lo mismo de las cinquenta y quatro Constelaciones. Este mismo espiritu que gobernó á la Iglesia quando quitó los nombres del Sol, Luna, Marte, Mercurio, Jupiter, Venus, Saturno, de la semana, y mandó, que se digesse: dia del Señor, ó Dominica, Feria segunda, tercera, quarta, quinta, sexta, y Sabado; porque el Cielo que crió Dios para sí, y para sus escogidos, ni aun en figura es bien que lo posea el Demonio, ósus ministros: y pues él no lo mereció, y cayótan torpemente de él, no es razon que la Astrología use de los nombres de sus Idolos en él, en quanto esta ciencia es permitida, sino que se diga con verdad aun en figura: Cœli enarrant gloriam Dei. (9)

# Efectos.

En este estado sentirá el alma grande desasimiento interior, no solo en la estimativa, sino en la afectiva; de suerte, que no habrá cosa que la alegre, ni embarace, siendo grande, y verdadero el gozo de hallarse suera de los lazos, que causan al alma, qualesquier asectos, ó propiedades.

II Andará con muy frequente examen de amor, y con singular cuidado de no embarazarse en otro, que en el divino, desviando los primeros movimientos de él, no solo de lo nocivo, sino de lo permitido, en viendo, que con el tiempo puede

qualquiera aficion llegar á fer dañosa.

De este vacío, que riene su corazon á las aficiones naturales, la resultará grande fortaleza en quanto obráre; porque assi como el que ama las cosas temporales las teme, el que no las ama, no las teme: pues bien cierto es, que el que tiene corregida la concupiscible, y enfrenada la irascible, viene á hallarse sin temor, ni esperanza de cosa de esta vida, pues ni la desea, ni la recela, y llega á ser esento de la fortuna. Como decian los Filosofos Estoycos (que en mi juicio sueron entre los Gentiles los que

mas se acercan á la verdad Christiana) los quales tenian por axioma: In sapientem non cadunt injuria. (s) Que al Sábia no hay quien le pueda injuriar, Porque todas las adversidades, trabajos, afrentas, deshonras de esta vida, no le injurian, sino que egercitan: y todas las felicidades, y riquezas, si usa de ellas virtuosa, y perfectamente, no le engañan, sino que le sirven; solo pueden injuriarle las culpas, y essas ellos pueden causarselas á sí mismos, y á los demás. Por esso hizo San Juan Crisostomo un tratado espiritual, de que nadie es herido, sino de su misma mano: Quod nemo laditur, nist á se ipso.

resultará á el alma un desembarazo grande para servir á Dios, y seguir su santa voluntad resultamente, como pajaro á quien yá han quitado las pihuelas; porque á la verdad, el temor, y el amor mundano, no son otra cosa en el alma christiana, que unos grillos, que la detienen en lo temporal, para que no siga lo eterno. Y assi, el alma que se viere desasida, en qualquiera caso que la persuadiere la esperanza mundana, ó la sobresalte el temor, se volverá á Dios, diciendo:

## Afectos.

Uid enim mihi est in cœlo? & á te quod volui super terram? Qué hay en mí para mí en el Cielo? Qué deseo yo
en la tierra? Qué tengo yo en el Cielo, sino á Vos,
Jesus mio? Qué quiero yo en la tierra, sino á Vos, gloria inia?
Si no huviera Cielo para mí, y no huviera en él sino Vos, no
echára menos el Cielo, como en él os tuviera á Vos. Y si no huviera tierra para mí, sino en ella vivierais Vos, solo Vos suerais
mi Cielo, y me sobraba la tierra: Quid enim mihi est in cœlo? A
quien amo yo en el Cielo, que no sea por Vos, Jesus mio? Amo
á vuestra Madre Santissima? es porque es vuestra Santissima Madre. Amo á los Santos, porque os adoran, á los Angeles, porque os ministran, á los Serasines, porque os ensalzan, á los Querubines, porque os contemplan. Si pudiera ser que ellos os dejáran de amar (cosa que no puede ser) en aquel mismo punto, que
esso hicieran, los dejára yo de querer: Quid enim mihi est in cœlo?
Qué hay para mí en el Cielo, sino el Criador del Cielo? En su

amor

<sup>(</sup>f) Senec. de Conft. Sapient. cap. 5 ...

amor se cifra todo amor, y en su respeto, y reverencia, la veneracion, y el respeto de todo quanto yo amo. ¡O objeto de infinitos bienes! O punto de infinitas lineas! O todo de infinitas partes, que no tiene partes! O Sol de infinitos rayos! O sin de infinitos medios!

- El que os tiene á Vos, mi Dios, todo lo bueno tiene con Vos. Porque con Vos, que sois el Hijo, tiene al Padre, y al Espiritu Santo, que es una cosa con el Hijo, y con el Padre. Amaos á Vos el alma, y ama á el alma vuestra Madre: los Santos la amparan, los Angeles la bendicen, los Bienaventurados espiritus la ayudan, y savorecen. ¿Quien os tiene á Vos en el Cielo, tiene con Vos toda la Corte del Cielo: Et á te quid volui super terram? Qué es lo que yo quiero en la tierra? Porque si hay alguna cosa que quiero, no la quiero, y si hay alguna que ame, por Vos la tengo de amar. No me quiero á mí, porque no os sirvo á Vos; y si yo os sirviera á Vos, para esso me quisiera á mí. No quiero á mis deudos, si me embarazan al serviros; y si me ayudan á serviros, querré á mis deudos. No quiero á mis amigos, si me apartan de vuestra amistad; y si me estrechan en vuestra amis. tad, querré à mis amigos. No quiero à los doctos, si me diviertes con su erudicion; y quiero á los doctos, si me guian á la devocion. No quiero à los poderosos, si me impiden serviros con su poder; y quiero á los poderosos, si me humillan con su poder. A los que mormuran, no los quiero, en quanto os ofenden; y á los que me mormuran quiero, en quanto me mormuran, y conocen.
- 16 A los subditos, que aman á Dios, los quiero solo para Vos, y á los que os ofenden, Señor, no los tendré amor, sino para llevarlos á Vos. No quiero á nadie, y á todos quiero; porque para llevarlos á Vos, los quiero á todos, y para desviarlos de Vos, no quiero á nadie. De todo puedo aprovecharme con vuestra luz, si logro con vuestra luz, vuestra luz. Los emulos que me embarazan, me mortifican; los Superiores que me asligen, me humillan; los descontentos que me mormuran, me mejoran: Et á te quid volu i super terram? Qué tiene el alma que pediros en la tierra, quando están todas sus ansias en el Cielo? Donde está tu tesoro, alli está tu corazon, digisteis Vos, Señor mio: (g) no quiero, pues, mi teso-

ros en la tierra, porque seria tierra ini tesoro! Qué hay que pedi-

17 Sea en buen hora, Jesus mio, que nos deis roda la tienra. ¿ Puede haber mayor embarazo, afliccion, y confusion, que tanta tierra? Un poco de tierra que soy, no acierro ni puedo gobernar, que habia de hacer con tanta tierra? Cinco sentidos, y tres potencias no acierto á dirigir, con haber nacido, y vivido conssigo è quien con can pora tierra no se puede averiguar, que habia de hacer con gobernar mas tierra > O Señor que ambiciosa es mueltra ambigion! Que secia nueltra confianza l Que vana nueltra vanidad Conoccanos que no fistemos gobernar esto, y codo lo querriamos gobernar. Vemos, que no podemos con nosocros, y mos parece que podeinnos gobernar á los orros. No nos acabamos de conocer, y á todos pensamos, que sabriamos penetrar, y conocer. A nosorros no nos sabemos enmendar, ni encaminar, y á todos nos atrevemos á enmendar, y refrenar: Desce lo que quisiore esta porción inferior, pero corrijala, y ajussela la saperior. Mas poder , es mas padecer ; mas coner , es mas euidar; mas mandar, es mas temer.

fobre la tierra? No veo, Señor, emella qué quiero yo de Vos fobre la tierra? No veo, Señor, emella qué querer, ni qué pedires. Veo sobre la tierra discordias, veo sobre la tierra maldades, veo pasiones, y consusiones, veo guerras, y rebeliones, veo alevosías, y trayciones, veo sobre la tierra tales cosas, que pudiera el alma por no versas, esconderse debajo de la tierra. Si alguna cosa es pidiera, mi Señor, sobre la tierra, es lo que no veo en la tierra. Paz, que quiete estas discordias. Concordia, que sosse gue estas guerras. Sossego, que serene estos tiempos. Luz, que desvie estas tinieblas. Fidelidad, que alsegure los Reynos. Union, que junte á los sieles. Discordia, que divida los insieles. Espiritu, que pacisique la Iglesia. Esto que no veo, desco; y esto, Señor, que no hay en la tierra, pido. Dadle, Señor, á otro las selicidades, el poder, el saber, que yo me contento con que deis á la Iglesia, y á la Christiandad lo que tanto ha menester.

19 Et à te quid volui super terram? No he de pediros sobre la tierra cosa alguna de tierra. Lo que se hace en el Cielo, esso os pido para que sea Cielo la tierra: Fiat voluntas tua, sicut in Calo, & in terra. (h) Vuestra voluntad se haga en la tierra, y des-

Kk

Tom. VI.

<sup>(</sup>h) Matth. 6. v. 10.

tratar de la ambicion, él se perderá en la ambicion. Gasta el tiempo en la correspondencia no necesaria de la muger espiritual; pero para buen sin, debe recelar, que si no es necesario gastar tanto tiempo en esta correspondencia, llegará el tiempo en que se olvide el sin, y quede en pie la correspondencia. Y assi, comunmente hablando, sieles, aquello que mas tratamos, mas queremos, aunque nos parezca que lo aborrecemos; quanto mas si sentimos que lo amamos: solo en amar á Dios, y egecutar su santa ley persectamente, no hay exceso. De todo lo demás tomen las almas lo precisamente necesario, y no mas; porque si pudiera ser, no solo con el alma, sino con el cuerpo, habiamos de pisar muy poca tierra, para tocar menos mundo.

### SENTIMIENTO VII.

PROPONESE EL ALMA A LA ORILLA DE UN RIO assentada, y en forma de Peregrina, arrojado el baculo, y el sombrero en el suelo, y quejandose de la proligidad del camino, explica su sentimiento con las palabras del Santo Rey David en el Psalm. 119. v. 5.

Heu mihi! quia incolatus meus prolongatus est: habitavi cum habitantibus Cedar: multum incola fuit anima mea.

## Estado.

N este sentimiento está muy bien dibujada el alma assentada á la ribera de un rio, arrojado el baculo, y el sombrero, descansando de la fatiga del camino: para darnos á entender, que esta alma, que ha caminado por el dolor de la via Purgativa á los de-

seos de la Iluminativa, encendida yá en amor en la Unitiva, comienza á sentir la ausencia del que ama, y á tener tanto tedio de lo temporal, que la assige lo que se le dilata vér á su Esposo en lo eterno. Pintase assentada, para dar á entender la satiga de su dolor, que es tal, que le sue preciso assentarse en el consuelo de la contemplacion, á la orilla de un rio; porque la perenidad, y perpetua sucesion, y corriente de sus aguas, la está explicando como en una imagen la duracion de la eternidad.

2 Enseña con esto, que por espirituales, y santas que sean las almas, necesitan en este destierro de algun genero de alivio

para llegar á la Patria; pero que este sea tal, que conduzca al mismo camino, y no se desvien de él. Que es lo que resieren de. San Juan Evangelista, que con aflojar la cuerda del arco, explicó: lo que convenia dar alivio á sus discipulos. (a) En que se ha de advertir, que no quitó la cuerda del arco, sino que la assojó. Para enseñarnos, que los egercicios exteriores de la vida espiritual, quando bien se moderen, pero nunca se quiten, y sean tales las recreaciones de los espirituales, que puedan ser perfecciones de los relajados.

Arroja el baculo, en que significa, que aborrece el descanfo supersluo, y solo toma el necesario. De suerte, que quando tiene el baculo, camina, y quando no camina, deja el baculo. No tanto porque no lo ha menester, quanto para enseñar á los espirituales, que nunca han de tener dos descansos, ni recrear á un tiempo dos lentidos, como suelen hacer los que buscan sos deleytes de la vida; que quando comen les cantan, porque les parece que es poco que le huelgue el gusto, si no se recrea el oido, y al mismo tiempo, toda la pieza se llena de olores, por que no se queje el olfato. Las almas espirituales, han de ser al revés, que si huelga el gusto con la comida, atienda el oído á la leccion, porque no se de mas sustento al cuerpo con el alimento,

que á el alma con los documentos.

4 El tener en el suelo el sombrero, es explicar su continua meditacion, y amor, pues no quiere que haya cosa, que se interponga entre sus pensamientos, y las santas inspiraciones, que comunmente se dice bajan del Cielo. Enseñando á los peregrinos de este mundo, que ni en la recreacion, ni en el descanso han de apartar el pensamiento de Dios, ni el corazon de su amor. Y debese notar, que no se halla en este sentimiento el alma, con el Amor Divino presente, como estaba ordinariamente en todos los pasados: lo primero, para explicar con quan buen espiritu busca á Dios, sin tenerlo al sentido, aunque lo tenga á la verdad. Lo fegundo, para justificar la poca, y honesta recreacion que toma, pues grande sería la fatiga caminando peregrina, y sola, y sin mirar presente á su amado.

Y assi explica su sentimiento con aquellas tiernas palabras del Rey David, que dice: Heu mihi! Ay de mi, que mi destierro se va

alar-•

alargando, habité con los habitadores de Cedar: sobrado tiempo he estado desterrada. Significando, que el alma devota, que camina á la eternidad, se queja en su destierro, del tiempo pasado, y del presente: del pasado, de que no haya abreviado sus dias, para irle á amar á la Patria, sin riesgo de osenderle en el destierro: del presente, que corra con pasos tan tardos, que no acabe de llegar la hora en que dé sin á esta peregrinacion. Quejas totalmente contrarias á las de los hijos del siglo; los quales ordinariamente se conduelen, y lastiman, de que corran los dias con tanta velocidad á acabar la vida, y de que tan presto se les hayan desaparecido los gustos, y se les ponga á ellos perpetuo silencio con la muerte.

### Efectos.

- SEntirá el alma grande tédio de todo lo temporal, y pareceránle sombras las luces mas claras de esto transitorio, y miserable; porque yá nuestro Señor la irá dando algunos sentimientos interiores de los deleytes eternos, los quales assi deshacen estos temporales, y su estimacion, como la luz á las tinieblas.
- 7 De aqui la irá creciendo el ansia de llegar á lo eterno, y que se acabe esto transitorio, holgando de que se abrevie la vida, y que el tiempo buelve á llevarla con acelerados pasos á la muerte: y quando la nombren este temeroso paso (para todos aquellos á quien Dios no diere estos conocimientos, formidable) le serán muy dulces sus memorias, siendo para ella amable, lo que para otros es aborrecible.
- 8 De aqui le resultará, no hallar alivio, sino en la consideracion de lo eterno, y el gozo de que todo esto sea perecedero, y caduco. Y de la manera que la madre, que quiere bien á su hijo se entretiene en su ausencia, con mirar su retrato; assi el alma, en el destierro de esta ausencia, solo hallará su consuelo en la meditacion de la Patria, y en la consideracion de las cosas celestiales.
- 9 Y debese advertir, que este desco de vér á Dios, y este desprecio de la muerte, no lo tendrá como otras veces breve, y solo el tiempo que duran los sentimientos, é ilustraciones con que Dios la favorece, que esso es diferente, y muy ordinario en las almas espirituales desear que se acabe esto temporal, y llegue pres-

presto lo eterno, quando se hallan con estos impetus de amor; pero en pasandose aquella ilustracion, ó devocion sensible, aunque siempre con la parte racional descen la muerre, en quanto los lleva á la vida eterna, todavia en la afectiva si viniesse les daria pena, y cuidado. Pero en este estado con los sentimientos del amor de Dios, con las repetidas ilustraciones que recibió en la Via Iluminativa, con el ardiente amor, que se le comunica en la Unitiva, se vá habituando de manera el tédio, y disgusto de lo temporal, y la ansia, y desco de lo eterno, que entonces, y siemo pre está sintiendo lo uno, y anhelando por lo otro, diciendo le a Dios muy frequentemente.

Afectos.

10 I EU mihi! quia incolatus meus prolongatus est! Habitavi
cum babitabimus Cedar, multum incola suipanima meas

Ay de mi lo que se me alarga este destierro! habité, Sañon, con los has bitadores de Cedar, sabrado viempo he estado desterrados a Quando se ha de acabar una jornada tan penosa, y ha de llegar un sin biem aventurado? Quando acabarémos de dejas lo transitorio, y llegaremos á lo eterno? Quando esto que cada dia nos acaba, nod acabará de acabar, y comenzaremos otra vida, que nunca puede acabarse? Tienese por gran destierro el que durá coda la vida; venga la muerte, y acabese este destierro, y la vida. Viven los hombres desconsolados quando viven desterrados de su patrias quando bien sea ella una aldéa corta, y miserable, y no se suple el dolor del castigo, aunque goce de los inejores Reynos; y de las mayores Ciudades. Qué debe el alma sentir, Jesus mio, desterrada de su Patria, que es el Cielo, y peregrinando por los as peros caminos, y regiones de la tierra?

mas pasos doy á buscaros, mas parece que se me aleja el sin porque crecen los deseos, y caminan mas que los pasos acelerados del tiempo! Huye la muerte de mí, que la busco como remedio, vien ne aprisa á buscar á quien huye de ella, como de daño. Quando se desea como sin del padecer la muerte, se tarda; quando se tem e como muerte del gozar, se acelera. Vén muerte, vén consuelo de la vida, vén vida eterna, vén, y acabese yá esta muerte. No es muerte aquel paso breve, y leve, en que la naturaleza vá a gozar de vuestra gloria; muerte es, Jesus mio, esta vida en que

la muerte de la culpa acaba con la gracia, y con la vida. Vive, Señor, el alma que os adora, con morir el cuerpo; porque sale del riesgo del morir, á la seguridad eterna de vivir. Nadie muere despues de muerto á la gracia: solo esse riesgo se halla en esta vi-

da, con la peligrosa compañia de este miserable cuerpo.

Vén muerte, corona de los buenos, aunque mi alma no lo sea como ellos, que la bondad de su Esposo la hará buena. Vén momento amable, para que se acabe este momento miserable, y comience aquella eternidad deleytable. Vén indiferencia misteriosa, gloria de los que sirven á Dios, castigo de aquellos que le ofenden. Vén secreto formidable á la naturaleza, apacible, y apetecible á la gracia. Vén castigo de los deleytes del cuerpo. Vén premio de las virtudes del alma. Vén muerte, á egecutar la senrencia de muerre en la vida, porque ha enojado á el Autor de la vida. Para que no le enoje mas esta porcion interior, y corruptible, salga de su servidumbre la inmortal, superior, é incorruptible. Vén à causar el alegria de vér á mi alma vengada de mi cuerpo: de vér postrada su soberbia, castigada su maldad, rendida su tiranía. Cayga esta Torre de Babél, esta Estatua de Nabucodonosor. Caygan aquellas vanidades altivas, aquellos deseos locos, aquellas felicidades imaginadas, aquellos presupuestos fantasticos, aquel hacerse señor de lo futuro, el que es esclavo de lo presente. Cayga con la segur de la muerte, y alegrese el alma de vér el enemigo postrado, que la trahía affi-

regrinacion, que no se causa andando, sino obrando. Peregrinacion, en que desde el principio al sin, siempre llevamos con nosotros el peligro. Sale el peregrino á buscar su patria, y quanto mas camina, todos los pasos que dá en su fatiga, le llevan á la posession, dejando atrás los riesgos, y acercandose á los ayres de su tierra. Mas en esta peregrinacion espiritual, cada dia es mas penoso; porque nos acercamos á la Patria, llevando sobre nosotros mismos el destierro. Este cuerpo es nuestro embarazo, y no se puede dejar. Cada dia puede mas con nosotros, si vuestra gracia, señor, no la dá suerzas al alma. No parecemos desterrados, ni lo somos, pues la tierra con nosotros traemos; parecemos enterrados, y lo somos, que traemos sobre nosotros la tierra. Mas vive enterrada, que desterrada el alma en el cuerpo, sepulcro de

miserias, donde las pasiones son gusanos, y corrupcion el pecado. Esta es la peregrinacion mas sensible, en la qual no se puede
dejar el destierro, sino con que muera el desterrado. Sensible,
porque faltan todos los consuelos del destierro, y todas las penas
le acompañan. Es consuelo á los desterrados el tener compañeros
en su pena, aqui son los compañeros embarazo, y no consuelo.

- radores, en un mundo tan ageno de razon, que antes me aparta del camino, que me guia. La mayor parte del mundo es la peor; y la menor, sobre ser menor, es la mas assigida, y perseguida. Veo, Jesus mio, poderoso lo malo, ausente, y desterrado lo bueno. Si se pretende hacer vuestra causa, muchos que abiertamente se oponen, otros que blandamente desayudan. Si os osen demos, y se pisa vuestra ley; la suerza, la maña, y el poder, patrocinando al pecado. Si se trata de reformar las costumbres, muchos lo repugnan, y desvian, y á quatro discipulos ocultos de lo bueno, hay muchos enemigos manisiestos, que promueven á lo malo. Si se trata de relajar, y seguir los apetitos, y deleytes mundanos, somenta el aplauso lo que habia de refrenar la censura. No hay amor, que baste á la persuasion de lo bueno: no hay temor, que refrene la relajacion de lo malo.
- de su bien; en aplicando el remedio, se despierran las quejas con el dolor: y rindiendose el ensermo á la medicina del cuerpo, no nos rendimos los relajados á la del alma. No hay herida del cuerpo, que no abrace el cauterio, y estime el hierro. No hay pecador, que no aborrezca la mano de su medico; y mas se temen en las llagas espirituales los remedios benignos, y suaves, que en las corporales los sensibles, y crueles. Es grande el aplauso al superior que vive en paz con los malos, alabando su agrado, ensalezando su benignidad, y admirando su prudencia. Grande la perfecucion de los Superiores, que aborrecen lo malo, y procuran que sus subditos se egerciten en lo bueno. Y assi miramos á los que desean nuestro bien, y bien eterno, como si nos ocasionáran nuestro daño, y daño eterno.
- vida tememos lo que nos mejora, y amamos lo que nos dana! No aborrezcamos la medicina, aunque tal vez nueltra flaqueza aborrezca al medico. Quando nueltra fragilidad mur-Tom. VI.

mure del que procura nuestra curacion, pero degemonos curar en nuestras heridas. Pierda su credito el medico, como cobre la salud el ensermo. Salgamos todos enmendados: los Superiores, con la paciencia humillados de los subditos que nos censuran, pues es la vanidad riesgo de los Superiores. Los subditos, mejorados de costumbres, por ser la obediencia el remedio que tenemos los subditos. Vivamos como peregrinos, los ojos en el sin, caminando aprisa por los medios, pues quien suere peregrino en esta vida, será ciudadano en la eterna, y el que de esto usar e como destierro, de aquello gozará como de patria.

### Documentos.

- La Enza el tédio, que tendrá de las cosas temporales, compadecerlas con el amor del Señor, á quien busca en las eternas. Considerando, que si se aprovecha bien de estas penalidades centuplicará las coronas, con irse centuplicando los trabajos. Y pues Christo nuestro bien dejó que su Madre glorios sisma, á quien amó tan tiernamente, estuviesse tantos años en esta peregrinacion, despues de su Pasion, Resurecion, y Ascension Santissima, conociendo las ansias que la Virgen tenia, de verse con su Hijo dulcissimo en la bienaventuranza; bien se deja conocer, con quanta paciencia, y resignacion debe llevar este destierro el alma que tan lejos se halla de merecer la Patria.
- 18 Assi como en el estado con que se hallará el alma, solo tendrá por trabajos aquellos que miren á apartarla del camino de su peregrinacion; assi el vér los embarazos que la ponen para qualquiera cosa que promueva al servicio de nuestro Señor (y mas si suere Superior que trate de reformacion de costumbres, y de mejorar la causa de su Divina Magestad) le será muy sensible. Pero en este caso es necesario que esté muy advertido á llevar con paciencia estas tribulaciones. Y lo que pudiere remediar con las criaturas, lo disponga con ellas con amor, blandura, y rectitud, y lo que no pudiere, lo pida á su Criador; porque hay muchas cosas que no tienen otro remedio, y en este caso es el mejor, y mas seguro dejarlas.
- 19 Si quiere vivir con consuelo un Superior, que trata de servir á Dios, y de que sea servido de sus subditos, ha de procurar enderezar el fin de quanto obráre, solo á la gloria de Dios, y no sea su deseo de dár gusto, y contentar las criaturas. Porque de

cesta manera, si ellas lo agradecen, y reconocen, esso se hallará, (aunque es de bien poca importancia) y si no se lo agradecen, antes lo censuran, no echará menos el agradecimiento, porque no lo hizo por esto. Y el que en esta vida huviere hecho por Dios muchos beneficios á sus subditos, assi espirituales como temporales, y suere á la otra, sin que aqui se lo hayan agradecido, vá mucho mas rico, que no el alabado, y aplaudido. Que por esso dijo el Señor, que Quando convidamos á comer, no sea á quien nos pueda volver á convidar á nosotros, porque en esse caso, yá estamos pagadas, sino á quien no pueda convidarnos, porque sea Dios nuestro premio. (b)

El que siendo Superior, no tuviere valor para servir, regalar, y beneficiar animos de desagradecidos, correrá riesgo de entibiarse mucho en la caridad, y será poco util en los subditos. Assi como el que aspiráre á ser amado, dejará facilmente la causa de Dios, por hacer la suya, y ser alabado, y aplaudido. Y assi es bien obrar con advertencia, que ni el desamor de los subditos, haga menos fervoroso el amor del Superior, ni el amor que á ellos tiene, le quite la constancia, y fortaleza con que debe obrarse en las causas de Dios, aunque convenga tal vez desazonarlos. Y quien comenzare à gustar de su Divina Magestad, ha: llará en la ingratitud de los subditos, y en este, y otros trabajos, un cierto agrio tan sabroso, que sazona mucho el guisado del amor, y en comenzando á gustar de esto el alma, le parecerá desabrida qualquiera buena obra que hiciere, sin el picante de la persecucion. Y llamo ingratitud las murmuraciones, y persecuciones, que se levantaren contra el que hiciere la causa de Dios: lo qual debe ser muy tolerable en un Padre, y Superior, que ama de verdad á sus hijos; de la manera que no quiere menos el Padre al hijo, que con el accidente de la enfermedad le arroja el vaso á la cara, que al que sano, y bueno, que le está sirviendo á fu lado. Antes le tiene tanto mayor lastima al enfermo, quanto el accidente hace que mire como á enemigo, al que le assiste, y firve con entranas de verdadero Padre.

<sup>(</sup>b) Cam facis prandium, aut Canam, noli vocare amicos tuos::: ne forte te & ipsi reinvitent, & fiat tibi retributio, & c. Luc. 14. v. 12.

#### SENTIMIENTO VIII.

PROPONESE EL ALMA DENTRO DE UN ESQUELETO, afligida, y que con sumo dolor explica su pena, con las sentidas palabras de San Pablo, en la Epistola ad Romanos, cap. 7. v. 24.

Infelix ego homo, quis me liberabit á corpore mortis hujus?

### Estado.

A pena que el alma tenia en el pasado sentimiento, de padecer el destierro, la compara en este con la misma muerte, y siguiendo la misma explicacion, que nosotros dimos á su sentimiento, se queja del cuerpo, como de aquel que mas embaraza los pa-

fos que quiere dár en su peregrinacion, y se vale de las palabras del Apostol de las gentes San Pablo, donde dice: Infelix ego homo, quis me liberabit à corpore mortis hujus? O yo infeliz hombre! quien me librarà de la muerte de este cuerpo? Teniendo por muerte à la vida, y deseando trocarla con la muerte. Está muy bien dibujada el alma dentro de un esqueleto, que se vá cada dia deshaciendo, assigida, y atribulada, y que siendo la carcel en que se halla tan débil, y que cada dia la vá acabando el tiempo, no tiene poder, ni suerzas para salir de ella. Y assi, la que no tiene facultad para salir suera, se que ja de hallarse dentro, diciendo: Inselix ego homo! Inselix yo hombre! Quis me liberabit à corpore mortis hujus? Quien me librarà de la muerte de este cuerpo?

2 Aquella palabra ego, pondera mucho la inmensidad del dolor. Como quien dice: Yo Infeliz. Yo, y no otro en mi comparacion infeliz; pues sufro este enemigo domestico, sin poder apartarme de su estrecha compañia. Busca quien le libre del cuerpo de esta muerte, y con grande delgadeza trueca los nombres á las causas, por explicar mejor sus esectos. Porque siendo assique el cuerpo en esta vida, es el que mas explica la vida, pues aunque el alma le anima, no es ella la que se luce en lo visible, sino el cuerpo, y sus operaciones, porque no vemos á el alma, y assi todos los reparos, y medicinas, siempre se hacen para sustentar, y curar el cuerpo, por ser el organo por donde se gobierna el alma; con todo esso llama al cuerpo, quando vive, muerte;

y á la muerte, quando mata al cuerpo, vida. Explicando, y manifestando con esto, que yá el alma se hallaba en estado, que el cuerpo que antes era su alivio, es ahora su embarazo: y la salud que antes era su consuelo, es ahora su afliccion: y la muerte que antes era su amenaza, es ahora su alegria: y la ultima respiracion que antes en esta vida temia como el ultimo, y mayor mal de los males, la desea ahora, como medio de llevarla á el mayor bien de los bienes. Y con esto nos dá á entender, que con todo su corazon, ansias, y deseos, busca la vida eterna, pues tanto aborrece la temporal.

- Tambien en este lugar de San Pablo, y la forma en que se explica, se manisiesta otra verdad, cuya inteligencia, es muy necesaria à los espirituales: esto es, que aunque las almas se hallen en los mas altos escalones de la Via Unitiva, han de entender, que no se ha acabado la peléa, y que siempre les dará tanto que hacer el cuerpo, y la vida, que justamente deben tenerla por enemigo, y por muerte. Porque, como dijo el Santo-Job, y otras veces hemos ponderado: Militia est vita hominis super terram. (2) Batalla es la vida del hombre sobre la tierra. Que quiere decir: guerra formada entre el espiritu, y la carne, entre la gracia, y la naturaleza, entre la parte superior, y la interior: Caro enim consupiscit adversus spiritum, spiritus adversus carnem. (b) Y se ha de advertir, que no dijo el Santo Job: Militia est in vita hominis super terram. Batallas, ó guerras hay en la vida del hombre sobre la, tierra, si no: Militia est vita hominis, que la vida misma es guerra. Para enseñar, que velen los espirituales, como dice tantas veces. el Señor; porque aunque hayan trabajado, en la Via Purgativa llorando, y en la Iluminativa deseando, y en la Unitiva amando, nunca les faltará guerra. Y assi no deben dejar las armas de las manos, pues el enemigo es incansable, sus alechanzas muchas, la guerra domestica, y no pocos los amigos ocultos, que tiene dentro la plaza el que pretende ganarla, contra el que procura defenderla.
- 4 Y pues San Pablo despues de tantas ilustraciones, y revelaciones, y de ser el Padre espiritual de las gentes, fatigado de sus inclinaciones, y trabajos, se hallaba en este lugar tan embarazado con su vida, que llega á llamarla muerte; loca sería la consian-

<sup>(</sup>a) Jeb 7. v. 1. (b) Ad Galat. 5. y. 17.

fianza del alma, que le pareciesse, que yá se halla esenta de las tribulaciones, y que yá tiene á sus pies al apetito, y tan mitigadas las malas inclinaciones, que apenas la conocen las pasiones. Esta alma en mi entender no ha menester otra tentacion, que el conocerse tan mal, y pensar, que aquel origen de nuestros males, que llaman los Teologos (somes peccati) está del todo apagado; porque esse no solo sería error conocido en la Fè, sino presuncion vanissima en la vida mistica, pues las inclinaciones malas en nosotros, aunque algunas veces duermen, pero no mueren; y si callan tal vez, salen despues quando menos lo esperamos con mayor suerza á embestirnos: con que tanto mas debemos recatarnos, quanto menos conocieremos, que no se acaba en esta vida la peléa, sino quando se acaba la vida con la muerte.

## Efectos.

SEntirá el alma en este estado, mucho mas las penalidades del cuerpo, pero será este sentimiento perfecto, porque las siente en quanto le embaraza, para seguir sus fervorosos deseos; pero las abraza en quanto la assigen, y mortifican, y si pudiera elegir la pena, y desviar el riesgo, escogiera esta vida, aunque padeciera siempre, por servir a Dios mas desasida.

- 6 La resignacion será muy grande, é irá siempre embebida con la queja, y apenas le dirá al Señor, que no puede averiguarse con el cuerpo, y que saque de él al alma, quando se resigne en sus manos, y le diga, que nunca salga, si en esso ha de ser mas servido, y gloristicado. A imitacion del Señor, que apenas dijo en el Huerto: Domine transeat á me Calix iste; (c) quando se explica su Divina Magestad, para enseñarnos: Verumtamen non mea voluntas, sed tua siat. (d) Pase, Señor, esta amargura de mi; pero ante todas cosas se haga vuestra santa voluntad en mí.
- 7 Sucederáles tambien á muchas almas ausentarseles la guerra, no solo meses enteros, sino años; y quando están mas descuidadas, y tal vez mas servorosas, se encenderá tan sangrienta,
  y cruel, como si dieran el primer paso en la vida espiritual. Y
  en este caso, aunque les haga novedad al principio, sentirán grande animo, si han servido al Señor en la vida pasada con verdad;
  porque todos los pasos que ha dado en sus egercicios el alma en

el tiempo de la paz, han sido disposiciones, y desensas que ha prevenido á la guerra, que le dará de alli adelante el cuerpo.

8 El permitir nuestro Señor esta guerra á las almas, es para utilissimos esectos, que sentirá en sí con la divina luz. El primero, para humillarla: el segundo, para probarla: el tercero, para egercitarla: el quarto, para mortificarla: el quinto, para retirarla, y guardarla: el sexto, para coronarla: el septimo, para perficionarla. Y si el alma anduviere delante de Dios en verdad, y sinceridad, espere en su Divina Misericordia, que conseguirá estos, y otros santos esectos; y que quando no los reconozca al sentido (que no es lo peor) los habrá conseguido á la verdad, y que siempre se que jará en sus trabajos con resignacion, aunque le diga al Señor muchas veces:

## Afectos.

9 Nfelix ego homo! quis me liberabit á corpore mortis hujus? 0 yo infeliz hombre! Quien me librará del cuerpo de esta muerte! No, infeliz: No, fuente, y miserable origen de miserias, é intelicidades: 10, voz de propiedad, y de milerias, compuesto de propiedades, y miserias: No, que queriendo, que no haya No en mí, hallo el Yo reynando en mí: Yo infeliz, Yo hombre, y por esso inteliz, porque soy hombre: To, por hombre inteliz, que sobre ser hombre, é infeliz soy Vo, Vo: Expliquen los Misticos este enigma, declaren los espirituales esta confusion. Yo, soy el mayor mal de mí, y el Yo, que manda en mí, es el unico mal que hay en mí. Si Yo no estuviera en mí, no huviera tantas miserias en mí. To origen de mis pecados: To el autor de mis dolencias: Yo la causa de mis enfermedades: Yo la mano que ocasiona mis heridas: Yo el que impide mis remedios. O Jesus mio! quando se ha de acabar este Yo en mí, y habeis de entrar á ser Yo en mí.

10 Puedo decir con San Pablo: Infelix ego homo: y no puedo decir con San Pablo: Vivo ego jam non ego. (e) El Yo del pecar, vive en mí, entre en mí el Yo de serviros. Entrad, Jesus mio, á vivir en mí, para desterrar este Yo de mí. Este Yo, que significa amor propio, este Yo, que significa lazos, y miserias en el alma: Quis me liberabit á corpore mortis hujus? Quien me librará,

halla sin esse enemigo; y el cuerpo sin alma, es un cadaver corruptible, y un poco de tierra vilissima. Y assi quando se dice, el cuerpo es enemigo del alma, se entiende por el cuerpo el apetito, que solicita al alma con quien vive, con el gusto de los deleytes, á que el alma se dege arrastrar del cuerpo, por los gustos que en él recrean al alma.

- De aqui resulta, que el alma quando está en el cuerpo, tiene dos distintas comunicaciones. La una, que mira á la parte superior del alma, que es la razon, el amor divino, las santas inspiraciones, los buenos deseos, y todo aquello que aspira á lo eterno. La otra, que mira á la parte inferior, y carnal, que recrea las potencias, y sentidos, como es amar lo concupiscible, llevarse de la irascible desordenadamente, y seguir los antojos, y devanéos del apetito torpe del cuerpo. Como si considerassemos una columna de cristal hermosissima, que está fija en un lodo muy asqueroso, é impuro, y del qual los gruessos, y corrompidos humores ván infamando, y escureciendo su claridad, y hermosura; y al mismo tiempo el Sol, que rebervera en ella, la ilustra, la clarifica, y dora. Claro está, que si esta columna como tiene luz elemental, le rayará luz de razon, y natural, que hiciera lo possible, por entregarse toda á la luz que la clarifica, y negarse al asco, y corrupcion en que se halla. Pues assi se ha de considerar el alma. Que en quanto está en aquella parte inferior de barro en donde Dios la crió, que es el cuerpo, siempre está solicitada de infames vapores, que pretenden escurecer su claridad: y en quanto la raya la luz de la Fé, y la Caridad, siempre la está resplandeciendo su gracia, y clarificando su amor.
- pues es racional, y puede con la divina gracia escoger lo bueno, aborrecer lo malo, abrazar la luz, y negarse á las tinieblas, entregarse á las virtudes, y apartarse de los vicios; debe procurar con toda atencion, que con santos deseos, y servorosas obras vaya cada dia encendiendose mas el suego de la caridad, para que consuma aquellos humores impuros, y los vaya adelgazando, y quitandoles la suerza, hasta que llegue el tiempo en que acabandose con la muerte la caja penosa de la vida, en que está engastada una tan preciosa piedra, como el diamante en caja de plomo; salga de esta Iglesia Militante por la Divina Misericordia, y Bondad, á ser colocada en el edificio eterno de la Triunsante.

# SENTIMIENTO IX.

PROPONESE EL ALMA CON ALAS, ATADA DE UNA cadena á una Cruz, que está sija sobre el Globo de la tierra, y que viendo al Amor Divino, hace suerza para volar á él; pero detenida de la cadena, no puede conseguirlo, con lo qual explica su pena con las palabras de San Pablo, en la Epistola ad Philippenses, Cap. 1. v. 23.

Coarctor::: è duobus: desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo.

# Estado.

Epite el alma el explicar las ardientes ansias de vér á su esposo, y el deseo con que vive de dejar esto temporal, y llegar à aquello eterno. Está muy propiamente dibujada con alas, para significar los deseos del amor, que son alas del alma, pues bien

cierto es, que menos que alada, y encendida, de los sentimientos de la caridad, no pudiera aborrecer á la naturaleza, ni aspirar, ni anhelar con tales ansias á la gloria. Porque de la manera que á los hombres no les es dado el volar, sino el andar, por ser los cuerpos pesados, y el elemento del ayre sutil, y transparente; de la misma manera el alma, que está dentro del cuerpo asida, y encerrada en él, no es posible que pueda volar con esecto, á la gloria que desea, menos que desasida de él con la muerte, quando Dios suere servido llevarla de esta miserable vida.

Dibujase atada al mundo con la cadena á una Cruz, para significar, que á esta alma le es cruz el mundo, y que solo tiene de mundo el penar, y ser mortificada en él. Que es lo que en esta parte dijo el Apostol San Pablo, y otra vez hemos de paso referido: Per quem mihi mundus crucisixus est, & ego mundo. (4) Que estaba el mundo crucisicado en el Apostol, y el Santo crucisicado en el mundo. Y dice crucisicado, para explicar, que tenia el Santo las espaldas vueltas al mundo, que era su cruz, como las tiene el crucisicado al madero en que le enclavan. Con esto significa, que solo del mundo tenia las penas, pues aun por no Tom. VI.

vér los gustos, les volvia las espaldas. Y de aqui resulta una diferencia de crucificados en el mundo notable, que es, la de los que penan en el mundo por Dios, y los que penan por el mundo. Que los que penan por Dios, primero están crucificados con él, como Christo con la Cruz, vueltas las espaldas al mundo. Y los otros, están crucificados con el mundo, pero abrazando, y adorando su cruz, que es el mundo. Esta alma con las alas del amor divino se iba alejando del mundo, pero como estaba crucificada en él, y atada al cuerpo, que es habitador del mundo, no podia dejarlo. Y aisi, volando con los deleos, y aprisionada con las cadenas, se queja sentidamente diciendo: Coaretor::: è duobus : desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo. Asligenme dos cosas en una naturaleza contrarias, el ir luego á Dios, y la necesidad de vivir en el mundo, porque ni esto puedo, ni aquello quiero dejar: y esta inteligencia parece, que puede ser propia de este sentimiento, y que no le aparta de la letra de este lugar.

- Tambien se podia entender, que aqui el alma dice, que la llevan volando á Dios dos colas, que son, el amor que le tiene, y el deseo de verle. Que aunque el primero parece causa, y el segundo esecto; pero dos cosas son distintas, y sobre que oygo muchas veces discurrir á los, espirituales. ¿Qual debe descarse mas, el amar á Dios, ò el vér á Dios, suponiendo, que el vér á Dios no tuviesse consigo el amar á Dios, como lo tiene? Y veo, que los que siguen las finezas del amor, quieren mas el amarlo, aunque no lo viessen, que el verlo, si no le amassen. Otros, considerando, que en el vér consiste la suma bienaventuranza, vanle al fin, dejando que los otros sigan sus finezas en los medios; pero facilmente lo concierta esto la Fé, que nos enseña, que el que ama á Dios, verá á Dios perseverando, y que el que viere á Dios, amará á Dios. Y assi lo que ahora nos toca en esta vida es amarlo, y servirlo, para que en la otra lo gocemos, con ado. rarle, y con verlo.
- 4 Otra question mas disicultosa se nos manisiesta, con dár otra inteligencia á este lugar de San Pablo, porque dice: Coarctor::: è duobus: desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo. Dos cosas instan á mi alma, el deseo de que se acabe esta vida, y el anssa de gozar á Jesus en la otra. Que es decir: deseo que se acabe la vida, y me assige este deseo, y deseo vér á Christo, que es para lo que me embaraza esta vida: Coarctor è duobus. Por una parte

me pesa de descar morir como alivio, y por otra desco vér lo que no puedo conseguir sin morir. Y aqui entra la question de los espirituales, en que he visto divididos á los Santos. ¿ Qual es mejor, vivir en esta vida por padecer con los riesgos que ella trahe envueltos de pecar, por hacer mayor la gloria de Dios padecien--do; ò dosear morir en esta vida, por salir del riesgo de pecar, aunque sea desamparando el padecer? Porque en este lugar de San Pablo parece, que se halla indiferente: pues por una parte le assige el desco de dejar la vida, conociendo, que deja la pena, y la cruz por el gozar; por orra parte desea vér á Christo Bien nuestro, y le parece, que aunque esto sea con gozo, y cesando el penar por el Señor, bien merece por tal gozo negarse á tal cruz, y penas. Podiamos traher algunos lugares de Santos, y en que habemos observado muy diferentes los sentimientos; pero porque esta es conferencia propia para que los misticos la platiquen en sus espirituales colaciones, remitimos á su erudicion este punto, y tenemos por cierto, que este genero de asectos son compatibles en un mismo sujeto, pues conforme suere la ilustracion que diere Dios al alma, será su ponderacion, ò sentimiento: y á quien su Divina Magestad diere á conocer los lazos de esta vida, no solo por salir de ellos, y del riesgo de pecar, deseará verse con Christo; sino que abrazará con ansias á la muerte, aunque sea sin mirarla como medio de conseguir tan gran bien. Y al que Dios ilustrare, y favoreciere con el ansia de padecer por su Divina Magestad, y promover su honra, y gloria; querria mas padecer por Dios mucho tiempo, aventurado en esta vida, que gozar tan presto en la otra assegurado.

## Efectos.

SEntirá esta alma en tal estado mas servoros las ansias de Dios, y no será por huír de los trabajos, sino porque el amor que arde en ella, como ardia tambien en el Apostol, no se sacia con la memoria, ni con la meditacion, ni con la contemplacion, sino con la presencia del amado. Y como esto resiste la vida; pues non enim videbitme homo, & vivet, (b) no se puede vér á Dios en esta vida, siente la prision, y la assige, como al cautivo la cadena, á que tiene atada la voluntad, y el cuerpo.

6 Si Dios la diere con las ansias de verle, y amarle, ardientes descos de padecer por su Divina Magestad, que ordinariamente andan juntos; estará luchando con diversos, y contrarios asectos, y yá por vér á Dios, y amarlo sin recelo de perderle deseará, que se adelgace la cadena, y se acabe la vida: y otras veces por padecer mas por Dios querrá, que esta que es vida breve, y transitoria, sea mas penosa, y prolija; y de aqui la resultarán muchos asectos, y ponderaciones anagogicas, contrarias entre sí, é imposibles, de que están llenos los libros de los misticos, deseando en el Cielo padecer viendo á Dios, por no perder en el Cielo el padecer; y deseando en la tierra no poder perder á Dios, padeciendo mucho por él: siendo assi, que ni en estando en el Cielo podrá padecer, ni mientras esté en la tierra podrá vivir segura de pecar.

7 Con estos sentimientos, é ilustraciones vivirá contenta con la cruz, teniendo por verdadera cruz la vida. Porque como quiera que el alma, como hemos dicho otras veces, no parece que está donde aníma, sino donde ama, estando sijo su corazon en el Cielo, serále mas penoso el destierro de este suelo. Y si la resignacion no la templasse los deseos, con traherlos contenidos dentro de la divina Voluntad, pasará de desamparos del alma á tristezas bien penosas. Pero es la santa resignacion una levadura, que suaviza de manera lo mas riguroso, y suerte, que con ella, al tiempo mismo que el alma se que ja con grandes desconsuelos, está sintiendo en si grandissimo consuelo: desconsuelos siente de que no se cumplan los deseos de su amor: consuelo, de que se haga en ella la voluntad de su amado.

8 En estos impetus de amor, y sus ansias será muy contingente prorrumpir, sin poderlo estorvar, en demonstraciones exteriores, yá sean lagrimas, yá raptos, ù otros accidentes de este genero. Retirarse, pues, á buscar á Dios á solas, (como otras veces hemos dicho) y alli recibirá de su Divina Magestad muy colmadas misericordias, y sentimientos de amor, y de dolor, y ansias de verle, y le dirá desde lo intimo de su corazon.

## Afectos.

9 Oarctor::: è duobus : desiderium habens dissolvi, & esse came Christo. ¿Qué violencia es esta que siento, Señor mio, con el ansia de amaros por dejarme? Con el ansia de dejarme

para veros? Coarctor é duobus. Esta porcion superior me lleva á Vos. O! vaya á Vos, Jesus mio. Esta porcion inferior me detiene en mí. O! salga Señor de mí. Las alas de vuestro amor me arrebatan, la cadena de la vida me detiene. Los deseos inflaman el corazon, y no cabiendo el corazon en el cuerpo, no puede salir del cuerpo. Quiere dejar el alma la vida, á que está asida, y la persigue la vida. Las alas de vuestro amor me levantan, las cadenas de mis yerros me aprissonan: Coaretor, è duobus. Si quiero vivir por padecer, dura el destierro, aunque se aumente la corona. Si quiero morir por veros, acabale el tiempo de padecer por Vos, deseando serviros con el padecer. Deseo morir por veros, y desco veros por morir. Desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo. Deseo morir por veros, porque es haber llegado al termino de gozaros, y todo nuestro bien se cifra en veros. Deseo veros por morir, para salir del riesgo de pecar, que vá envuelto en la vida con el merito de padecer. Deseo morir por veros, pues mi amor no se puede saciar hasta que os vea, y desea llegar á su termino mi amor. Deleo veros por morir, porque no puede assegurarse el temor que tengo de ofenderos en la vida, sino con que ella se acabe con la muerte.

contre el amor, y el recelo, entre la pena, y el gozo, entre el bien, y el sobresalto, entre la posesson, y la afliccion. El temor me assige, la esperanza me alienta, el amor me alegra, el recelo me humilla, la pena me atormenta, el gozo me recrea, el bien de vuestro amor me anima, el sobresalto de mi indignidad me desengaña, la posesson de adoraros, y los sentimientos de teneros me enamoran, el recelo de perderos, con el conocimiento que tengo de no serviros me assige.

la dura cadena de esta prision deleznable? Quando esta vida, que siempre se está acabando, se acabará de acabar? Quando el corazon enamorado verá, sin recelos de perderle, á su Amado? Quando os veré, Señor mio? Quando ha de llegar este quando? Esto me astige; pero no me astige menos el saber quándo he de comenzar á serviros, quándo he de empezar á adoraros, quándo esta vida, que es vuestra en el asecto, será toda vuestra en el esecto? Quando desearé lo que Vos quereis, y obraré lo que entonces desearé? Quando en el alma que os adora, corresponderán las obras exte-

riores, á los sentimientos interiores? Quando la vida, que se ocupa toda en sentir, se ocupará toda en obrar? Este quando, me assige mas que aquel quando. Coarctor é duobus. Assigenme dos co-sas, pero de ellas aumenta mas mi pena, la que mas depende de mí. El serviros, Señor, lo egercita, lo previene, lo dispone, lo inspira, lo persiciona vuestra gracia; pero es preciso que use de estos auxilios mi mala, y perdida naturaleza. Y assi donde carga mas mi pena, es donde mas amenaza mi culpa, y el quando, que mas deseo, es el de amaros, y padecer en esta vida por Vos, dejando á vuestra piedad, el quando de gozaros en la eterna.

Todavia, Señor, Coarctor é duobus, me afligen estas dos cosas: pues quando quiero, por padecer vivir, me hace gran dolor vuestra ausencia, y me es muy sensible el destierro: y quando quiero morir por veros, me hacen soledad las penas, y me ponen miedo las culpas. Quisiera veros padeciendo por Vos, y no puede ser. Quisiera padecer, sin riesgo de ofenderos en la vida, y tampoco puede ser. Quisiera vivir mas tiempo, por parecer delante de Vos con mas merito. Quisiera morir por no multiplicar las culpas, multiplicandole los dias. Ha llegado, Señor, en mí el tiempo del descar, no habiendo apenas comenzado el de servir. Deseo, como si huviera servido, y sirvo, como si no deseara. O Señor mio! qué cruz tan penosa es esta, en la qual tengo del mundo las culpas, y me faltan las penas que son merito, sobrandome las penas que son trabajo! Al padecer, como si fuera crucificado, vueltas las espaldas al mundo. Al merecer, como si no estuviera crucificado, si no abrazado con él por mí flaqueza.

padeciendo, al alma; el vivir padeciendo, al cuerpo. Aquella porcion superior del espiritu, llora de vér malogradas las penas, y la inferior de la carne, llora assigida con ellas. Y con todo esso elige antes el alma que padezca el cuerpo, aunque no merezca, que no que goze, quando no merece. Pues menos distancia hay desde el padecer al merecer, de la que hay desde el gozar; porque en el gozo, el engaño la entretiene; y en la pena, el desengaño la alumbra, y mas cerca está de la culpa el gozo, que el dolor, y pena.

14 Coarctor é duobus. Dos deseos tengo en el suelo: padecer por Vos amando, y no ofenderos viviendo. Dos deseos tengo en

el Cielo, veros á Vos, Jelus mio, en él, y á vuestra Madre la Reyna de los Angeles Maria. Si en esta vida os ama el alma, y por Vos padece, aunque con infinita distancia, os sigue; y si en esta vida no os ofende, por vuestra caridad ardiente os ama. Si en el Ciclo os goza, Jesus mio, mira en Vos todo lo que no puede verse sin Vos. En Vos verá al Padre, en Vos al Hijo, en Vos al Espiritu Santo, por ser una esencia, Padre, Hijo, y Espiritu Santo. Quien vé al Padre, vé la fuente de la piedad: quien vé al Hijo, la imagen de su bondad: quien vé al Espiritu Santo, vé la infinita caridad. Quien vé al Padre, vé el origen de la eterna luz: quien vé al Hijo, vé el resplandor de la luz eterna del Padre: quien vé al Espiritu Santo, vé el calor de la luz del Padre, y del resplandor del Hijo. Quien vé al Padre, vé al Criador de lo criado: quien vé al Hijo, vé al Redentor de las almas: quien vé al Espiritu, vé al que reparte sus dones. El Padre engendró abeterno al Hijo, que redimió al mundo. El Hijo se hizo Hombre por el hombre, en tiempo por salvar el mundo. El Espiritu Santo dió luz al hombre, y comunicó su amor, y su fervor, para que pudiesse el hombre lograr la Sangre, y Passon del Hijo del hombre.

15 Esto que es tan dulce de considerar, qual seria, Jesus mio, de vér! Y en el alma que fuere amante, y agradecida, qual será el ansia de veros en la eterna vida con la aulencia, y destierro de esta atribulada, y mortal! Desca el alma ver á vuestra Madre Santissima nuestra Señora la Wirgen Maria; porque en ella verá las perfecciones de vuestro poder, las maravillas de vuestro faber, los milagros de vuestro querer. Verá á donde llegó el Poder del Padre, à donde la Sabiduría del Hijo, à donde el Amor del Espiritu Santo. Verá aquel prodigio de virtudes, aquel portento de perfecciones, aquel alombro de eminentes excelencias. Verá á la que el Padre previno abeterno para Hija, á la que el Hijo preeligió abeterno para Madre, y á la que antes de todo tiempo escogió el Espiritu Santo para Esposa. Verá á la que juntó en sí al Cielo, y á la tierra, y lo que es mas al Criador del Cielo, con la tierra. Verá aquel purissimo Templo donde se unió la Naturaleza Divina con la Humana, y de dos tan diferentes sustancias, se unieron en un Supuesto para nuestra redencion.

es vuestra Madre Santissima verá á los Santos; porque es vuestra Madre, á quien assisten, y veneran todos los Santos.

Tom. VI. Nn Con

Con vuestra Madre verá á los Angeles, y Espiritus Gerarquicos; porque es vuestra Madre, á quien sirven todos los Espiritus Gerarquicos. Con vuestra Madre verá á los Patriarcas; porque es vuestra Madre, por quien los hicisteis Patriarcas. Con vuestra Madre verá á los Profetas; porque es vuestra Madre, á quien profetizaron los Profetas. Con vuestra Madre verá á los Apostoles; porque sue vuestra Madre la gloria, y la direccion de los Apostoles. Con vuestra Madre vera á los Martyres; porque es vuestra Madre la corona de los Martyres. Con vuestra Madre verá á los Confesores; por ser vuestra Madre el honor, y dechado de los Confesores. Con vuestra Madre vera á las Virgenes; por ser vuestra Madre, Madre de las Virgenes. O Madre de la fuente de piedad! O Hija del origen de bondad! O Esposa del Autor de la caridad! Socorre Señora á los miscrables que te rogamos: consuela á los afligidos que lloramos : ayuda á los desterrados que to buscamos. Ruega por nosotros, Madre de todos nosotros. Templa la justicia del Padre, Hija piadosa del Padre. Promueve la piedad del Hijo, Madre benigna del Hijo. Reparte el amor del Espiritu Santo, Esposa del Espiritu Santo. Alcanzame, Señora, dos cosas con tu intercession; Coarctor é duobus, que no ofenda á tu Hijo Santissimo, y que ame, y padezca por tu Hijo Santissimo. Temor filial, para que me aparte de ofenderle; caridad ardiente, para que me abrase en amarle. Que si estas dos cosas, Reyna del Cielo, se me conceden en la tierra, conseguirá el alma las otras dos, de verlo, y verte en el Cielo.

#### Documentos.

17 Posser caso el alma procure vivir con advertencia, de que los impetus de amor con que será favorecida (como se ha dicho) los contenga lo posible, de manera que no salgan á demostraciones exteriores, recogiendose á lo mas interior, y retirado, para escusar la murmuracion de los slacos, y el aplauso de los píos, que uno, y otro es persecucion, y esta ultima no menor que la primera.

18 Concierte los afectos, con la resignacion, que es la que compone todas sus contrariedades, como quando desce morir por vér á Dios, resignese en vivir, aunque sea no viendole; pues primero se ha de hacer la voluntad de Dios, que es de que se le dilate este destierro, que no que se abrevie quando Dios no quiere

que salga de él. Quando desea padecer mas por Dios, resignese en no padecer mas de lo que él quiere, reconociendo, que este bien no le merecen todos, aunque la vida es tal, que pocas veces saltarán trabajos. Y assi es mejor pedir paciencia, que es de lo que tenemos menos; que penas, y tribulaciones, de que hay tanta secundidad en el linage humano.

- algunos la egercitan; los quales, de tal manera se resignan en el no padecer, que llegan á holgarse de gozar, y nunca buscan el padecer: resignadissimos al holgar, y poco pacientes al penar. Porque el modo de resignacion, ha de ser dejar que corran los deseos lo que Dios quisiere, pero que vaya dentro de ellos embebida la resignacion, la qual en la vida interior de los que andan en verdad, es transcendente en todas las cosas, y no hará, ni padecerá el alma cosa alguna, sin que se halle en ella esta santa, y admirable virtud.
- Para no incurrir en la falla relignacion de los acomodados, que si tienen delante un plato de dulce, y otro menos sabroso, eligen aquel, y dejan este, resignandose en lo que les ponen delante, y dejando que elija la naturaleza: deben los verdaderamente espirituales, dár en semejantes casos el arbitrio á la gracia, amando la cruz, y el penar, no solo quando Dios lo embia, sino quando por su divina gracia se elige; porque en no viviendo el alma con cuidado de irle á la mano al cuerpo, es tanto lo que puede con nosotros este enemigo, y la maña con que gobierna sus comodidades, que nos persuadirá á la perfeccion, con el egercicio de sus gustos, y con una retorica muy eloquente, y quanto á este punto muy delgada, (con ser él tan torpe) nos hará creer, que en el gozar amando, está seguro el amor de Dios, y arriesgado con la impaciencia en el amar padeciendo: y otros desarinos de este genero muy faciles de vencer con la gracia, y de reconocer con la luz que dará el Señor, á los que con

pureza le quisieren seguir, servir, é imitar.



### SENTIMIENTO X.

PROPONESE EL ALMA EN UNA CARCEL DE MADERA, y que anda tentando sus rejas para salir de ella, y el Amor Divino la alumbra, y con las llaves vá á abrirla. Y de otra jaula pequeña cerca de esta ha salido un pajaro, y explica su trabajo el alma con el lugar del Santo Rey David, en el Psalm. 141. V. 8.

Educ de custodia animam meam, ad confitendum nomini tuo (Domine.)

### Estado.



Ualquiera que vea el sentimiento pasado en que el alma alada, vá volando á su Criador, y solo por estár atada del mundo es detenida, y ahora la vea en una carcel encerrada, y aprissonada; le parecerá que este sentimiento no significa mayor apro-

vechamiento que el pasado. Pues claro está, que se halla mas enamorada el alma, que está volando con el amor, que no la encerrada en las cosas de este mundo, y mas asida. Todavia es cierto, que en el estado en que se representa esta alma en el sentimiento presente, muestra mas sineza que en el pasado; porque aunque alli parece que volaba, esso menos volaba quanto le parecia que volaba, y esso mas tiene aqui de persecta, quanto le parece que está mas impersecta, y menos ligera. Alli le parecia, que con las alas de su amor podia dividir los vientos, y penetrar las esseras, y globos celestiales: aqui reconoce, que está en una jaula su vanidad, necesitada siempre de humildad. Y assi se vé, que alli el Amor Divino lo miraba lejos, y es sospechosa la sineza, que tiene lejos al amor; aqui porque teme, y recela su amor, tiene cerca al Amor Divino.

2 Significa, pues, el estár en esta carcel, la afliccion con que está el alma en el cuerpo, y ansia grande con que vive de dejarlo. El alumbrarla el Señor con linterna, explica la necesidad que tiene el alma de su luz, para vér en carcel tan tenebrosa, y en donde son tan ocultos los senos, y tan delgadas las influencias, que menos que con la luz de Dios, no se podrán penetrar las tinieblas, que están dentro del hombre. El tener el Amor

Divino las llaves de la carcel en la mano, manisiesta el poder que tiene, para que se alargue, ó abrevie la prisson, y que pues oye su ruido, yá puede esperar el alma, que prontamente conseguirá libertad. El darle la luz con linterna, y no con hacha, dice la diferencia que hay de la luz que se dá á los Viadores, á la que se dá á los Ciudadanos, que alli vén la cara á Dios, que es luz, que no admite tinieblas, y aqui se les dá la que basta para que

sigan su camino entre las mismas tinieblas.

David: Educ de rustodia animam meam, ad consitendum nomini tuo (Domine.) Sacad, Schor, de esta carcel mi alma, para que os alabe: con que en la primera parte pondera su trabajo, y tribulacion, diciendo, que la saque de la carcel; y en la segunda manisiesta su intencion, que es salir de ella para alabarle. Como quien dices mi deseo es de alabaros, y consesar vuestro nombre, y el ruido de esta carcel, su penalidad, y el estár en ella entre tantos lazos, quantas me persiguen en este cuerpo pasiones desordenadas, no me deja persectamente alabaros. Obliga tambien al Señor, á que se incline á sacarla de la carcel, con manisestar la pureza de su sin; porque no dice, que la saque de la carcel, para dejar sus penalidades, sino para que cante sus alabanzas, no para si, sino para Dios.

Llama carcel al cuerpo el alma: porque de la manera que en las carceles se detienen los prelos todo el tiempo que les parece conveniente à los Jueces, para la buena administracion de justicia; assi las almas, en este destierro, han de estár todo lo que parezca conveniente al verdadero, recto, pero misericordioso Juez Jesu-Christo Senor nuestro. Y como no pueden salir los presos de la carcel sin licencia, tampoco las almas de los cuerpos. Y assimismo de la manera que aquellos se alegran quando el Alcayde abre la puerta, juzgando cada uno, que puede ser que salga por ella á la libertad, y la cierre á sus desdichas; assi el alma, quando oye muertes de otros amigos, ó vécinos, es como si sintiesse las llaves del Alcayde, y la alegra este ruydo. Y esto significa poner alli á la vista una jaula, y un pajatillo que ha salido de ella libre, y contento volando. Para significar lo que el álma se consuela con vér, que de la manera que se acaba la penalidad de otras almas, llegará el tiempo en que tambien se acabe su prision.

## Efectos.

5 SEntirá tanto mas dulzura, y suavidad en este estado el alma con la memoria de la muerte, que hasta aqui, quanto sentirá mas consuelo el preso, con osr el ruido de las llaves, que han de abrir la puerta á su libertad, que no si solo se

acordasse de que ha de conseguir este bien.

6 Este consuelo, y dulzura le hará estrañar que lloren á los que mueren en paz entre los Christianos, y recibidos los Santos Sacramentos de la Iglesia, pareciendola que no es posible que haya quien no tenga por buena dicha, que el alma salga de los riesgos, y lazos de este miserable cuerpo, saliendo con Christiana disposicion. Que es lo que dijo San Pablo á los Thesalonicenses: Que no se entristecies en quando morian los Christianos, pues su muerte es sueño, por la esperanza de la resurecion, la qual no tenian los Gentiles. Fratres nolumus vos contristari de dormientibus, sicut, cateri qui spem non habent. (2)

- Esta alegria, ó consuelo interior de vér, que en otros se acaba este miserable destierro, sentirá mas esicázmente en este estado, quando comience á padecer algun dolor, ó enfermedad, porque esto es mas propiamente oir el ruido de las llaves del Alcayde, que viene á abrir la carcel al alma, para que salga de la prisson del cuerpo. Y aunque estas colas, y sentimientos parecerán poco verisimiles á los politicos, son muy frequentes en los verdaderamente espirituales, como se vé en tantos Santos, que han muerto con increíble alegria del espiritu, y grandes dolores del cuerpo, sin que esta verdad la haga menor el haber muerto otros Santos con delamparo, y exteriores afficciones, y congojas; porque nuestro Señor, de quien depende toda la gracia, y en quien reside toda la sabiduría, unas veces se acerca, y consuela en la tribulación, otras veces desampara en la apariencia, para mayor corona de sus siervos, á los quales siempre los conforta, y favorece en la sustancia.
- 8 Assi como en otros sentimientos que se parecená este, habemos dicho que sentirá el alma desasimiento á la vida; en este será tanto mayor, quanto es mas esicáz la influencia de la gracia, y los actos antecedentes, y el habito que ha ido creciendo en ella,

dá mas fuerza al deseo de vér á Dios con el tédio de su ausencia, y conocimiento de las penalidades de este destierro. Y assi no so- lo se hallará desasida, sino alborozada, y alegre quando sintiere que se acaba, y con verdadero sentimiento, y ansia dirá al Señor:

## Afectos.

Duc de custodia animam meam ad consitendum nomini tuo (Domine.) Salga, Señor, el alma aprisionada, de la carcel de este cuerpo. Salga á alabaros suera de la prision, la que en ella con tanta tibieza os sirve. Al ruido de mis cadenas lloro, Jesus mio, mis penas, y á vista de mis prisiones mis pasiones. Quando he de vér abierta la puerta de la libertad eterna? Quando saldré de esta escura, y tenebrosa prision, á vér la luz de vuestro divino rostro? Visitan los jueces á los presos, y sueltan muchos quando los visitan. Visitad, Señor, á este preso con misericordia, no le visiteis con el rigor de justicia. Visitadme, Señor, como visitasteis á los que piadosamente perdonasteis, no como á los que justamente castigasteis. Visitadme, Jesus mio, como Padre, no como Visitador. Vos digisteis: Vos amici mei estis: (b) Que somos vuestros aniagos. ¿Quien tiene en la carcel al amigo, y no saca al amigo de la carcel?

Pero ay, Señor, que es facil la respuesta. Digisteis, que eramos vuestros amigos, si haciamos lo que nos mandabais: Vos amici mei estis, si seceritis qua pracipio vobis. Justo es, Señor, que á quien os ofendió como enemigo, no conozcais en la carcel como amigo. Padezca en la carcel lo que delinquió fuera de ella. Padezca en la servidumbre, lo que delinquió en la libertad. ¿ Pero quanto mayor delito sería, si dentro de ella huviera delinquido? Si de ella para delinquir huviesse abusado? Esta es, Señor, mi maldad. En la carcel de este cuerpo os he ofendido, en la carcel de este cuerpo os he enojado. Acomodéme en la carcel con la carcel, é hice de la pena culpa, del tormento deleyte, de la prision libertad, y perdime dentro de la misma carcel. Mas delitos he hecho dentro de la prision, que hace el mas perdido en la mas inquieta libertad. Sacadme, Señor, á la verdadera libertad de veros, de la carcel de ofenderos. Mas anos merezco de prision, pero Vos, Jesus mio, no mireis el proceso de mis culpas, sino á la

satisfacion de vuestras penas. Alcanzado soy, pero pagasteis por mí. Deudor, pero satisfacisteis por mí. Justamente preso, pero

fuisteis preso por mí.

Educ de custodia animam meam. Sacad, Señor, de la carcel á mi alma. Quarenta años de prisson, aunque no es tiempo bastante á mis culpas, pero bastante es á vuestra Misericordia. No se hacen las carceles para castigo, solo se hacen para guarda, y custodia de los presos. Dilatada prisson, Jesus mio, castigo es muy dilatado. Ea, Señor, sacad el alma de carcel de tantos yerros, donde no se oye sino ruydo de passones, y miserias. Carcel penosa, y terrible donde á el alma, no solo assige la pena del padecer, sino el riesgo del pecar, y perecer. Carcel viva, no carcel inanimada. Carcel, que ella misma es la cadena, y el delito, pues ocasiona los delitos, que merecen las cadenas. Muera, Señor, esta carcel, para que viva el alma fuera de ella sin riesgo tan conocido de morir en ella. Mueran las pasiones en la carcel, para que sea mas tolerable la carcel; porque vivir en la carcel las passones, es vivir con tantos verdugos de lo bueno, quantos afectos desordenados me solicitan á lo malo. Acabese el cuerpo vivo, á lo pecaminoso, muerto del todo á lo recto. Despierto al perderse, el que está siempre dormido al cobrarse; instrumento facil para ofenderos, dificultoso, y torpe para serviros.

Ataban los Tiranos à los Martyres, para mayor pena de vuestros siervos, á los cuerpos muertos, porque estos acabassen aquellos, y la corrupcion del difunto, fuesse la muerte del vivo, usando su crueldad para matar, no solo de los vivos, sino de los mismos muertos. (d) Lo que ellos hicieron para el daño, padece el alma para su egercicio, y remedio, penando en la carcel con los descos que la dais de agradaros, y atada á un muerto al serviros. Su corrupcion, su hediondéz la egercita, y mortifica; y no solo la mortifica, sino por su flaqueza la arriesga, y aventura. Rompafe, Señor, este lazo, salga el alma de la carcel, y el tormento. Pueda decir por vuestra Misericordia que se rompió el lazo, y quedó libre, y contenta: Laqueus contritus est, & nos li-

berati sumus. (c)

Vos, Señor, sois el Juez misericordioso, que ha de sentenciar la causa de mi prisson, venga yuestra Piedad á despachar

<sup>(</sup>d) Clem. Alexandr. tom. 2. orat. Adhortes. ad gent. fol. 2. lit. B. edit. Parif. 1572. (c) Plalm. 123. v. 7.

este preso. Vos que sois el Alcayde de mi libertad, venid á redimir vuestro esclavo. Siento el ruydo de las llaves del Alcayde, en las ensermedades, y accidentes del cuerpo, y alegrarse con ellas de verdad el alma. O Alcayde del preso, y de la prision! Venid á deshacer la prision, y soltar el preso. O Custodio de los que sois Alcayde! O guarda, de los que sois Juez! O Juez de los que sois Padre! O Padre de los que sois amigo! O amigo de los que sois Criador! O Criador de los que sois Redentor! O Redentor de los que sois Dios! Venid, que oygo el ruido de las llaves: sean llaves, Señor, de libertad, no lo sean de castigo! Llaves disteis universales á vuestro amante siervo Pedro de absolver, y de ligar, de remitir, y condenar; (f) qué llaves son las que siento?

O Pedro! Cabeza de la Iglesia Militante, Vicario de tu Maestro, y Redentor. Tú, que con el amor mereciste el amor de tu Maestro, con el fervor la confesion, con la confesion ser Principe de la Iglesia. Tú, en cuya Nave primero predicó la eterna Sabiduría; (g) á quien prometió la constancia de la Fé, á quien encomendó el confirmar sus hermanos. (h) Tú, preferido á todos con prerrogativas singulares. Testigo de sus glorias en el Tabór, (i) de sus congojas en el Huerto. (k) Tú, ique solidaste las aguas, é hiciste sirme el mas liquido elemento. (1) Tú, que conociendo su deidad, le pediste que saliesse de donde siempre querias que morasse, conociendo tu humildad, y su grandeza quando digiste: Exi á me Domine. (m) Salid de dentro de mi, Señor. Tú, por quien pagó el Señor el tributo, y lo pagaste por él, (n) explicando el amor de Dios en padecer por nosotros, la obligacion en nosotros de padecer por Dios. Tú, que dejaste al primer llamamiento las redes, y los enredos. (0) Tú, que no pudiste vencer al amor con la paciencia, viendo prender tu Maestro. (P) Tú, que no supiste dejar de verle en las penas á vista de tanto riesgo. (9) Tú, que te levantaste mas fuerte de la flaqueza en la negacion, que otros ván al fervor desde la misma confesion. (r) Tú, testigo nobilissimo de su Resurecion, á quien encomendó sus ovejas, y corderos; por quien abrió la puerta del Evangelio á las gentes, á quien descubrió los Oo Tom.VI.

<sup>(</sup>f) Tibi dabo claves regni Celorum. Matth. 16. v. 19. (g) Luc. 5. v.3. (h) Luc. 22. v.32. (i) Matth. 17. v. 1. & seq. (k) Idem 26. v.37. (l) Idem 14. v.29. (m) Luc. 5. v. 8. (n) Matth. 17. v. 26. (o) Idem 4. v. 20. (p) Luc. 22. v. 49. & 50. (q) Masc. 14. v. 54. (r) Joann. 21. v. 15. & seq.

monstruos de nuestras culpas en la sabana formidable, y venerable. (s)

Tú, que padeciste carcel, y cadenas, á quien el Angel guió, y libró por la puerta del hierro, sacó al campo generoso de vencer la Idolatría, y hacer mayores tus glorias. (t) Tú, honor del Apostolado, Padre universal de la Iglesia, cuyas plantas en la cruz penetraron el Cielo, cuya cabeza en el suelo dió estimacion á la tierra. Tú, que sabes de cadenas, y prisiones, de llaves, y libertad; pide á tu Maestro, y Señor la libertad de la servidumbre, que padezco con tan terribles pasiones. Desata con la Voluntad Divina las cadenas de las almas; saca de la carcel de las culpas á los que arrastran las penas. Tú, que tienes las llaves de la carcel al cerrar, las llaves de la libertad al abrir, abre la puerta al merecer, cierra la puerta al pecar, abre la puerta al absoluciones signas la puerta al estrar

ver, cierra la puerta al errar.

O Señor! Mas si las llaves que oygo, son las que merecen mis pecados? Si son las llaves que solicitan mis culpas, y las que están pidiendo mis yerros? O son las llaves de absolver los pecadores, de perdonar los contritos, de levantar los humillados, de admitir los arrepentidos? Entrad, Señor, la llave, entradla en mi corazon, y el hierro de esta celestial llave deshaga todos mis yerros. Sea esta llave de vuestra Misericordia, slecha de caridad ardentissima, y con le que se abre la puerta á mi consuelo, se assegure el alma en vuestro amor. No salga de la carcel el preso, sino á casa del Alcayde; y antes de salir, y al salir de la prision lo adore, al llegar á su casa, lo alabe, al vivir en ella, cternamente lo bendiga: Ad consitendum nomini tuo (Domine.) Para alabaros, pido que me saqueis de la carcel, que con tanto ruido, y confusion dentro de ella, no puedo bien alabaros. Los pensamientos viles, las pasiones necias, los afectos desordenados inquietan al alma, y como los habitadores del Nilo huyen del ruido de sus aguas para entenderse, y oírse; (u) necessita el alma de salir de esta inquiera carcel, á adorar, y confesar vuestro nombre: Ad confitendum nomini tuo (Domine.)

<sup>(5)</sup> Actor. 10. v. 11. (t) Actor. 14. v. 9. (u) Senec. lib. 4. Natural. cap. 2.

#### Documentos.

To les estado el alma lleve con paciencia los trabajos del cuerpo, y quantas mas fueren las ansias de vér á Dios, tanto mayor sea la resignacion del padecer en el destierro, consolandose con que no hay dia que no sea una jornada muy acelerada á la muerte. Por esso la Providencia eterna, y la suma Misericordia, habiendo al hombre dilatado tanto los espacios al nacer, le abrevió los del morir; reconociendo quan miserable sucra nuestra naturaleza, si aquello huviesse de tardar el hombre á llegar á la muerte, que tardó á que le criasse Dios á la vida.

Abrace los hierros de la prision, no en quanto son hierros, sino en quanto son prisiones, y en cada trabajo separe, y divida el padecer del riesgo del ofender; y desviandose de la parte que mira á la culpa, resignese en la que mira á la pena, con que vendrá á hallar el consuelo en lo que otros hallan la afficcion. Porque assi como las penalidades del cuerpo, en quanto solicitan á las ofensas de Dios, son intolerables; pero quando con su gracia se resisten, son muy utiles: pues todas las que caídas fueran males sin consuelo, reducidas por la gracia divina á vitorias, son bienes de eterno premio.

qual el enemigo, que vencedor es causa de mi servidumbre, viene á ser vencido mi corona; y el que es nocivo mandando, es
gloria del vencedor obedeciendo. Assi en las tribulaciones espirituales (que como hemos dicho se comparan tantas veces en la Eseritura Sagrada, á la guerra) las pasiones, las tentaciones, los
pensamientos vagos, los primeros movimientos de la irascible, y
concupiscible, si fueren vencidos, y corregidos con la gracia divina por el alma, son coronas, troséos, y triunsos, adquiridos
para entrar con ellos, de la Jerusalén Militante donde se padecen, á la Triunsante donde se logran.

Ayudarála mucho á la resignacion del vivir, no solo el deseo del merecer, sino la incertidumbre, y poca seguridad en el pedir; porque como quiera que no sabemos lo que nos conviene, (como lo sabe el Señor, que tanto desea darnos lo que nos conviene) seria desatino grande, pedir sin resignacion en su santa Voluntad, que se muera un hombre, sino quando sea su voluntad. Vemos (como hemos dicho otra vez) tantos hombres, que Tom. VI.

por haber vivido los dias que descaban, malograron los que yá habian vivido. Y otros, que por haber vivido pocos bien, se les perdonaron muchos que habian vivido mal. Y assi en este caso, debe seguir un alma los movimientos del espiritu, siempre á vista de la resignacion, la qual templando el fervor de los descos, la deja en la sazon que conviene para que viva, y muera como le conviene.

### SENTIMIENTO XI.

PROPONESE EL ALMA SOBRE UN CIERVO, QUE berido vá à buscar una fuente, en la qual está el Amor Divino ofreciendo arroyos de sangre por sus sacrosantas llagas. Y ella explica su deseo con las sentidas palabras del Psalm. 41. v. 2.

Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum: ita desiderat anima mea ad te Deus.

Estado.



ciervo volador, que herido la lleva á arrojarla en la fuente, para significar la sed ardiente que le ha causado la herida. En este caso el ciervo significa el corazon sechado, con deseo grande de vér á Dios, á quien assigen las puntas del Amor Divino, que penetran mas que el azero mas penetrante. La suente, y el que sobre ella está, es el Autor de la vida, y de nuestra Redencion, en donde se han de sanar nuestras heridas; y de sus llagas benditas corre el agua, que es su Sangre, donde vá a saciarse el herido. En que significa el Mysterio de nuestra Redencion, y la satisfacion que dió á nuestras culpas. El ir anhelando á la fuente, es buscar la aplicacion, y disposicion con que se logró este inesable tesoro.

2 Está bien propuesta el alma, que corre sobre un ciervo herido, no solo porque su ligereza excede á todos los demás animales; sino porque de él se resiere, que le es propio con la heri-

da, y sed ardentissima, que le causa buscar las aguas con anhelo, y velocidad incresble, y tal, que puestos los ojos en el sin, desprecia, y deja atras quanto puede embarazarle el remedio; para darnos á entender la sed de la vista de Dios, que el alma tiene slechada de su amor, y que con igual sed, que el ciervo el agua, vá á buscar ella en Dios su refrigerio.

- 3 A la ligereza de este animal, se añade la inocencia, y sencilléz de su vida, ni con uñas como los Leones para matar, ni las armas de su cabeza le sirven para ofender, ni la ferocidad de los dientes, como en otros, para devorar; sino que toda su defensa consiste en la ligereza de sus pies, y andar huyendo del cazador que le persigue. En que se nos dá á entender, que assi han de ser las almas, que en esta vida temporal quieren conseguir la eterna, librando su selicidad espiritual en la suga de los gustos, y deleytes transitorios, en el desvío de las ocasiones nocivas, en padecer antes las asechanzas de los perseguidores, que desenderse de ellos; teniendo por menor mal morir, que matar, padecer, que assigir, ser muerto, que desendido. Y en estando herida el alma, yá sea del alevoso cazador, que es el apetito, yá del amor divino, acudir volando con las ansias de la contricion, con los asectos del amor, á la fuente de las aguas que es Christo Señor nuestro.
- Tiene otra cosa tambien el ciervo, en que puede muy bien compararse à las almas espirituales, y es la que todos los naturales le conceden; esto es, virtud singular contra los animales venenosos: de suerte, que la culebra, escorpion, biboras, y basiliscos, no solo huyen, sino tal vez mueren solo con el aliento del ciervo. (2) Criando tambien dentro de sí piedras, que curan de yervas ponzoñosas, y confortan el corazon contra el veneno, que son á las que llaman piedras bezoares. (b) Para dár á entender, que el alma santa, y que trata de seguir, y promover el amor divino, tendrá virtud especial contra los animales nocivos, esto es, hombres perdidos, y escandalosos, á los quales, ó con la fuerza de su palabra reducirá, ó con la virtud de su egemplo ajustará. Y que la gracia que Dios dá á sus siervos, es tal, que solo la memoria de su vida, y sus obras, aun despues de muerto (como el ciervo con las piedras bezoares) causará utilissimos efectos contra el veneno, y ponzoña de los vicios.

Tic-

<sup>(</sup>a) Plin. Hift. Natur. tom. 1. lib. 8. cap. 32. & tom. 2. lib. 28. cap. 10. (b) Idem 20m. 2. lib. 28. cap. 19.

Tiene tambien el ciervo por natural propiedad, ser animal muy temeroso, y que en estando herido, para buscar su remedio es sumamente determinado, y constante. En que se dán á entender dos virtudes en el espiritual muy necesarias. Temor santo, que ha de ser el fundamento de su aprovechamiento, porque esse aparta de lo malo al alma, y la acerca muy aprisa á lo bueno; y la determinación, y constancia al buscar á Dios, en hallandose herido de la culpa, ó del amor, que es la corona de sus siervos, pues es cierto, que solo el fuerte, y perseverante será remunerado, y coronado: Non coronabitur nisi qui legitime certaverit. (c) Y el que perseverare hasta el sin, esse logrará su sin. Qui perseveraverit usque in sinem hic salvus erit. (d)

6 Y verdaderamente que admiro, que siendo tantas las virtudes naturales de este inocente animal, se representasse Christo nuestro bien á San Eustaquio enmedio de su cabeza, convirtiendo aquel Varon nobilissimo, de gentil en christiano, y de eazador en Santo, haciendole pacientissimo, é ilustrissimo Martir en su Iglesia. (e) Tambien San Carlos Borroméo, lucero resplandeciente de estos tiempos, y verdadero Maestro de Prelados, eligió casi la misma empresa de este sentimiento por armas. Y es facil esto de creer de aquella alma dichosa, la qual estaba de tal manera herida de la caridad divina, que corrió en pocos años con tanta velocidad por la perfeccion Pastoral, que son raros los que han igualado sus admirables, é inimitables pasos.

## Efectos.

Nhelará en este estado el alma á la fuente espiritual de la verdadera salud Christo Señor nuestro con igual ansia que el ciervo herido á la natural, y tendrá interiores afectos, y ansias de buscar á quien solo en verle puede aliviar dolor tan penetrante, y ardiente.

8 Con el ansia de vér á Dios, y de que no haya cosa que la embarace á su sin, andará mas advertida, y delgada en huír de quantos medios pueden serle impedimento; y de la manera que antes huía de lo malo, huirá ahora de aquello que de muy lejos se acerca á ello, aunque solo sea impersecto.

9 Tendrá un conocimiento tan claro de que Dios solo ha de ser

<sup>(</sup>c) Ex s. ad Timot, cap. 2, v. 5, (d) Matth, 10. v. 22. (e) Surius tom. 6. in vita S. Eustach, pag. 30,

fer su consuelo, que todos quantos se le pueden ofrecer en esta vida, los juzgará por engaños, ó por daños. Y de la manera que al convaleciente, á quien aqueja la ardiente sed de la enfermedad, nada le recrea, ni divierte por el accidente interior que le abrasa, sino el vér el agua, las suentes, los Rios, y todo aquello que puede ser refrigerio á su pasion; assi el alma, que busca el saciar-se en aquellas celestiales aguas de las llagas del Señor, en nada halla alivio, sino en recibir, y administrar los Santos Sacramentos, en la oracion, en las platicas, y trato de Dios, y de las co-sas celestiales, que son en esta vida las verdaderas suentes, y descanso de los heridos del amor divino.

10 A esta causa andará siempre corriendo á su sin, como el ciervo herido á la fuente, la vista atenta á su objeto, y con grande resolucion obrará todo lo mejor, sin que tenga apenas que hacerse suerza para sugetarse á sí, dentro de sí como antes. Porque aunque siempre vivirá recatada su slaqueza; pero como el Señor la tendrá tan herida de su amor, y buscará con tanta ansia el saciarse en la sangre de sus llagas sacrosantas, mas dissicultad tendrá con el favor divino en dejar al Señor, á quien ama, que antes sentia en seguirlo. Y assi con ansias verdaderas de llegar á aquella suente de agua: Salientis in vitam aternam, (f) dirá al Señor:

## Afectos.

Uemadmodum desiderat cervus ad sontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus. Asi como el ciervo busca, Señor, las fuentes de las aguas, á Vos os desea mi alma. De la manera, Jesus mio, que el ciervo herido busca en las aguas su refrigerio, busca mi alma en vuestras llagas su alivio. O suente de sanidad eterna! O aguas de caridad admirable! O licor de virtud inenarrable! O llagas que sanan llagas! O heridas que curan heridas! O sangre que restaura sangre! Quando, Señor, la sed de mi alma se ha de apagar en el agua de essa suente? Quando, la que sue sue mi Redencion, ha de ser mi resrigerio? Quando, la que me sacó de la culpa á la gracia, me ha de llevar desde la gracia á la gloria? Fuente sois, Señor, de misericordia, necessitado estoy de piedad. Fuente sois de gracia, dad gracia á esta alma que os busca. Fuente sois de bondad, dad virtud

á mi maldad. Fuente sois de amor, dad á mi tibieza caridad. Fuente sois de doctrina, dad enseñanza á mi ignorancia. Fuente sois de liberalidad, dad socorro á mi necesidad. Huye el ciervo herido por escusar nuevas heridas del cazador cauteloso: herida está mi alma, dad suerza á mis pies, para que huya, gracia á mi espiritu para que halle el agua, y el remedio que en Vos busca. ¿Quien me curará de las heridas sino el agua de vuestra divina gracia? Vos sois el Medico, y la medicina, la mano que cura, y

el precioso licor que nos sana.

Herido estoy, Señor, y el harpón de la flecha por afuera está manifestando el rigor, y la sed insaciable de la herida, y del herido. Vos, Señor, me heristeis de amor para curarme. Vos me flechasteis para sanarme. ¿Cómo pudiera yo, ó fuente de misericordia, buscaros, sino me huvierais herido? Essas aguas de gloria, donde me deseo refrigerar, esse vér vuestra cara, esse adorar vuestra Esencia, esse gozaros sin recelo de perderos; al agua de gracia se debe con que primero fecundasteis vuestra Iglesia. Vos Jesus mio, la regasteis con el agua de vuestra sangre preciosa, la fertilizasteis con el agua de vuestra doctrina sacrosanta, la refrigerasteis con el agua de vuestros milagros, la enriquecisteis con el agua, y tesoro de vuestras penas, passon, y muerte dolorosa. Vos, fuente eterna, abundantemente la regasteis en vida, con la gracia, y á las almas de los fieles teneis prometida el agua de vuestra gloria. Aqui nos rociasteis con agua de vuestros merecimientos, allá nos prevenis agua de inefables bienes. Aqui nos bautizasteis al merecer, allá nos aguardais el gozar.

es vuestro, ni es, ni me parece bueno. Solo lo que aqui baurizasteis, y solo lo que justificasteis, solo lo que consagrasteis, solo lo que acreditasteis, solo aquello que enseñasteis, solo lo que encomendasteis es bueno; todo lo demás, ni es, ni me parece bueno. O gloria mia! Que Vos sois la misma gloria; porque de la manera que la claridad se debe al Sol, á Vos se debe la gloria. ¿Quando, Señor, essa fuente de bondad llegará mi alma á mirar? Quando verá, y beberá en essa divina fuente? Quando verá los essectos en la causa, la que adora la causa por los esectos? Quando la vista interior del alma buscará dentro del Sol, al Sol mismo, y se entrará por su Esencia la que adora el resplandor?

14 Contentame, Jesus mio, lo que veo vuestro en el des-

tierro; que será quando esto que es aqui sombra, lo vea en la Eterna patria? Esta consideracion que me assige, esta misma me consuela, y si me entristece carecer de la posesson, me recrea la esperanza. No el ciervo busca las aguas herido, como mi alma os busca á Vos, herida á un mismo tiempo, y acosada, herida á un mismo tiempo, y perseguida. Vuestro amor me tiene herido el corazon, y esta flecha ha dado ardiente sed á mi passon. Las malas inclinaciones que me aquejan, siempre me persiguen, nunca, Señor, me dejan. Huye el alma del mundo, á Vos, Jesus mio, por acercarse à Vos, y por alejarse del mundo. Con unos milmos palos configue dos bienes, el de los males que deja con acabar la vida que la persigue, y el de los bienes, á que anhela, con llegar á la Eterna que apetece. Herida camina á Vos, y cada dia mas herida, pues quanta sangre derrama el corazon, tanta mas sed causa á el alma, y tanto mas cerca os halla, quanto mas herida os busca. Tal es, Jesus mio, vuestra piedad, que crece al paso de nuestra necesidad. O crezca la herida para que la sangre perdida acabe la vida! Muera de sed de veros, entre amorolas anlias de adoraros.

¿Quando mi alma, Señor, se ha de bañar en essa fuente de gloria? O Vos fuente de misericordia! Quando se acabará este momento momentaneo, y comenzará el eterno? Quando á vuestros santos pies adoraré essa santa llaga del costado, de donde corren rios caudalolos de gracia para esta vida, de gloria para la eterna: essas otras quatro llagas de las manos, y los pies, de donde salen las quatro fuentes que riegan el Parasso de la Bienaventuranza? Quando en aquel nido preciolo hará el alma su nido mas que dichoso? Quando alli morirá á sí, para vivir siempre alli? Quando in nidulo meo moriar? (g) Quando con acabarse la vida, se perficionará la vida? Quando con llegar la muerte saldrá del imperio de la muerte? Quando las fuentes de essas manos, y de essos pies soberanos han de ser mi refrigerio? Quando adoraré las manos que dieron sanidad à los heridos, los pies que buscaron los pecadores, y perdidos? Venga, Señor, el dia en que os vea mi alma, y á la que fugitiva veis herida, y fatigada, recibidla piadoso, pues por ella fuisteis amante tan herido, y maltratado.

. Tom. VI.

P

D0-

#### Documentos.

L'ha de aumentarse la resignacion en el alma, y querer mas vivir perseguida, y acosada en el mundo de las criaturas,
como esté herida del Criador, que aplaudida del mundo sin él.
Porque el sin que se busca es tan grande, las sinezas de nuestro
suavissimo Jesus tan altas, que tener el alma su corazon herido,
es poco, si no tiene tambien lastimada la naturaleza con las persecuciones, y trabajos.

A esto la ayudará mucho el traher presente lo que Christo nuestro bien hizo por ella, que no se contentó con bajar del Cielo herido de amor á hacerle Hombre; sino, hecho Hombre, padecer en la honra, y en la vida por el hombre. Y no es justo que otro sea el camino del discipulo, que sue el de su Maestro. Pues tantas veces dijo su Divina Magestad, que hiciesemos lo que hacia; (h) esto es, que obrassemos como obró, y que padeciessemos como padeció. Y alsi, el buen espiritual, quando fuere à buscar sediento la fuente de las aguas eternas, ha de ir flechada el alma del amor divino, y flechado tambien del mundo, en la hacienda, en la vida, y en la honra. Pues de la manera que se tiene por soldado de valor el que por las heridas cuenta sus victorias, y las ocasiones en que ha expuesto su vida por su Rey; assi el buen soldado de Dios puede assigirse de no poder mostrar las cicatrices de su valor, y constancia, y las heridas que ha recibido por su Divina Magestad, en las persecuciones, y tribulaciones.

- 18 Si quisiere arder en mas sed, y tener mas herido el corazon, nunca aparte de su alma las memorias de la Pasion del Señor; porque como el sugeto de ella, es el amado, y en ella se representa, y estuvo tan maltratado, y herido, hiere tanto mas al alma, quanto halla mayores motivos en sus dolorosos pasos, de lastima, y compasion.
- 19 Con esto, no solo crecerá la llaga, que es el mejor modo de curacion, sino que tendrá algun alivio el herido. Porque de la manera que el enfermo (como hemos dicho) á quien ardiente sed aqueja, nada le entretiene, sino el vér el agua, las suen-

res, y los rios donde le lleva el ansia grande con que aperece el refrigerio; assi el alma que desea á Dios, y verlo, solo tiene alivio en meditarlo, y adorarlo. Y como en el Cielo será inefable gloria, y gozo de las almas, vér en Jesu-Christo nuestro bien las heridas de nuestro remedio, y las llagas de nuestra Redencion; tambien en esta vida es de grande consuelo meditar lo que en la otra será de tanto gozo reconocer, y adorar.

### SENTIMIENTO XIL

PROPONESE EL ALMA DELANTE DE UNA CORTINA, y que de la otra parte está el Amor Divino, que tiene abierta la que basta para verla, y con el dedo la señala, que calle, y ella deseando que la acabe de correr, le dice las palabras del Psalm. 41. v. 3.

Quando veniam, & apparebo ante faciem (tuam.)

## Estado.

ASE acercando mas el alma el bien que busca, y yá por los pasos que dió con la ligereza del ciervo, llegó tan cerca del Amor Divino, que solo les divide una cortina, y de ella buena parte se vá abriendo. Explicase muy bien el alma pidiendo al Amor

Divino, que está en la otra parte de la cortina, que acabe de correrla, y él la señala que calle, y lentamente parece que la vá abriendo, y que sin poder tolerar ella en silencio el deseo ardiente que la atormenta, le dice: Quando veniam, & apparebo ante faciem Dei ? Quando ventiré , y pareceré en la presencia de Dios ? Facil es la explicacion de esta imagen : porque el alma de esta parte de la cortina significa estár aun en esta vida, y ser en ella viadora. La cortina es la vida, que se interpone entre Dios, y el alma, pues á la que estuviere en gracia, no falta mas para vér á Dios, que correr la cortina de la vida, sino es que tenga que purificar en el santo Purgatorio, en donde quanto bien se padezca, yá por lo menos le halla assegurada. Abrir el Amor Divino la cortina, es irse inclinando su Misericordia á los amorosos ruegos del alma. Mirale como escondido, para significar el gusto que tiene de verla penar; y señalala que calle, para que pene mas en su interior, y crezca el amor con el filencio, y á su paso el merito, y la corona. Efte Tom. VI.

300

2 Este es el sentimiento que expressó el Venerabie Fray Juan de la Cruz, en la primera de las Canciones del tercero grado, que comienza. O llama de amor viva! Donde dice:

O llama de amor viva, que tiernamente hieres, de mi alma en el mas profundo centro, pues yá no eres esquiva, acaba yá si quieres, rompe la tela de este dulce encuentro. (2)

Y aunque él mismo se explica á sí mismo con gran primor, y delgadeza, consieso que he holgado mucho de vér la explicacion que
hizo á las Canciones de este espiritual, y Venerable Religioso,
el Ilustrissimo Señor, y mas ilustre en virtudes, y perfeccion de
vida, Don Fray Antonio Antolinez, Arzobispo de Santiago,
Religioso ilustre de la Orden de San Agustin, que hizo un volumen no pequeño sobre todas estas Canciones, cuya copia está
en mi poder, y hasta ahora no se ha dado, ni en España, ni aqui,
á la estampa. Aquel verso: Rompe la tela de este dulce encuentro,
es lo mismo que decir: Quando veniam, & apparebo ante faciem
Dei? Llamando tola, y muy delgada la de la vida mortal, y deleznable, y dulce encuentro aquel en que el alma se pone á la cara
de Dios, pues dura una eternidad.

Reparo yo en aquella palabra, veniam, que no parece muy propia para explicar la ausencia del alma, y el deseo de llegar á Dios; porque veniam no quiere decir propiamente ir á otro, esto es, desde la ausencia á la presencia, sino vadam: ó parece que habia de decir: Quando ibo, & apparebo, quando iré, y no quando vendré. Pero está muy propiamente explicado este deseo, con la palabra veniam, que significa venir, adonde yá el animo parece que está presente. Para dár á entender, que el alma yá estaba presente al amor, y solo se hallaba ausente al gozo. Y que Dios yá está presente en el alma, por su misericordia á la gracia, y tambien lo estuvo, y estará siempre á la potencia, á la presencia, y á la esencia, pues en estas tres ultimas maneras está en todas partes su Divina Magestad, y en la primera en las almas devotas, y que de verdad lo buscan. Y assi no tenia que decir iré,

palabra de grande ausencia, sino vendré, palabra que expresa mas la presencia, pues siempre estamos delante de Dios; sino que se interpone á la vista la cortina de la vida, que aunque es delgada, pero el tiempo que dura, de la misma manera impide el verlo; quanto á verlo, como si suesse de bronce, pues tiene dicho su Divina Magestad: Non videbit me homo, & vivet. (b) No me vera el hombre viviendo.

## Efectos.

- SEntirá á Dios el alma muy cerca, y casi comenzará á llegar á percibir el olor de su fragancia. Porque los continuos actos, y habitos de amor, y la consideracion de las cosas eternas, el tédio á las temporales, el desasimiento á toda criatura, irá creciendo cada dia mas, hasta llegar á tener sentimientos tan superiores à la naturaleza, que serán todos de la gracia; y hablandose muy ausente al verlo, se hallará muy presente al servirlo.
- 5 Estos sentimientos, no solo serán interiores en el alma; sino que tal vez se llegarán á reconocer en el cuerpo, como so ha visto en muchos Santos, que han sentido olores celestiales, musicas inesables, y otros maravillosos esectos, y señales, de que está yá cerca la mano amorosa, que ha de correr la cortina. Por que de la manera que si por una parte huviesse mucha luz, á que se interpusiesse una pared muy gruesa, no penetraria á la otra parte, pero quanto mas se adelgazasse, y deshiciesse, tanto mas comenzarian á penetrar sus rayos; de esta manera, quando las propiedades del corazon, que se interponen entre el alma, y los mas superiores sentimientos de Dios, se ván deshaciendo, y adelagazando, tanto mas recibe de sus luces, y de estos, y otros sa vores celestiales.
- Y assi como quando el cuerpo, y la parte inferior del alma aslige á la parte superior, que la resiste, esto es que aún no están vencidas las pasiones, aún no están mortificados los sentidos, aún no están purgados los malos habitos, participa entonces la superior en alguna manera de aquellos infames vapores, que levanta la inferior; tambien quando el alma está encendida en el amor divino, y por los pasos contrarios que se perdió, ha

ido deshaciendo el camino, quando Dios comienza á ilustrarla, y clarificarla, quando yá quiere llevarla, y premiarla; participa esta parte inferior del cuerpo en alguna manera, de los favores, y mercedes que Dios hace á la superior del alma. Como se vé en los Varones extaticos, que arrebatados del espiritu llevan tras sí á la carne. Que es lo que dijo el Santo Profeta: Cor meum, & caro mea exultaverunt in Deum vivum. (c) Holgose en Dios mi alma,

y lo que es mas, llegó á holgarse en Dios mi cuerpo.

Y de la manera, que el que ha visto grandes Cortes de Principes, Ciudades, y Reynos nobilissimos, burla quando le alaban las aldéas, y Provincias esteriles; assi el alma que huviere llegado á qualquiera de estos favores, y regalos que Dios hace á sus siervos, hará burla de quantos deleytes, entretenimientos, y recreaciones hay en esta vida, y con un instante que oyga de musica del Cielo, quedan curados los oídos, para parecerle voces importunas las de la tierra; y en sintiendo la fragancia de aquellos olores, queda el olfato desengañado de las confecciones del mundo: y si Dios la mostráre un poco de la hermosura celestial, como su Divina Magestad acostumbra, yá queda la vista reconocida, que es hediondéz, y verdadera corrupcion toda la humana hermosura, y solo deseará vér á Dios, diciendo con ansias enamoradas:

# Afectos.

Uando veniam, & apparebo ante faciem Dei? Quando vendré, y parecere en la cara del Señor? Quando vendré à -mí de mí, y pareceré delante de Dios, que está yá dentro de mí? Divertido por las criaturas dejando á Dios dentro de mí, quando lo buscaré en mí? Yá estoy delante de Vos Dios mio, pero no os veo aunque os siento. Estoy delante de Vos al sentido, quando lo he de estar á la vista? Estais en mí por esencia, por presencia, y por potencia, y espero que estais por gracia, ¿quando, Dios mio, habeis de estarlo por gloria? Larga es para aulencia esta ausencia, terrible para pena esta pena. No hay aulencia pequeña de bien grande, ni en causa grave, efecto leve. Aulente de veros, aulente de miraros, Señor mio, para qué quiero los ojos? Viva ciego el cuerpo, pues no merece veros el alma. No quiero vér cosa de esta vida, hasta que os vea en la eterna, y quando bien no pueda dejar de vér, pero no quiero mirar. Vea necesitado del sentido, y no mire por el consuelo del deseo. Solo quiero lo forzoso, todo lo supersuo dejo.

- ¿Qué hay que vér en esta vida transitoria, sino tristes, y miserables estragos de la vida, terribles, é ingratos delitos contra vuestra Magestad? Mas quiero cegar que veros ofender, quiero morir por no veros en esta vida enojar. Quando Deniam, G apparebo ante faciem Dei? Quando vendré Dios mio? Mas adonde he de venir? A Vos, que estais conmigo, y en mí. ¿Quando de la ausencia de no veros, vendré á veros? No hay, Señor, con Vos ausencia de presencia, que en todas partes estais; hay ausencia de vista, porque en esta vida no os vemos. ¿Quando de la presencia del sentiros, llegaré à la presencia de miraros? Quando aquello que ahora siento, será lo que veo? Quando el deseo llegará á la posesion? Venid, venid Dios mio, y Señor mio, y corred la cortina de la vida, con la mano de la muerte, y llamaré à la muerte vida. Acabele de romper esta tela, que todos los dias se vá mas adelgazando, y las luces que ofrece su transparencia, abrasen el embarazo. Consuma el calor del alma al cuerpo, y abrase el cuerpo, el fuego que abrasa el alma. Muera la vida á manos del espiritu, que á Vos adora en la vida, pues tantas veces pretendió en la vida el cuerpo, acabar con el espiritu, y la vida. Acabad de correr esta cortina, y vea yo vuestra cara. Sacieso el desco en el gozo, la esperanza en la posesson, y la ausencia enla presencia. Satiabor cum apparuerit gloria tua. (d) Apagaráse la sed de mi amor, en la vista de vuestro divino rostro, saciaráse mi deseo en su beatifica vision.
- Romped la tela, Señor, y rompedla como Vos fuereis servido, solo se acabe esta vida, embarazo de la eterna. Si no quereis correr la cortina con la muerte natural, rompedla con la violenta. Despedacen leones la tela del cuerpo, como á vuestro amante, y amado Obispo de Antioquia San Ignacio. Abrasen la tela de la vida, como á vuestro invicto Martyr San Lorenzo. Consumase dentro del toro de bronce la tela, como á vuestro esclarecido soldado San Eustaquio. Acabese, Señor, la cortina de la vida, aunque no sea corrida, sino deshecha, abrasada, y consu-

mida. Pues el Cordero de Dios, que asistió á Ignacio entre los leones, hará los leones corderos. El fuego del amor divino que encendió el corazon de Lorenzo, hará de las llamas refrigerio. La fortaleza que disteis á Eustaquio valeroso, hará de aquel horrendo martyrio, descanso.

- misma vida, salisteis con la muerte, pisando la misma muerte; cuyo morir sue vivir, cuyo acabar sue nacer! Dichosas almas, que dejasteis hacer pedazos por Dios á vuestros dichosos cuerpos, consiguiendo con ellos la vitoria, y levantando en ellos el troféo. Venid, Jesus mio, gloria de los Confesores, corona de los Martyres, por semejantes medios, á que consigumos igual sin. Y pues Vos nos enseñasteis á despreciar la vida, con morir por pecadores, muramos los pecadores, por imitar vuestra vida.
- Dei? Quando vendré, Dios mio, y os veré? Quando los medios de buscaros serán medios proximos de veros? Cansa al alma la vida por lo que la cansa, y mas la cansa por lo que la impide el veros. Es una muralla de bronce al impedir, siendo un soplo de pared leve al caer. Quando se acabará esta vida, para que empiece la eterna? Mas no, Señor, si no equando mudaré de vida, y se hará con serviros esta temporal eterna? No tenemos la vida corta, sino que la hacemos corta: no es larga á la ausencia, sino prolija á la culpa.
- cuerpo á los leones, á cada paso se deja despedazar de las pasiones! Esta alma, que llama las llamas abrasadoras, á todas horas se deja vencer de las malas inclinaciones, que son llamas abrasadoras. Esta alma, que se encierra animosa en un toro de metal, se vé perdida dentro de la clausura de su cuerpo, toro mas bravo, é irracional. Quiere padecer el martyrio que no vé, y no vence el que padece. No vé las sieras, ni las llamas, ni los toros, y por esso los desasta, y provoca. Vé las pasiones, las malas inclinaciones, y las ocasiones, y dejase vencer de ellas. ¿Huyes, alma mia, de un soplo, y desastas los uracanes deshechos? No puedes andar un paso por lo llano, y quieres pisar los montes? Valerosa donde no vés el martyrio, staca donde tienes la ocasion? No creais, Senor, á mis palabras, pero haced que las obras se ajusten con los deseos. Todo se debe temer en mí, todo se puede esperar en Vos.

Acabad, Señor, de correr la cortina de la vida, y para esso mismo que es correrla, dad tambien suerza á la vida. La mano que toca la cortina, la conforte, la luz que por ella entra, la alumbre, la gracia que la favorece, la fortalezca. Que si Vos, Señor, me ayudais, ni temo las sieras devoradoras, ni las llamas abrasadoras, ni los bronces encendidos, ni temo á mi slaqueza, que es mi enemigo mayor.

### Documentos.

SSI como casi todos estos sentimientos miran á un mismo sin, que es Dios, y resultan de un mismo origen, que es su amor encendido con el dolor de la ausencia; se le han de dár casi los mismos documentos. Esto es, que las ansias que tiene de verlo, las reduzga á obras servorosas de servirlo, y á una resignacion resignadissima, con la qual temple, y serene á el alma estando tan unida con la Divina Voluntad, que no puedan apartarla de ella las ansias que sintiere de su amor, al desear, ni al obrar.

16 Vivirá con cuidado de adelgazar la cortina, para que sea mayor la luz con su trasparencia, y esto no se entiende, quitarse la salud con extraordinarias, y desordenadas penitencias; sino adelgazar aquello que se interpone entre Dios, y el alma, que son las propiedades, y asiciones por pequeñas que sean, que no dejan vér claramente la luz, ni oír las palabras interiores del Señor. Y de la manera que qualquiera ageno ruido embaraza, al que una musica está oyendo; assi el alma que estuviere atenta en lo interior, no hay movimiento del corazon contrario, ó estraño al espiritu, que no la cause embarazo, y aun daño.

17 No se entiende esto en los primeros movimientos de lo malo, ni en los sentimientos de las pasiones, sino en los consen-Tom. VI. Qq titimientos por leves, y menudos que sean; porque en llegando á este estado, un alfiler es una lanza, y una pequeña propiedad, grande herida, quando no para la gracia, para el embarazo del amor, y para las atenciones, y observaciones interiores. Y se advierte al alma (aunque parezca supersuo estando tan adelante) que en esta vida, es necesario andar hasta el sin con cuidado, pues no hay perseccion tan subida, que no corra peligro durmiendo, y assi viva siempre el alma velando.

### SENTIMIENTO XIII.

PROPONESE EL ALMA MIRANDO AL AMOR DIVINO en la esfera Celestial, y ella los dos brazos tendidos, y dos alas que salen de los hombros, que llegan á cubrir las manos, y con el ansia de volar á su Amado, el un pie en la tierra, y el otro levantado sobre las olas del mar, explica su deseo con las palabras del Santo Rey David, en el Psalm. 54. v. 7.

Quis dabit mihi pennas sicut columbæ, & volabo, & requiescam?

## Estado.

Areciendole poco á el alma anhelar á la vista de su Amado, sobre el ciervo mas ligero, pide á la paloma sus alas para llegar antes á donde la lleva, y solicita su deseo. Está bien dibujada el alma alada, para explicar los impetus grandes de amor, y las

ansias en que arde, de dejar esto transitorio, é ir á vér á Dios en lo eterno. Las alas cubren los brazos, para dár á entender, que aunque muy servorosa, no llegan las obras á los deseos; pero que el Señor, que dá los deseos, suple con ellos las obras. Está con el un pie solo tocando en la tierra, para significar quan poco tiene esta alma yá de la tierra; esto es, que sus deseos, ansias, pensamientos, y cuidados, todos están en el Cielo. Pisa con el otro las olas de la mar, en que significa el desprecio de esto caduco, y perecedero, y el animo, y resolucion con que huella las tempestades, y tribulaciones, que se levantan contra ella; no solo sin que la embaracen, sino sirviendola de escala para seguir, y aspirar á la Bienaventuranza. Está con ansia mirando al Cielo,

donde vé al Amor Divino, para significar la mayor atencion del alma, la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la mayor atencion del partir de la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la mayor atencion del partir de la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la mayor atencion del partir de la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la mayor atencion del partir de la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo á donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo a donde pone los ojos alli significar la qual assi como el cuerpo de la cuerpo de

- Pide que la dén alas, y está pintada con ellas, para significar, que yá el alma en los descos tiene las alas, pues son las alas del alma los defeos ; pero tienelos para el anfia, y anhelo, y no los tiene para el uso, y vuelo. Esto es, que los descos del alma, bastan para unirla á Dios por gracia, y por amor; pero no bastan aun para unirla por gloria, y por vision. Porque hasta que Dios dé licencia, que salga el alma del cuerpo, habrá de bolar con las alas de los deleos para delear; pero habrále de estár encerrada en el cuerpo, como la que no tiene alas para conseguir. Y assi pide ella alas, y las tiene, porque las pide para el uso, y folo las tiene para el deseo. Pide alas de paloma con que explica fus fervorolos, y lantos deleos; porque como quiera, que la paloma es la que mas incansablemente vuela, y aunque haya orras de curso mas rápido, y acelerado, pero sin comparación, mucho mas corto; pide alas, con las quales no pueda dejar de confeguir, lo que con ardiente ansia no puede dejar de desear.
- Assimismo la paloma significa amor, y pureza, á cuya causa el Espiritu Santo, en figura de paloma, se mostró al Hijo en el Bautismo del Señor. (2) Y como el alma reconoce, que no se puede gozar de aquella beatilsima Vision, sin altissima pureza, ni llegar á ella sin el vuelo del amor; pide las dos alas de la paloma, para que con el amor llegue, y con la pureza, quando llegue, no sea remitida á que la purifiquen, como muchas almás, al Santo Purgatorio, hasta que se hallen dignas de parecer delante de Dios, con la pureza que se debe. Y remitense á el á ser purificadas primero, porque aunque estas almas consiguieron la gracia, y tuvieron el amor; pero conservaban aún en si las cicatrices, y señales de los pecados, esto es, la falta de su satisfacion: no los habian labado de tal manera, que no tuviessen que purificar, y penar, hasta que estando del todo limpias de las manchas, y debida satisfacion de las culpas, parezcan en la presencia de Dios. Y por escusar esto (si le fuere posible) pide el alma las alas de la paloma, que ion pureza, y amor.

· Tom. VI. Qq 2

Tam-

Tambien tiene la paloma una calidad admirable, y sumamente importante, para desear el alma sus alas, que es el no tener hiel, segun refieren los Naturales; (b) en que se explica la sencilléz interior, que la Escritura Sagrada alaba tanto: Simplicitas cordis. (c) Porque la hiel, propiamente significa la intencion amarga, y dañada, la qual no es compatible con el vuelo que el alma desea hacer á Dios; y assi pide alas de un pajaro, que sea simbolo del amor, y de la pureza, de la velocidad, y sencilléz, que son los medios mas proporcionados, y breves para coronar sus descos.

## Efectos.

AS ansias del alma en este estado, serán impetus cada dia mayores, y amor, y desco ardiente á lo eterno, pareciendole todo esto temporal, sombras, y vanidades vanissimas, y desatino grande andar abrazando, siguiendo, y adorando sombras.

Puestos los ojos en lo eterno, no solo desestimará lo temporal para el daño, sino que lo pisará para el uso: y quando comparáre qualquiera accion, por menuda que sea, á el objeto eterno, esto es que la hace por Dios, con otra por grande, y lucida que sea, que tenga por sin el mundo, hará suma desestimacion de esta, y sumo aprecio de aquella.

7 A esta causa en este estado el alma tomará de lo temporal, solo lo preciso, y dejará, aun en cosas muy cortas, y menudas, todo lo que suere voluntario; porque como su intento unico, y á lo que ha reducido todos sus deseos es Dios, solo de aquello que la lleva á Dios, tomará todo lo posible, y de todo lo que no conduce para servirle en esta vida, ó verse en la otra, lo que no pueda ser menos.

8 Andará con esto mas encontrada, que hasta aqui con las selicidades de esta vida, y siempre burlando, y no haciendo caso de ellas, y tal vez parecerá huesped, y enagenada, y estará en el mundo, no pareciendo del mundo; porque solo en él oirá el ruido de las cosas, sin parar por su consideracion; por tenerlas yá conocidas, y despreciadas. Y será desestimada de los del siglo, viendo que pisa lo que todos adoran, y que desprecia lo que los

demás desean; pero el alma, á mayor empresa llamada, y de mayor deseo llevada, dirá á Dios con entrañables ansias:

## Afectos.

UIS dabit mihi pennas sicut columba, & volabo, & requiescam? Quien me dará, Señor, alas como de paloma, y volaré à Vos, eterno descanso? Quien me dará alas con que acelere el vuelo de mis deleos, y me acerquen á la posession. Alas tengo, Dios mio, para descar, mas no tengo alas para conleguir. Mis deleos penetran los vientos, mis deleos pen netran los Cielos, mis deseos os buscan; pero vante los deseos á Vos, y el alma quedase en mí. ¿Quando, Señor, desear, y volar 🧃 será todo uno? Quando será uno mismo acercarse á Vos, y de 🔾 sear, acercarse á Vos, poseeros á la gracia, y gozaros en la gloria? Quis mihi dabit pennas? Quien habrà que me dé alas? Habra quien me dé alas, sino Vos, Dios mio? Podráme dár alas, para acercarme á Vos, la felicidad humana, el poder, la grandeza, la sabiduría, la riqueza? Todos estos, no solo no me las dán; pero me cortan las alas. Solo me dará alas para volar á Vos, quien ruvo alas para venir á bulcarme, y alas de Divino Amor.

- 10 Vos, Señor mio, que os hicisteis Hombre, por el hombre, y disteis el vuelo desde el Cielo al suelo, dareis alas al hombre para que os busque Dios Hombre, y dé su vuelo desde el sue lo al Ciclo. No podré volar, ay de mí! si no volais Vos á mí. Las flechas de vuestro amor, han de ser las plumas de mis alas. Alas me dad como de paloma: no os pido alas de paloma, que aunque pajaro ligero, es muy tardo para lo que he menester. Alas como de paloma, porque tenga de ella lo mas que pueda tener; y como de paloma, porque la exceda en el volar. Como de paloma, para explicar lo mas que puedo ser en esta vida; y mas que de paloma, para volar con mayor vuelo á la eterna. Dadme, Pa-Ioma eterna, Dios misericordioso, Espiritu Santo ardiente, Senor benigno, Padre amoroso, de las alas que Vos vestisteis, quando al Hijo eterno manifestasteis en figura de paloma: (d) aquellas plumas vistan las almas que os adoran, adornen las almas que os aman, encaminen las almas que os bulcan.
  - Dadme dos alas, la una de amor, y la otra de pureza.

<sup>(</sup>d) Matth. 3. v. 16.

Dadme dos alas, la una de oracion, y la otra de mortificacion. Dadme dos alas, la una de ardor de amaros, la otra de dolor de ofenderos. Dadme dos alas, la una de esperanza, y la otra de perseverancia. Dadme dos alas, una de desprecio de lo perecedero, y corruptible, y la otra de aprecio de lo glorioso, é inmortal. Dadme dos alas, la una de ardiente caridad al Criador, y la otra de amor puro, y desasido á sus criaturas.

vuelen sin hiel, ó Paloma Divina! que nunca tuviste hiel. Esta amargura del pecar, acabese en el gozar. Esta sealdad de osenderos, acabese con el veros. Hiel os dieron, Jesus mio, que gustasteis: (e) porque no solo vuestra Alma gustasse la amargura de nuestros pecados; sino que el cuerpo gustasse de la hiel que significaba nuestros pecados. Gustasteisla; pero no la recibisteis, que nuestra impureza, ¿cómo podia entrar en vuestra inesable pureza? La hiel que entonces os osrecian, cese ahora: y si al crucisicaros para redimirnos, no quisisteis, que faltasse esta circunstancia á vuestras sinezas; yá redimidos, cese la hiel de nuestros pecados, con la redencion, por los méritos de vuestra Pasion.

Palomas sin hiel vuelen á Vos las almas devotas, puras en la intencion, persectas en la accion, ardientes al desear, prudentes al obrar, animosas al emprender, constantes al perseverar, humildes como quien se conoce, persectas como quien os sirve. Dad alas, Señor, á la paloma, para que vuele, y descanse: Et volabo, & requiescam. Volará, Señor, el alma hasta hallaros á Vos, descanso eterno. Volará en esta vida padeciendo, para gozaros amando. Volará en esta penando, para adoraros en la orra gozando. Penará aqui volando, para posecros allá adorando. No halla descanso aqui, Dios mio, y assi necesita de buscar descanso. No halla descanso en un mundo tan inmundo, donde apenas se assienta á descansar, quando se mancha en el pecar: apenas busca alivio á la pena, quando halla el pecado en la culpa. Paloma del diluvio anda buscando el descanso, y no lo halla; solo mira el descanso en la mano que sabricó el Arca, embió el diluvio, y que crió la paloma. O mano poderola! que criasteis, que embiasteis la paloma á esta vida miserable ; volved yá á recibir en el Arca á la paloma. No halla el

alma en el diluvio de culpas, sino cuerpos ahogados en el agua de pasiones. Subieron las aguas de los pecados sobre las cumbres de los montes, y andan las almas que os aman, sin hallar una oliva donde librar su descanso: lleguen yá á vuestro eterno descanso, cesen las aguas, y entren à Vos con el ramo de oliva á la paloma.

### Documentos.

N este estado el alma, porque es yá mas alto que los otros, andará con impetus muy frequentes de amor: ha de tener cuidado á reprimirlos, con advertencia cuerda, y prudente, gobernandolos en quanto Dios la diere lugar, de manera, que (como hemos dicho) escuse toda exterioridad.

Tambien esté advertida el alma, á no retirarse de tal manera con el tédio del mundo á lo mas interior, que deje la obligacion exterior. Porque quanto es mejor servir, que gozar, es mejor obrar con amor, que solo gozar con los sentimientos de amor. Y como quiera que nuestro Señor, siendo no solo enamorado de su Padre, y cuya Alma, como unida con la Divinidad, estuvo siempre mirando la milma Divinidad; con todo esso contuvo los efectos de su amor: de manera, que raras veces llegó exteriormente à glorificar su Flumanidad, sino es quando en el Monte Tabór quiso hacer el Padre Ererno aquella publicacion de la Divina Naturaleza de su Hijo, y el Hijo á los Discipulos, y Profetas aquella maniteltacion, y testimonio de que lo habia enviado el Padre. (1) Assi, pues, las almas, que aman á Dios, siguiendo á su Maestro Jesu-Christo bien nuestro, todo su cuidado han de poner en que el amor interior salga á obras, y finezas santas por el amado, y no cele en las ocupaciones santas de su obligacion, sin promover los favores, que pueden impedirle esto; porque los extasis, y otros favores semejantes, entonces son seguros, quando el que los padece, los padece, y no los llama, ni procura.

16 Como quiera que el amor de Dios, y disgusto del mundo, le obligue á hacer algunas cosas, que estén sujetas á la censura de los politicos, y sabios de la tierra, obre por Dios todo lo que conforme á su Ley, y santos consejos se pudiere obrar: advirtiendo, que aunque la prudencia es la sazon de las demás virtudes; pero yá en este estado hay otra prudencia mas superior, que es despreciar tal vez esta prudencia inferior, y hacer la Voluntad Divina, como, y quando ella lo dispone, aunque en estos, ni otros casos, no se excluye el consejo de los Varones verdade-

ramente espirituales, y doctos.

Si de lo que obrare en el servicio de Dios, y algunas finezas, que hiciere por él (como socorrer necesitados, consolar afligidos, dár sus vestidos, y lavar los pies á los pobres, y otras obras santas, y buenas á que le irá siempre guiando el espiritu divino) resultare murmuracion de los hijos del siglo, pisela con humildad, y digo con humildad; porque de tal manera pise la murmuracion, que no pile de paso á los que murmuran, porque no se crie con esso mayor soberbia en la humildad, que en la misma vanidad. Y de esta manera continúe sus egercicios, que si la vida es ordenada, é igual, y todo se hace por Dios, no es de sustancia, ni peso quanto el mundo murmuráre. Considerando quantas cosas hay en los Santos, porque han sido canonizados, que son las mismas porque fueron murmurados, y perseguidos; porque lo que en la vida suele ser persecucion, es en la muerte corona. Y aun los mismos que emulan, y muerden á los buenos quando viven, porque embarazan sus vicios; quando despues de muertos vén la virtud sin el embarazo, los alaban, y aun se encomiendan á ellos por la fuerza que les hace la verdad.

despreciar las murmuraciones, sino que las ha de preciar. Y solo de lo que se ha de recatar, es de las alabanzas, pues quien tuviere algun conocimiento de Dios, reconocerá, que la murmuracion, es persecucion del cuerpo, y corona del alma, y las alabanzas, corona del cuerpo, y persecucion del alma. Y de la manera que el cuerpo, los golpes que le tiran, repara con los vestidos; assi el espiritual, los golpes de las alabanzas, que tiran á desvanecer á el alma, ha de repararlos con las persecuciones, y afficciones de su cuerpo, que es el vestido del alma. Con lo qual podrá conocer, que de qualquiera manera ha de vivir humillado. Si lo persiguen, porque se halla en el egercicio de padecer:

si lo aplauden, porque se halla en el riesgo de pecar, y en aquello debe conocer sus culpas, y en esto su flaqueza.

### SENTIMIENTO XIV.

PROPONESE EL ALMA EN EL CAMPO, QUE MIRA al Amor Divino, el qual corre con alas á lo alto de un monte de gran resplandor, y ella, procurando dár con sus deseos mas ligereza á sus alas, le dice las palabras de los Cantares en el cap. 8. v. 14.

Fuge, dilecte mi, & assimilare caprez, hinnuloque cervorum super montes aromatum.

Estado.



O es facil de acomodar la letra de este sentimiento, ni su significacion, al estado en que se halla el alma. Porque siendo assi, que en los primeros sentimientos de la Via Unitiva, todo ha sido que jarse de la ausencia, ó estár herida de su presencia;

ahora parece, que solicita la ausencia con la palabra: Fuge, dileste mi. Huye, amado mio. Y quando en los sentimientos antecedentes, está pidiendo al ciervo su ligereza, á la paloma sus alas
para llegar, y descansar con su amado; ahora que se le ofrece á
la vista, assi solicita su suga, como antes solicitaba su presencia.
Todavia, quien atentamente consideráre estas palabras de los
Cantares, y tuviere algun conocimiento de los amores de Dios,
que ordinariamente están llenos de misterios, é inesables sinezas,
y tales contrariedades, que mirando todas á un sin, parecen opuestos al intento los medios; reconocerá que esta alma nunca mas
arde en el amor divino, que quando le dice, que huya sobre los
montes de los olores, con la ligereza que las cabras, y que el hijuelo de los ciervos.

2 Porque habiendo ella visto en todos los pasados sentimientos, que no han bastado las servorosas ansias de gozarlo, para que se acabára su destierro, pareciendole que con las sinezas le obliga menos, quiere solicitarle con los desdenes; y al tiempo que ella arde en mayor amor, mudando el estilo para avivar en el esposo la correspondencia, le dice: Huid amado mio, sobre los montes, yá que no me quereis socorrer en los valles. Apartaos de mí, Señor mio, pues no merezco ser savorecida de Vos. Y este que parece desdén, tiene raíces muy profundas de amorosa controm. VI.

siempre se queda en esperanza; pero muy sirme, y segura en Dios. Porque en llegando á sormar resleja, y dictamen, ó sacar la consequencia: Luego yá estás en gracia, ó no puedes caer, alma mia, se pondrá á temblar el alma. Pues lo que Dios la dá, es esperanza, y esta es bastante para que le sirva, y persevere, y no le dá evidencia, porque no se pierda, y desvanezca. Y assi le dirá á Dios, entre una esperanza verdadera, y una amorosa desconsianza:

# Afectos.

9 Duge, dilecte mi, & assimilare caprea, hinnuloque cervorum super montes aromatum. Huid, amado mio, huid de mí, que no merezco que esteis conmigo. Huid, mi Dios, pero llevadme tras Vos. Si huye de mí vuestra Justicia, lleveme tras sí vuestra Misericordia. Huid de mi miseria, pero dejad conmigo vuestra Piedad. Huid de mis pecados, pero dejad conmigo vuestros merecimientos. Huid de mis culpas, pero dejad aqui vuestras penas. Huid de mis devanéos, pero queden á remediarme vuestros dolores. Huid de mi vida, pero queden á enmendarla, y curarla las llagas, y heridas de la vuestra. Ay Jesus mio! que mi conocimiento me solicita á pediros os aparteis de mí, y mi necesidad me llama, á que me acerque á Vos. Quando me veo tan mala, siento infinito que os acerqueis á cola tan mala, y digo con el Centurion: Que no soy digno que entreis en este techo deskecho, en esta morada profanada, en esta casa caida. (c) Y quando veo mis llagas, voy con los leprosos á que me cureis. Quando veo mi ceguedad, voy con los ciegos á que me deis vista. Quando veo mis tibiezas, acompaño al paralitico, á que me deis entera, y verdadera fanidad.

no Estoy Jesus mio, sluctuando entre vuestra decencia, y mi dolencia. Esta me lleva á buscaros, aquella me desvia al recibiros: y porque no esteis tan mal servido, deseo que os aparteis de mí: y porque no quede yo sola, y perdida sin Vos, quertia estár siempre con Vos. Ni quedarme sola puedo, ni á teneros conmigo me atrevo. El teneros me parece atrevimiento, el apartarme de Vos ingratitud. En qué riesgo incurriré, Jesus mio? Grande mal es la soberbia, grande mal el desamor. Huid,

pues, mi Dios de mí, y llevadme á mí tras Vos. Si soy llevada de Vos, se purifica la vanidad, y resplandece vuestra Bondad. Llevadme á mí tras Vos, como á oveja reducida. Haced troséo de una alma tan mal perdida.

- ternos, á los montes celestiales; llevadme con Vos á ellos, y acabese yá esta vida. Huid de donde os maltratan, á donde os sirven; de donde os ofenden, á donde os agradan; de donde os creen, á donde os vén. No me degeis á mí aqui desamparada, entre miserias, y pecados, en la soledad de veros, y la compania de ofenderos, en el padecer con pecar, y no merecer con padecer, por no saberlo aplicar. Llevadme tras Vos, mi Dios, que si me dejais aqui, se perderá desamparada, la que no os ha sabido seguir llamada. No huyais, Jesus mio, sin llevarme, pues venisteis á redimirme. No os vais Señor, sim salvarme, pues os dignasteis de criarme. Huid, Dios mio, conmigo, como quien quita el troséo al enemigo, dejandolo vencido, llevandose los despojos.
- Alsi huilteis sin huir, quando en los tres dias que vuestro santo Cuerpo estuvo en el Sepulcro, vuestra Alma bendita sacó de los senos de la tierra, á las que os estaban esperando, quando antes de vuestra Ascension las recogisteis, quando en vuestra Ascension las llevasteis: Captivam ducens captivitatem; (d) llevando cautiva á eterna libertad, la cautiva captividad. Refucitasteis vencedor, y subisteis al Cielo triunfante. Quitó vuestro valor la presa al enemigo, y subiosela al Cielo consigo. No sois hoy menos poderolo, no sois hoy menos misericordioso. Huid al Cielo con la presa, que tanto tiempo del enemigo ha estado cautiva, y presa. Fuge, dilecte mi: Huid Jesus mio, conmigo, que me persigue, aslige, y acosa el enemigo. Mirad, Jesus mio, que si huis sin mi, me moriré en dejandome alsi. Moriré desamparada; ¿quanto mejor es, que me lleveis enamorada? Qué tendreis, mi Dios, con que me muera? Quanto mas tendreis con que en Vos viva? Por ventura muerta os alabaré, siendo assi, que Vos gustais, y es justicia que os alaben? Numquid mortui laudabunt te Domine? (c) Por ventura, los muertos os alabarán, Señor? Vivens vivens, ipse confitebitur tibi. (1)

- El vivo vivo, esse os confesará eternamente. Dos veces vivo á la gracia, y vivo eterno á la gloria. El que fue vivo en el destierro al servir, dos veces vivo en la Patria al gozar. Llevadme Vos Jesus mio, dos veces vivo, no me quede sin Vos, dos veces muerto. Llevadme vivo al amaros, y llegué allá vivo al poseeros. No me degeis muerto al sentido, y lo que es peor, muerto sin Vos á la gracia. El que sin Vos vive, verdaderamente muere, y con dos muertes terribles; la una de vuestra desgracia, y la otra de la pena que merece, por haber muerto en vuestra desgracia. La una del no vér á Dios, la otra de padecer eternamente por haber ofendido á Dios. En la una se mira lo que se pierde, de lo que podia gozar, en la otra lo que padece de lo que podia escusar. La una es pena de dano, la otra es pena de sentido. O nunca yo muera assi Jesus mio, antes cien mil veces muera! No solo no me degeis muerto á la culpa, pero ni olvidado á la presencia. No solo á la ausencia de la gracia, pero ni á la ausencia del amor olvidado.
- ofenderos, á la seguridad de adoraros. Llegue á la gloria por la gracia, y en ella goce la gloria. Llegue á el sin, y acabense yá los medios. Veamos aquellos montes celestiales, super montes aromatum. Aquellas eternas eminencias, aquellas eminentes moradas, aquellas soberanas luces, aquellos inesables Alcazares, que están sobre las nubes de las peñas. Aquella sublime Region, donde no llegan las inclemencias del tiempo. Aquel monte de aromas donde todo es olor de virtudes, resplandor de gracias, respiracion de persecciones, fragancia, y suavidad de eternas selicidades.

#### Documentos.

- Neste estado el alma, assi como tendrá muchos sentimientos de amor, y ternura con Dios, y con santo desdén le dirá, que huya de ella; esté advertida, no solo en el interior, que en esse, si anda en verdad, Dios será todo su cuidado, y atencion; sino en el exterior, de explicar sus sentimientos con grande reverencia, obrando mas como quien recibe, que como quien dá, esto es, explicando los sentimientos que la dieren, y no haciendo ella los sentimientos.
- 16 Tambien tendrá paciencia en el desamparo, y tristeza, de que Dios no la lleve luego. Pues puede vivir contenta con la

esperanza de que vive Dios en ella; pues para gozarle, no le faltará tiempo en la otra vida, y para padecer no puede, sino solamente en esta. Y yo tengo poquissima lastima á las almas que se hallan en este estado, porque todas estas tribulaciones son de amor; solo la tengo de las que padecen tribulaciones, y peligros en las mismas tribulaciones, y tentaciones. Porque en las enamoradas, toda la disputa consiste, sobre si ha de estár el alma padeciendo en el suelo, ó gozando en el Cielo: pero las atribuladas, padecen juntamente con la ausencia de la gloria, el riesgo de osender á Dios en la culpa, y tribulacion, en que las egercitan, y á estas son á

quien tengo grande compasion.

Si me atreviera á dár parecer en esto, digera, que el alma que padece rielgos de pecar en las tribulaciones, y tentaciones, se padece á la alma del Purgatorio; y la que padece impetus, y ansias de gloria, á las del Cielo: porque las almas que en esta vida, deseando agradar á Dios, están padeciendo tribulaciones que parecen culpas, y con este conocimiento, y pena se hallan enmedio del siglo, aborreciendo el siglo, y enmedio del mundo, encontradas con el mundo, están en purgatorio terrible, donde no solo sienten la ausencia de aquel eterno bien porque anhelan; sino el riesgo del eterno mal que aborrecen, y sobre estár afligidas con la pena, están amenazadas con la culpa. Pero las almas que solo padecen sentimientos, é impetus de amor, y no son atribuladas; quando mas padecen, mas gozan, quando están mas quejosas, se hallan mas favorecidas. Han salido del Purgatorio de penar, con tanto-rielgo como las otras á la gloria de penar, gozando só de gozár penando; pero no por esto asseguramos el riesgo de pecar á unas, ni orras mientras fueren viadoras, y estuvieren en este destierro.

y de que le aman, se debe advertir, (como otras veces hemos dicho) que no es de tal manera claro, que sepan ellas evidentemente que están en gracia, ó tengan seguridad de su salvacion, ó prendas infalibles, y que no puede faktar la predestinacion; porque esso no puede saberse, como dice el Santo Concilio Tridentino, (g) sino por revelacion divina, y esta no se ha de creer, sino con aquellas calidades que determina la Iglesia, para que sean

320

creidas, que raras veces concurren. Y es cierto, que en esta vida: Nemo scit utrum odio , an amore dignus sit. (h) Nadie sabe si es digno de odio, ó de amor, quedando estas evidencias reservadas para experimentarlas en la eterna. Pero aquel reconocer, que Dios la quiere, es un pio creer de su bondad, un santo esperar de su amor, un ardiente amar á su caridad, tal, que la deja prendas, y esperanza de que la ama, y de que la dará gracia para que le sirva, y para que nunca le dege. Y alsi como el otro creer, elto es, infaliblemente peníar, que una alma está en gracia, y predestinada, y que no puede descaecer de esto, es como lo creen los Hereges en estos tiempos, los quales con una persuasion diabolica, llenos de vicios, y errores, se persuaden, que están predestinados, y esso es grandissima soberbia; assi el pio creer de los Carolicos, que se reduce á esperar, y este esperar que se reduce á amar, y este amar que se reduce á obrar, es santo, y bueno, y el que promueve las virtudes, y actúa, y egercita las almas en ellas, y en el amor divino. Porque al tiempo que cree de Dios, como se debe á su Bondad, desconsia de sí, como lo debe á su fragilidad: y al tiempo que desconfia de sí, como de flaco, está esperando en Dios, que le hará fuerte, con que viene á dár á Dios la gloria de

ue le hara fuerte, con que viene à dar à Dios la gloria d todo, que es á quien de todo se deben las alabanzas, y la gloria.

#### (h) Ex Eccles. 9. v. 1.



### SENTIMIENTO XV. Y ULTIMO.

PROPONESE LA ESFERA DEL CIELO ABIERTA, y en ella la Corte de los Bienaventurados, y el Amor Divino, que es Christo nucstro Señor, enmedio, que mira á el alma, como quien la aguarda, y que de aquellos Celestiales Alcazares desciende grande resplandor, en el qual bañada el alma, mirando aquella inefable gloria, abiertos los brazos, y ardiendo el corazon en el deseo de gozar yá lo que tan cerca mira, dice con interiores asectos las palabras del Santo Rey David en el Psalm. 83. v. 1.

Quam dilecta tabernacula tua Domine, virtutum! concupiscit, & desicit anima mea in atria Domini.

## Estado.



STE es el ultimo de los quince grados por donde asciende el alma en la Via Unitiva, á la corona eterna, que es Dios; y hemoslo alterado de la orden con que lo puso el Padre Ugon, el penultimo, porque hace mas á nuestro proposito siendo el ul-

timo. Pues como quiera, que es aun viadora, no puede explicar mejor el fin á que anhela, y el camino de la eterna felicidad, por donde ha corrido esta noble, y generosa carrera, que con proponerse á la vista la gloria, y en ella presidiendo el Amor Divino, que ha sido su compañero, y su guia, su luz, y su esperanza, y su objeto, y ha de ser su premio, felicidad, gozo, y corona.

descubierto el corazon, recibiendo aquellas celestiales luces, y mirando aquellos eternos Alcazares, para dár á entender el gozo inefable que siente, de que se vaya llegando su deseado sin, y de vér yá como en primeras lineas en esta vida, lo que ha de vér de lleno en lleno, y gozar colmadamente en la eterna. Descubre el corazon al Señor, que lo ha herido, y abrasado en amor, para que vea, y reconozca, si en él hay cosa que no aspire desde el suego de su ardiente pasion, á la gloria de su beatissica vision, y para que aquella luz que la abrasa, essa misma la limpie, y purissique. Preside el Amor Divino en la Corte de la Bienaventuranza: porque por él se significa Jesus, Señor nuestro, Hijo eterno Tom. VI.

del Eterno Padre, de quien, y del Padre procede el Espiritu Santo, y en el qual como en una misma Esencia, y una misma Naturaleza, sí bien con distincion de personas, con inefable, y misteriosa union, viven, y descansan el Espiritu Santo, y el Padre.

- y como esta manisestacion de la gloria, se hace al alma, por quien murió el Rey de la gloria; muy justamente se representa presidiendo el Hijo en ella, sin embargo de la Dignidad del Padre, y de ser amor el Espiritu Santo; para significar á los hombres, que el Hijo del Hombre, que nació en tiempo, y antes de tiempo, es Hijo eterno del Padre eterno, es el que preside en la bienaventuranza, en orden al linage de los hombres, por haber encarnado, nacido, y muerto por los hombres, y assi es el premio, gozo, y corona de los mismos hombres; para que si nuestra naturaleza, y slaqueza temiere quando viere las eminentes, y soberanas luces de su Divinidad, espere, y se aliente quando vea las amorosas sinezas de su santa Humanidad.
- Está retratada la Corte celestial, y los nueve Coros de los Angeles, y el orden misterioso con que assisten los Santos, y almas bienaventuradas; para dár aliento al alma, con que vea en el triunfo á las mismas que se vieron como ella en la peléa, y gozando en la Patria, las que como ella padecieron el destierro. Las palabras con que se explica el alma, son santissimas, alabando los Alcazares, y Palacios del Cielo. Quam dilecta tabernacula tua, Domine Virtutum! Qué amables son tus tabernaculos, Señor, de las virtudes! Y luego pondera que son amables, aun mirados, y contemplados desde el suelo: Concupiscit, & deficit anima mea in atria Domini. Arde en deseo de ellos mi alma, y se deshace en su consideracion, contemplando en esta vida, el gozo, y bienaventuranza de la eterna. Como quien dice: ¿si solo el considerarlo es amable, quál será el verlo? Y si solo el contemplarlo, qual será el gozarlo? Y si assi son las primeras piezas meditadas, quales serán las mas retiradas, y poseídas?

## Efectos.

OS efectos del alma, á quien Dios manifestáre un poco en esta vida, de lo que se goza en la eterna, mas faciles son de juzgar, que de explicar. Porque en muchos Santos, que hemos leído haber gozado de estos celestiales favores, se han conocido tan maravillosos, y raros esectos, que aun ellos mismos, por no atreverse á referirlos con las palabras, los explicaron con el silencio.

6 Lo que se sabe de algunos, que han osdo musicas del Cielo es, que desde entonces han desestimado las de la tierra; no solo á la estimacion interior, que para essa basta la gracia á que assiste la mortificacion (como otra vez hemos dicho) sino al sonido exterior. De manera, que desde que oyeron aquellas celestiales voces, les parecian las musicas mas delicadas del mundo, sumamente desapacibles, y de ningun contentamiento al espiritu, ni lo que es mas á la naturaleza.

7 A otros, que ha manisestado Dios alguna pequeña parte de su hermosura, han quedado con tanta desasicion á lo hermoso de la mundo, que les parece respecto de lo eterno, desapacible, y seo, y que está despidiendo, y apartando de sí con su sealdad.

las potencias, facultades, y sentidos.

8 Otros á quien Dios ha manifestado aquella orden maravillosa del Cielo, y de la manera que en él habitan los espiritus Angelicos, y las almas bienaventuradas, el silencio con que obedecen, la tranquilidad con que aman, la serenidad con que contemplan, el descanso con que gozan; y despues han vuelto á vér la consusion, desorden, y perdicion del mundo; se han ido huyendo á la soledad, por no acordarse entre tan densas, y temerosas tinieblas, de aquella amable, y resplandeciente luz, y entre tanto desorden, de aquel orden. Y assi el alma, ilustrada con este conocimiento, le dice á Dios lo que San Pedro en el Tabor: que hiciesse alli su habitacion, (2) con las palabras del Santo Rey,

# Afectos.

Uam dilecta tabernacula tua, Domine virtutum! concupiscit, & deficit anima mea in atria Domini. Qué amables son, Dios mio, vuestros soberanos Alcazares! Arde el alma con el deseo, perece con el gozo, en sus primeros ambrales. O Señor de las virtudes! qué amables son essas moradas eternas! Solo el considerarlas deleyta, qué será, Señor, el habitarlas? Solo un rayo de vuestra luz enamora, qué hará quando se vean al Sol de vuestra Divina Cara? Si aqui solo el manisestarlo á nuestra turbada vista, es infinitamente amable, que será, Dios mio, intui-

Tom. VI.

tivamente mirando vuestro Rostro, y Esencia, sobre toda ponderacion deleytable? Si aqui, donde apenas basta el alma con las tinieblas del cuerpo, á penetrar el mas conocido objeto, es sumo deleyte contemplar en las cosas celestiales; qué será yá libre de las tinieblas, teniendo mas de lleno vuestra luz con que mirar; vuestra voluntad, con que amar; vuestra sabiduría, con que entender, pues todo esto, como sol resplandeciente, desde el mismo Cielo alumbra á las criaturas?

- Concupiscit, & deficit anima mea. Desea, y arde en descos el alma, y arde en amor, anhela, y arde en ansias: In atria Domini. Aqui, Señor, en las primeras moradas arde, desea, y anhela. Aqui en los primeros rayos, aqui en las primeras luces, aqui en esta vida, considerando la eterna, que será en la eterna, despojados de esta vida? Qué son, Señor, las primeras piezas de la gloria, sino luces de la gracia? Qué son, Dios mio, los primeros resplandores de esse gozo, sino los sentimientos del amor? Qué son los primeros atrios de la Jerusalén Triunfante, sino la maravillosa orden, y concierto de la Militante ? O Escultor inefable! qué admirablemente retratais con el pincél de vuestro Espiritu Divino en la Iglesia, las inefables propiedades, y calidades de la gloria! Quien sino vuestro saber pudiera hacer una imagen en el suelo, que se pareciesse al Cielo? Quien sino Vos, Señor, con el Espiritu Santo, pudierais esculpir en nuestro barro, las mas altas significaciones de vuestra Divinidad, las mas altas experiencias de vuestro Poder, los mas altos efectos de vuestro Entender, los mas delicados primores de vuestro Saber?
  - Cielo: los Angeles, los Arcangeles, las Dominaciones, las Potestades, los Principados, las Virtudes, los Tronos, los Querubines, los Serafines. Nueve Coros de ordenes os ministran en el suelo. Angeles somos (O! como Angeles vivamos) los que entramos en la Iglesia, por la primera puerta, con la primera tonsura, á egercer en ella el ministerio del Altar. Abren á los fieles los Hostiarios vuestro Templo, Angeles yá de superior coro, como lo son los Arcangeles. Enseñan al pueblo, y lo quietan los Lectores, como las Dominaciones. Ahuyentan los espiritus malignos, serenan las aereas tempestades Exorcistas, como vuestras Potestades. Dán luz á los Fieles, ministerio á los Sacerdotes, los

Acolytos, como á las Naciones, y Provincias los Principados. Leen vuestras escrituras, y con ellas reparten forcaleza, constancia, y caridad en los fieles los Subdiaconos, y se imitan en esto al coro de las Virtudes. Leen á los fieles, y enseñan, y declaran la magestad de vuestro Evangelio, los Diaconos, con la superioridad, y autoridad, que á Vos assisten los Tronos. Contemplan, obran, veneran el inefable Sacrificio, y ministerio de la Missa, y de vuestra Humanidad los Sacerdotes, como os contemplan, adoran, y ensalzan los Querubines. Ordenan á los Sacerdotes los Obispos, les dán en vuestro nombre poder, y facultad para tan alto ministerio, comunicandose en ellos, y en los demás coros, á la semejanza que á los otros coros comunican los rayos de su amor, y luz los abrasados Serafines. Y assi, si nueve Coros en el Cielo os gozan, nueve, Jesus mio, en la tierra os sirven: si allá os alaban, aqui os reverencian: si allá os vén, aqui os consagran: si allá os contemplan, aqui os ministran.

Otros nueve Coros de almas dichosas, y santas os assisi ren con inefable orden, y soberana harmonía. La Virgen Maria vuestra Santissima Madre, y Señora nuestra, hace sola coro sobre todas las Gerarquías del Cielo, assi de Espiritus Angelicos, como de almas bienaventuradas. Acompañala el Coro de los Patriarcas, de los Profetas, de los Apostoles, de los Martyres, de los Confesores, de las Virgenes, de los Continentes, de los Cenobitas, y Anacoretas. A esta semejanza otros nueve Coros os sirven en la Iglesia Militante, para encaminar las almas con el cayado, y la jurisdicion, quando no basta la doctrina, y el egemplo. La Iglesia entera representa á vuestra Madre Beatissima, en tantas partes por el Espiritu Santo declarada imagen suya. (b) El Pontifice Sumo, vuestro Vicario, preside, y vela sobre el mundo universal, succsor del Principe de los Apostoles San Pedro; los Cardenales, los Patriarcas, los Primados, los Arzobispos, los Obispos, y sus Ministros Jurisdicionales, y los Parrocos; todos unos á otros, para serviros se ayudan, se iluminan, y encaminan. Esta orden de los nueve Coros, que sigue el Clero, siguen con la misma virtud los Regulares, donde la prudencia de los Superiores, Generales, Vicarios, Provinciales, y los demás Prelados inferiores, atienden, y velan sobre sus subditos, ministrando utilissimamente en la Iglesia, ayudando á los Obisposo edificando las almas, con la pluma, con la doctrina, con el fa-

vor, y el egemplo.

- Estos nueve Coros, que compone la Gerarquía Eclesiastica, imita en alguna manera los estados universales de la Iglesia, los quales tambien son nueve como los Coros de vuestra Corte Triunfante. El primero de los Eclesiasticos, que representan las soberanas luces de vuestra Divinidad, los resplandores del Tabór, la grandeza del Cenaculo. El segundo de los Regulares, donde se expresan las perfecciones de vuestra Humanidad, la pobreza fanta del Pesebre, las glorias, meritos, y tribulaciones del Calvario. El tercero, las Religiolas Virgenes, en quien resplandece vuestra pureza. El quarto, las Ordenes Militares, que se deben á vuestra fortaleza. El quinto, los Anacoretas, que os adoran en la soledad. El sexto, las Doncellas que viven en el siglo en constante virginidad. El septimo, las Viudas, adornadas de devota castidad. El octavo, los Casados, en vinculo conyugal. El noveno, los Continentes, en penitente, y perfecta austeridad. Todos estos nueve estados, sirven, penan, padecen, trabajan, peléan en esta Iglesia Militante, para poblar despues la Triunsante.
- 14 En el estado Secular, en quanto representa vuestro poder, tambien alaban nueve Coros vuestro ser. Los Emperadores, á quien reconocian los Reyes; los Reyes, á quien veneraban los Principes; los Principes, á quien atienden los Potentados; los Potentados, á quien temen las Republicas; las Ciudades libres, los Grandes, los Titulos, los Varones: todos estos, si miran su obligacion, administran vuestra jurisdicion, y no les disteis el Poder, solo para mandar, sino para gobernar, é imitar vuestro poder. Disteis la jurisdicion temporal, para que ayude á llevar las almas á lo eterno; y que como el cuerpo sigue las operaciones del alma, assi lo secular siga lo que conviene al buen gobierno de lo espiritual. Con esto duran los Imperios, y se hacen mayores las Coronas.
- 15 Esta es, Jesus mio, la variedad, y hermosura de vuestra Iglesia Militante, imagen de la hermosura, y luces de la Triunfante. Esta es la que Vos con vuestra Sangre sundasteis, con vuestro Espiritu formasteis, con vuestro Zelo reformasteis, y con vuestra Providencia conservasteis. Esta es, Señor, vuestra Iglesia, y vuestro Cielo, en donde sa jurisdicion de los Superiores contiene

los inferiores: la humildad de los inferiores, hace tolerable el trabajo de los Superiores, en donde todos trabajan para serviros, y hacen meritos con que gozaros. El Pontifice con el gobierno universal; los Arzobispos, y Obispos, con el particular; los Parrocos, Sacerdotes, y Religiosos, con el individual: todos iluminandose, todos ayudandose, todos favoreciendose, todos advirtiendose, todos aconsejandose unos á otros, para hacer, y encaminar vuestro servicio en los unos, y en los otros.

- 16 Yá os ministran con el Sacramento del Orden. Yá os sacrifican con el Sacerdocio. Yá la jurisdicion contiene las ovejas con el cayado. Yá la predicacion las reduce con la voz. Yá la regeneracion del Bautismo, multiplica vuestra Iglesia. Yá la fortifica la Confirmacion. Yá la Penitencia, recoge al que naufragó. Yá la Eucaristía, con vuestro Cuerpo precioso lo sustenta, y fortalece. Yá el Matrimonio fecunda la Iglesia, y la Religion. Yá á los que ha criado, y sustentado la Fé en esta transitoria vida, arma la Extremauncion para la ultima batalla, y temeroso paso de la muerte.
- ¡ Qué gloria es vér estos ordenados Coros, estas maravillosas, y espirituales Gerarquías de la Iglesia Militante, y mucho mas, Señor, si embiasseis á ella paz desde la Triunfante! No turbe, Jesus mio, la discordia, lo que hace tan amable la concordia, y á csta admirable harmonía, á esta hermosa variedad, no la perturbe; no malogre la disension, los inetables efectos de vuestra Pasion. Sirvan los Eclesiasticos de egemplo á los seglares. Sirvan los seglares de defensa à los Eclesiasticos. La unidad de vuestro espiritu resplandezca en la unidad de vuestra Iglesia. Seamos todos unos en ella al vivir, los que en ella fuimos todos unos con el Bautismo al nacer: Un Dios, una Iglesia, un Bautismo. (c) Haya tambien una paz. ¿Qué no persuadiera lo espiritual, si la ayudára con su poder lo temporal? Qué no se mejorára en lo temporal, si yá le ayudára con su egemplo lo espiritual? Seamos los Eclefiasticos padres amorosos de los seculares. Sean los seculares hijos obedientes, y defensores de los Eclesiasticos. Resplandezca en estos el amor, el zelo, la prudencia, la paciencia. En aquellos la humildad, la fortaleza, la bondad, la templanza; á cada estado tocan sus virtudes. Poblad, Jesus mio, de virtudes, secundad de

perfecciones los estados. ¿Cómo podreis ser servido con discordias? Pacificad primero los animos, para mejorarlos despues. Con el ruido de las armas, cómo oirán vuestras inspiraciones, los que ni atendiendo á ellas las oímos, los que ni oídas las seguimos?

- Conducidnos paz, y quietud á estos egercitos. Las Coronas, que han de ser ornamento á vuestra Iglesia, se persiguen, las que pudieran dilatarse, se deshacen. Dejan vuestros enemigos en paz, y vuestros hijos unos contra otros, se buscan como enemigos. La guerra, que pudiera restaurar vuestro sepulcro, deshace la Christiandad; y el valor, que contra vuestros hijos es desecto, suera virtud loable contra vuestros enemigos. Unos á otros nos perseguimos, quando unos á otros siguiendoos nos devieramos seguir; y los que unidos sueramos suertes, divididos somos slacos.
- 19 ¡O quietese Europa, para que ceda el Africa, y buelva con el Asia á la Fé, que por iguales discordias perdieron! Quietese Europa, para que crezca con la paz la Religion en America. Este deseo arda en las almas devotas, y en la Iglesia Militante, primeras piezas, primeras luces de aquella Celestial, y Triunfante.
- Concupiscit, & deficit anima mea in atria Domini. Arde en 20 descos el alma de paz, y de concordia, concupiscit. Muere en vér tan tristes esectos con la guerra, & deficit. Desea ver solegado este inquieto mar de discordias, con la paz, concupiscit. Muere de vér los Reynos despedazados, y á terribles daños precipitados, con la discordia en la guerra, & deficit. Desea vér la fidelidad constante en los Vasallos, para assegurar el recto gobierno, y escusar la justa ira de los Reyes, concupiscit. Muere de vér rotos los vinculos de la lealtad contra los Reyes, y amenazados de gran castigo de Dios, y de los Reyes, los Vassallos, & deficit. Desca vér la heregía aborrecida, la Fé pura, la paz reynando, y coronada, concupiscit. Muere de vér la heregía, de los Catolicos llamada, y por lo menos solicitados los hereges, que no pueden venir sin la heregía, & deficit. Desea vér desterrada la guerra, constante la Fé, la lealtad assegurada, la justicia gobernando, concupiscit. Descacce con vér la Fé turbada, esclava la paz, y rebolviendo los Fieles, la discordia, & deficit.
- 21 O Señor! no pueda mas nuestra maldad, que vuestra Bondad! Quietadnos, corregidnos, pacificadnos con castigos,

Y,

que se aumente vuestra gloria. Que se pierdan las vidas, que se deshagan los Reynos, que anden rodando por el suelo los Cetros, y las Coronas, es daño tolerable, respecto de que no se pise vuestro Nombre, ni se ultrage con esto vuestra Fé. Mortales son los Reyes, y sus Coronas, mortales los Principes, y sus Reynos, mortales los Monarcas, y sus Monarquías; pero sea siempre el nombre de Dios, y su Catolica Religion inmortal. No lloren los Christianos la guerra por lo temporal, aunque esto solo bastará en animos leales, y rectos. Lloren con mayor dolor lo que se arriesga en lo eterno. Si la perfidia del Catolico rebelde, no tiene de donde asirse para defender su engaño, y promover su daño, de una espada desnuda se asirá. Y assi se defenderá la ambicion con la heregía, como si despues no engañasse la heregía á la ambicion. Con el socorro os vendrá el daño, Catolicos, que os desviais de vuestro Rey, y natural Señor: con el antidoto, el veneno, con el favor la perdicion, y con la salud, la peste.

Ay de los Reynos que se pierden en lo temporal! Dios los contenga, para que no se pierdan en lo eterno. Perdieronse á la gracia con la infidelidad; no se pierdan á la Fé con la obstinacion. Eslabonados ván los vicios, y no con menos fuerza se siguen, que unas virtudes á otras. Por la puerta que entra la traycion, poco despues he visto entrar, como sombra de aquel cuerpo, la heregía, y comenzando con grandes pretextos de virtud,

se acaba con grandes miserias, y vicios.

Tom. VI.

Assi como es la Fé la puerta de las virtudes en lo espiritual, es la fidelidad el fundamento mayor del descanso en lo poli-. tico. O Christianos, que gozais de paz, aunque sea atribulada! Si viesseis que fea es la cara de la guerra? Todos son males pequeños aquellos, todas estas calamidades grandes. Entra un egercito en el Reyno, que arrasa las Ciudades al expugnarlas: otro se halla dentro que las pierde, y consume al defenderlas. Padeciais en la paz tributos moderados; essos padeceis en la guerra, y con ellos rapiñas, violencias, incendios, crueldades, muertes, atrocidades, robos, facrilegios, miserias, y desdichas nunca oídas. La necesidad os asligia en la paz, ahora la irá del enemigo, ó la violencia del amigo, os quitará la hacienda con la vida. Las honras estaban seguras en la paz, las mugeres defendidas, la justitia libre, los inocentes amparados. Yá la guerra pisa las mas reservadas honras; violenta la honestidad, destierra la justicia, Tt

y á manos de los culpados, perecen los inocentes, y rectos.

Qué diferente es la que ja que resulta del Corregidor injusto, ó del Capitan violento? Quanto mas pronta la satisfaccion, quanto menos repetidos los agravios? No troqueis, Christianos, pequeñas peñas, por grandes calamidades, accidentes leves, por enfermedades aceleradas, y violentas. La paz mas desabrida, y penosa es alivio, respecto de la mas templada guerra, en la qual tanto daña el animo ayudando, quanto osendiendo, y expugnando el enemigo. Y assi, Fieles, pida, solicite, desee el alma paz en los atrios de la Iglesia, concupiscit: aborrezca la guerra, y en la consideracion de sus terribles esectos, descaezca, & descit. Jesus Padre elemente, Juez benigno, Rey perdonador, Señor pacisico, componed, quietad, y encaminad vuestros Catolicos para que sirvan, desiendan, promuevan vuestra Fé en la Iglesia Militante, y entren coronados á gozaros en la celestial eterna, y Triunsante.

### Documentos.

L que huviere recibido de Dios el favor de enseñarle algunas luces de su gloria en este destierro, es sacil de aconsejar; porque con ellas le vienen tantos esectos, y documentos, que en este caso sobra qualquiera advertencia. Pero para lo que habrá menester cuidado, y fortaleza, es para llevar con paciencia el peso de la vida, en la qual es suerza que ande tanto mas desconsolado, quanto mas se huvieren dado á conocer en esto miserable, y transitorio, aquello celestial, y eterno.

Las almas á quien Dios diere esta luz, tienen mas obligacion de suplicarle por su Iglesia, y por la Congregacion de los Fieles, pidiendole con perpetuas lagrimas, que temple su indignacion, y que contenga á su Justicia, su Misericordia, y Bondad. Pongale delante siempre la gloria de su Nombre, que consiste en la exaltacion de la Fé, y paz de la Iglesia, que es donde han de tener puestos los ojos las almas verdaderamente espirituales: y aunque les parezca, que no las oye su Divina Magestad, y no sientan consuelo en suplicarselo, no degen de llamar á sus piados puertas, que mas desea su Divina Magestad ayudarnos, que nosotros, sino que no halla en nosotros la disposicion para ayudarnos.

27 Acuerdese de lo que su Divina Magestad dijo, para en-

señarnos á ser devotamente importunos al orar, del que sue á pe. dir á su amigo unos panes, en hora tan intempestiva como quando se hallaba yá acostado: escusose primero, pero importunado se rindió. (d) Del Juez que no quiso hacer justicia á la viuda, ni por el recelo de ofender á Dios, ni por acreditarse con los hombres, y porque le importunaba la muger, le hizo justicia; (e) que estas, y otras parabolas las dijo su Divina Magestad, para ensenarnos á orar, pedir, llamar, importunar, clamar, Si forte exaudiat. Por si acaso se digna su piedad á socorrer nuestra necesi-

dad, y su bondad á perdonar nuestros pecados.

28 El alma en este estado, y en qualquiera otro, ha de entender, que el modo mas eficaz de pedirle, es el servirle; y que el primer paso para mejorar las almas es tratar ella de mejorarse; porque si todos hiciessemos esto, presto amaneciera el mundo enmendado, y remediado. Y aunque el pedir en la oracion es fanto, y bueno, tambien lo ha de acompañar con la mortificacion, haciendo penitencia al pedir, para que Dios se incline, y se ablande al resolver. Sigamos con esto las almas, el camino que enseñó el Redentor de las almas, el qual habiendo encarnado, y pudiendo satisfacer por ellas con la oracion, quiso que le acompañasse la mortificacion, naciendo en un pesebre, expuesto á los yelos, viviendo pobre, andando descalzo, ayunando, siendo perseguido, herido, crucificado, muerto, por templar la ira de su Padre, justamente indignado con nosotros. Con que no solo abundantemente nos redimió; sino admirablemente nos enseñó, que hemos de aplacar al Hijo, si queremos que bage la paz del Espiritu San-

to, como el Hijo aplacó al Padre: esto es, padeciendo por su amor, y nuestras culpas, obedeciendo á su Padre.

Todo lo que se ha escrito en este Varon de Descos, lo sujeta su Autor à la Santa Iglesia Catolica Romana, à la correccion de los Superiores, Doctrina de los Santos Padres, Concilios universales de la Iglesia, señaladamente del Santo, y Venerable Tridentino.

Tt z

AD-

-

# ADVERTENCIA.

L motivo que tuvo nuestro Venerable Obispo para escribir este ingenioso, y devotissimo Libro, le expone él mismo en la Carta Pastoral del principio, para los sieles del Obispado de Osma, donde tambien señala el tiempo en que se dedicó á su formacion, que sue en la Visita del año de 1657. desde Abril hasta mediado Julio, y esto mismo confirma el Doctor Magano, que le acompañaba como Visitador. (2) Dos obras tuvo su pluma por egemplar para la suya, la Via Regia Crucis del erudito Benedictino Aesteno, y la Philoréa del Glorioso Obispo de Geneva San Francisco de Sales. Estos dos escritos memorables, dieron impulso, á su pluma para que labrase otra obra nueva que mirasse al mismo fin de inclinar las almas al camino de la perfeccion, y de la Cruz. Como habia tantos años que la llevaba el Siervo de Dios tan prolija como se le mostró á una alma que restere en su Vida Interior; (b) pudo con ciencia práctica comprehender su importancia, y describirnos con el primor que lo hizo, la peregrinacion del Santo camino de la Cruz. Enviando este Libro á unas Religiosas, las dice el Venerable lo siguiente: Essa Dama envio á Vms. por si quisieren darle la profesion: en esse Libro la hallarán: leanlo Vms. y essas Santas en sus aposentos, que yo creo que no se la negarán, porque aunque comenzó como yo, acabó como Vms. En acabando de lecrlo entenderan el enigma. (c) Imprimióle de orden del Venerable Escritor en Madrid á los fines del año de 58. y principios de 59. su grande Amigo, y en otro tiempo condiscipulo en la Universidad de Salamanca Don Francisco Gracian de Berruguete, Secretario del Rey Nuestro Señor. A esta primera edicion, que se hizo en quarto, se han seguido otras muchas en Barcelona, Madrid, y otras partes. Y ultimamente el R.P. Fray Joseph de Palasox, año de 1664. le dió en el tomo quarto de su Coleccion, desde la pag. 515. Hacen memoria de este escrito Don Nicolás Antonio, (d) y el Obispo de Guadix Don Fray Miguél de San Joseph. (c)

<sup>(2)</sup> Posscion de la Causa del Venerable. num. 52. (b) Vida Interior, cap. 25. num. 11. (c) Carta para las Carmelitas Descalzas de Burgos, que guardan original en aquel Condentes (d) Bib. nov. hisp. p. 1. pag. 577. (e) Bibliog. Crit. Sac. tom. 3. pag. 402.

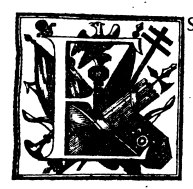
# PEREGRINACION DE PHILOTEA

AL SANTO TEMPLO, Y MONTE DE LA CRUZ.

PROLOGO, Y CARTA PASTORAL

A LOS FIELES
DEL OBISPADO DE OSMA,
JUAN, SU INDIGNO OBISPO,
falud, y eterna felicidad.

Mihi autem absit gloriari, nisi in Cruce Domini nostri Jesu Christi. Ad Galat. 6. v. 14.



STANDO para partir de la Corte el año de 1654. á servir esta santa Iglesia, me puso en las manos uno de los sujetos mas ilustres en sangre, letras, y egemplo; que hay en ella, un libro intitulado, Via Regia Crucis, compuesto por el Reverendo Padre Benedicto Aesteno, Preposito del Monasterio Assigeniense, de las pride

meras plumas de Flandes, assi en espiritu, como en todo genero de erudicion. Pidióme con mucho encarecimiento, que lo diesse á nuestra lengua, por la utilidad grande que de ello podia resultar: y habiendo suspendido la resolucion, hasta vér el Libro; lo seí con particular atencion, y gusto; porque sin duda se compone de las dos circunstancias, que hacen amable la leccion, que son dulzura, y utilidad.

II. Conocese, que aquel aventajado caudal que lo escribió, es hijo de la Augustissima Religion de San Benito, que tanto ha ilustrado la Iglesia con su enseñanza, y aun algunos siglos; (po-

co menos que sola) pues sin duda en ellos, sobre todos los demás estados, y profesiones, enseño el egercicio de las sagradas

letras, y todo genero de buena, y santa disciplina.

III. Despues de haber lesdo este tratado, huve de suspender el obrar, y aun el acordarme de él, ocupado en el Episcopal Ministerio, que apenas deja tiempo para respirar, y mucho mas al comenzar á servirlo en alguna Iglesia, por haber de tomar conocimiento, y dár assiento, y direccion á todo lo que toca á su gobierno. Pero este año de 57. partiendo á la visita de este Obispado, y juzgando que por las mañanas, antes que los subditos diesen materia al egercicio Pastoral, por estár aún recogidos, habria algun lugar para obrar en esto, sin faltar al principal empleo de mi osicio, lo trage conmigo para egecutar este intento.

IV. Volvilo á leer, para trasladarlo á nuestro idioma, mas hallé en mí tanta repugnancia, ó para decirlo con mayor conocimiento, tan poca habilidad, que me pareció, que no sería traducir, sino deslucir esta obra; assi porque no es facil pasar de un idioma á otro, la propiedad, que tienen entre sí sus locuciones, como porque tampoco le es el ajustarse los estilos particulares de los Autores; pues assi como son diferentes los rostros, y los entendimientos, lo son comunmente los conceptos, frases, y maneras de hablar, y aun todas las demás humanas operaciones.

V. Con esto mo pareció dejar el asunto, y reservarlo para el otra pluma de mayor destreza, aunque por no dejar de aprovecharme á mí, y á mis subditos de tan excelente argumento, como ensalzar el camino de la Cruz, resolví hacer otra obra á la vista de su imitacion, tomando de esta algo de los nombres, y de la idéa, que formó para sí aquel erudito Ingenio, pareciendome, que en esto hacia buenos osicios al Autor, á los Letores,

y á las almas de mi cargo.

VI. Al Autor, con no deslucirle una obra tan perfecta, y llena de erudicion, haciendo que pareciesse menos hermosa en nuestra lengua, que en la que él con tanta propiedad la escribió. lA los Letores, pues verán con alguna diferencia tratado este santo asunto; porque en el latin hallarán gran suerza de autoridades, y aqui puede ser, que hallen tan esicaces razones, que no queden menos persuadidos, y convencidos con estas, que con aquellas. A las almas de mi cargo, á quien principalmente se endereza siempre la doctrina, y mi cuidado; porque les ofrezco la

mas sustancial, util, y santa enseñanza, que el Pastor puede, ni debe dár á sus ovejas, que es criarla con la leche de la sangre de Christo, y sustentarlas con el pan de sus dolores, y penas, reducidas á la práctica, veneracion, y amor ternissimo al Misterio excelente, é inesable de la Cruz.

VII. Porque sin duda alguna, Fieles, la materia de este tratado, que se reduce á exhortar á que padezcamos por Dios, y lloremos nuestras culpas, tiene cinco propiedades admirables, y sumamente amables, y estimables; de las quales se habla con mayor dilatacion en esta obra, y aqui los apuntaremos, por servir este breve discurso de Carta Pastoral, de Dedicatoria, y Prologo: y estas son, la excelencia de la Cruz, su utilidad, su necesidad, su discultad, y con essa misma su dulzura, y suavidad.

VIII. La excelencia, porque el camino de la Cruz es el mas superior, y noble, que puede considerarse; antes bien, este solo es el noble, y superior. Pues si la nobleza se toma del origen, habiendo sundado, platicado, enseñado, é instituído el Hijo Eterno de Dios hecho Hombre, que como Dios es origen de todo lo bueno, y santo, y como Hombre es descendiente de Reyes, y de las primeras cabezas del mundo, que sueron los mayores Patriarcas; forzoso es, que tenga en sí la superioridad, y excelencia, que trahe consigo tan ilustre, y claro origen: y assi con gran razon están acreditados los Habitos Militares, de insignia conocida de nobleza, por ser Cruces; porque no hay en esta vida otra alguna mas noble, y excelente que la Cruz.

IX. Conocese no solo en esto la excelencia de la Cruz, y en lo que es venerada en el mundo por todos los Principes, y Reyes, y tanta suerte de gentes; sino por la ponderacion con que el Hijo Eterno de Dios habló siempre de ella: porque siendo la misma humildad este Divino Señor, y diciendo de sí, que era gusano, y el oprobio de las gentes; (a) pero en llegando á la Cruz, siempre habló de ella con grande magnificencia, llamandola su Trono, y el Teatro de sus glorias: y al ponerle en ella, su Exaltacion: Oportet exaltari filium hominis: (b) cum exaltaveritis filium hominis, (c) cum exaltatus fuero á terra omnia traham ad me. (d) Que sue decir, quando suere entronizado en la Cruz, todo lo venceré, y conquistaré. Y assi, con razon le llamó Principado el Profeta,

<sup>(</sup>a) Ego sum vermis, & non homo, oprobrium hominum, & abjectio plebis. Psalm. 21. v. 7.
(b) Juann. 12. v. 34. (c) Idem 8. v. 28. (d) Idem 12. v. 32.

quando dijo: Et factus est principatus super humerum ejus. (e) Como si digera: su Cetro, su Imperio, su Corona, lo trajo sobre sus hombros; porque su Cruz sue su Imperio, su Principado, su

Cetro, y su Corona.

X. Pero assi como es nobilissima señal la Cruz, es mucho mas noble el Misterio que en ella se representa, quanto lo es mas el alma que el cuerpo, y el espiritu, que lo animado por él. Porque la Cruz, Fieles, es una sagrada señal, en la qual se significan los dolores, y las penas del Señor, y la humana Redencion, que con ellas obró el Redentor de las almas; pero las mismas penas, dolores, afrentas, azotes, heridas, é ignominias, y la muerte que padeció su Bondad, essa el alma verdadera de la Cruz.

XI. De aqui resulta, que me parece, que puede bien defenderse, que el camino de la Cruz en el Señor, y en nosotros, es mas excelente, y noble, que la misma Cruz. Porque si este misterioso camino consiste en padecer en esta vida mortal, penas, mortificaciones, dolores, lagrimas, penitencia, y afrentas por Jesus, y essa es el alma de la Cruz, y la Cruz es la que explica, y señala, y acredita aquellas penas, y es toda su explicacion; forzoso es, que sea mas excelente el Misterio, y el espiritu, que la misma explicacion. ¿ Qué importaria, que todos anduviessemos cargados de Cruces de madera, si nos faltasse el espiritu interior, y el dolor, y penitencia? Qué importaria la exterior profesion sin la interior mortificacion? Qué importaria la apariencia, sin la sustancia? Qué importaria lo que parece, sin aquello que es? Como no importa que padezca el cuerpo, si no le dá su interior valor el alma, ni padecer innumerables trabajos, si no se hacen Cruz con darles honesto, y santo motivo, y aplicacion.

XII. No sé si diga, que no veo otra cosa en esta vida, que trabajos, y dolores; pero poquissimas Cruces, al respecto de las penas. Todo es padecer, y en los tibios como yo, muy pocos merecimientos. Los superiores tienen superiores penas. Los subditos naturalmente padecen penas de subditos; los unos al mandar, al obedecer los otros. Los pobres padecen satigas, y trabajos; pero los ricos, incansables, y miserables cuidados. Los que penan, yá penan de su cosecha; pero los que con ansia procutan gozar, con mayor dolor padecen dentro de los mismos gozos.

XHI. Estas son; Fieles, las penas de los mortales: mas donde están los merecimientos? Este es el tormento; pero donde está la Cruz? O engaño de la humana condicion! Damos las estpaldas al padecer, y negamos las al merecer! O para decirlo com mas propiedad; damos el corazon á los gustos, el pecho á las penas, y al merito las espaldas. Padecemos, como si mereciessemos, y merecemos, como si no padeciessemos.

XIV. La causa de esto es porque en el mismo padecer buscamos el gozar, y baylamos dentro de las mismas penas. Rodeza dos de dolores nos holgamos, y hacemos risa de nuestras mismas miserias. No es yá quien nos recrea el gusto, sino el engaño; porque tenemos al mismo engaño por gusto. Huyendo de las faria gas, buscamos mas no hallamos los deleytes. El olvido de las penas tenemos por gozo, y el divertir nuestros malos, abrazamos como bienes.

XV. Y assi el intento de este tratado, al mas devotas, no tira principalmente á ensalzar la Cruz material del Señor, digna
por todas razones de venerarla, y reverenciarla con profundissimo asecto; porque esso, qué Catolico de duda? Sino de ensalzar
la Cruz formal, y espiritual de padecer por el Señor, y seguirlo
con santa, y persecta vida, pureza de consiencia, y de intencion:
y para esso sujetarnos, y rendirnos, y humillarnos á llevar la
Cruz de los preceptos divinos, y consejos, y conocer quanto vale, y quanto aprovecha el imitarlo: y que solo son excelentes, y
grandes, é ilustres, y valerosos, sabios, y prudentes, y essorzados, los que siguen práctica, y persectamente con el dolor, lagrimas, y penitencia, el camino de la Cruz.

bles fon en el mundo excelentes, claro está, que no hay tal fortaleza en esta vida, como vencerse á sí mismo, y mas por tan excelente motivo, como el de agradar á Dios; ni hay tal valor, y aliento, como avasallar con el espiritu todo el poder del Demonio, mundo, y carne; ni hay tal lealtad, como ser sieles á los mandamientos, consejos, inspiraciones Divinas; ni tal sabidumandamientos, consejos, inspiraciones Divinas; ni tal sabidumandamientos; ni tal manera esto temporal, que se consiga lo eterno; ni tal nobleza, como ir siguiendo en Cruz al Hijo Eterno de Dios, Rey de Reyes, y Señor de los Señores, que vá adelante penando, y es origen, y principio, sin principio, de modo lustre, y nobleza.

Tom. VI.

XVII. La utilidad de esta nobilissima materia, ella misma se está manisestando; porque no hay cosa mas util en lo criado, que llegar á gozar del Criador; y en todas las humanas operaciones, todada utilidad se toma de los medios proporcionados, para conseguir el sin. En tanto es util el tratar, y contratar, en quanto con ello se grangean las riquezas. En tanto es util el servir á los Principes, en quanto con ello se consiguen las honras. En tanto es util el pelear, en quanto con ello se consigue la sama,

los puestos, y la grandéza.

XVIII. Pues si el camino de la Cruz, no solo encamina, y guia, sino que assegura la salvacion de las almas, y el gozar las selicidades eternas, y el escapar de los eternos tormentos, y el vér á Dios para siempre, y el ser ciudadanos de aquella eterna Ciudad, y consortes de los bienaventurados, y compañeros de los Angeles, y Santos, y herederos del Padre, y coherederos del Hijo, y moradas del Espiritu Santo, y vér el rostro de aquella Senora, que es templo vivo, é inmaculado de toda la Santissima Trinidad; qué medio, qué camino, que disposicion puede ser de igual utilidad á aquel que todo esto solicita por su medio, ca-

mino, y disposicion?

XIX. Y aqui, hijos, y hermanos mios, podiamos fokar el raudal de las lagrimas, llorarme yo, y lloraros, y llorarnos todos, de que estemos tan ciegos, y desatinados, que por esto caduco, y transitorio, no haya penas que no se padezcan, ni mares que no se naveguen, ni montes que no se taladren, ni peligros á que no se expongan los hombres, quando todo lo vano viene á parar en siete palmos de tierra, y una pobre, y deslucida mortaja, una cuenta cierta, una sentencia formidable, unas penas eternas: y por aquella felicidad que se le conoce el principio, y no se conoce el sin, aquella gloria, que no conoce las penas, aquellos gustos, que no conocen disgustos, aquellos deleytes, que no conocen pesares; no solo husmos de emprehender este glorioso, sane to, valeroso, y util camino de la Cruz; pero aún la aplicacion de los mismos necesarios trabajos que padecemos, nos olvidamos, ó no queremos hacer.

XX. No hijos, y hermanos mios, abramos los ojos á lo celestial, conozcamos el engaño, y locura de esto temporal: y pues al humano corazon ordinariamente le gobierna la utilidad, y á esse punto conspiran sus lineas, busquemos eternas utilidades, x

conveniencias, y no nos contentemos con lo momentaneo, ni menos que con lo eterno.

XXI. Propuesta la excelencia, y la utilidad del camino de la Cruz, se conoce facilmente la necessidad. Lo primero: porque lo excelente, y util en alguna manera se hace necesario á los espiritus generosos, y grandes, como son de su naturaleza los hombres, por ser criados solo para Dios, y para la eternidad; porque en esta vida dos cosas son las mas amables, y las que nos llevan, y por las que anda siempre de pretendiente este nuestro inquieto, y ambicioso corazon, que son honra, y provecho; y si el camino de la Cruz es honrado, como digimos, y util, como acabamos de decir, claro está que nos necesita á que lo sigamos con una necessidad de decencia, y conveniencia, si no es que volvamos las espaldas, viles, perezosos, é infames, á la honra, y al provecho.

XXII. No parece que puede ser cosa mas deslucida en el mundo, que aquella que en sí, ni tiene provecho, ni honra; porque sin honra, es infame, y sin provecho, inutil, y por esso despreciable: y assi son todos aquellos, que huyendo del camino de la Cruz, y de lo eterno, y bueno, buscan honras mundanas, y perecederas, y utilidades ligeras, y caducas; pues aunque para esto transitorio parezcan honrados, y aprovechados, son para lo celestial, que es lo que pesa, vale, importa, y dura, despreciados, inutiles, y viles.

IXXIII. Pero aun esta necesidad del camino de la Cruz, no se queda en terminos de congruencia, por util, y por honrada, y por medio proporcionado para conseguir la verdadera honra, y utilidad; sino que es necesaria, como medio preciso á la salvacion: pues de la manera que dijo el Señor: Que si el hombre no renaciere por el Bautismo, no puede conseguir la vida eterna. Nisi quis renatus su fuerit ex aqua, & Spiritu Sancto: (f) assi dijo. Sed si pænitentiam non habueritis, omnes similiter peribitis. (g) Y assi dijo: que sino sue se exaltado el Hijo del hombre (con que explicó el Misterio de la Cruz) no se conseguirá la vida eterna, (h) y en aquella exaltacion entramos todos, y en aquella condicion suimos comprehendidos todos, y á aquella soberana vocacion de la Cruz suimos llamados todos. Porque aunque el Señor solo nos redimió; pero aquel sa-

Tom. VI. VV 2

(f) Joann. 3. v. 5. (g) Luc. 13. v. 5. habueritis. Sie legunt. S. Germ. & S. Mart. Tuston. apud Sabat. tom. 5. edit. 1751. (h) Joann. 12. v. 32.

grado instrumento donde fabricó la redencion, nos lo dejó como en testamento, para que con él, y por él anhelemos á su santa imitacion.

XXIV. Como si digera, si quereis ser exaltados conmigo, morid en Cruz como yo. Morid conmigo, y sereis exaltados, y consepultados conmigo, y resucitados conmigo, y subireis al Cielo conmigo, y todo esto lo debereis á la Cruz. Este sue el discurso de San Pablo, quando dijo: Si tamen compatimur, ut & conglorificemur, (i) donde aquel compatimur, que dice unidad de padecer, no significa unos con otros, sino con el que padeció por nosotros, pues si nuestras penas no se juntan con sus penas, e qué importan, ni que pesan nuestras penas?

XXV. Cruz nos ha de salvar, Fieles, y sin Cruz, es impossible salvarnos. Es menester padecer en esta vida penando, ó en la otra purgando. Cruz nos ha de salvar, Fieles, la del Redentor, por lo que penó con nosotros; la nuestra con lo que sucremos penando por él. Cruz nos ha de salvar, Fieles, porque es menester, ó no pecar, ó llorar. Cruz nos ha de salvar, Fieles, porque

quien pasa por el pecar, ha de pasar por el llorar, y si no pasa por el llorar aqui, ha de pasar por el llorar allá.

XXVI. Con lo qual, Fieles, solo podrá dejar de penar, el que sabrá dejar de pecar, y assi como no hay quien no peque, no debe haber quien no pene. Aun los mismos que algunas veces no pecan, deben penar para que se desiendan del pecar. Mortificada la carne por el espiritu, manda el espiritu á la carne. No podrán mortificarla sin penar, ni sin penar sabrán dejar de pecar.

XXVII. Con esto puede verdaderamente decirse, que el camino de Cruz, no solo es excelente, y util, sino necesario: y mas habiendo dicho el Señor: Que el que quisiere ir imitando sus pisadas, tome su Cruz, y lo siga; (k) y si no hay otro camino para el Padre, que el del Hijo, (l) ni otro camino para el Hijo que el de la Cruz; seguro es, que solo el camino de la Cruz por el Espiritu Santo, nos lleva al Padre, y al Hijo: ¿y quien no anda en este camino, en donde piensa pasar? Tambien la dificultad del camino, Fieles, mirando á la naturaleza, no es pequeña, vencer la carne con el espiritu, al mundo con el desengaño, al Demonio con la gracia; pero esta dificultad no ha de servir para acobar-

<sup>(</sup>i) Ad Rom. 8. v. 17. (k) Si quis vult post me venire, &c. Matth. 16. v. 24. (l) Nemo venit ad Patrem nis per me. Joann. 14. v. 6.

bardar el animo, sino para esforzar el deseo, avivar el esfuerzo, poner todo cuidado en la empresa, y dár aliento á la egecucion.

XXVIII. Ninguna cosa grande comunmente suele ser facil. Quanto cuestan los puestos, y las honras de esta vida conseguidas, y aun comunmente, ni conseguidas? Al peso de su grandeza se mide en ellas su dificultad, cuesta mas tiempo, hacienda, y sudor lo que mas vale.

XXIX. Siendo esto assi: no era conforme á la grandeza de la empresa, que suesse facil el camino de la Cruz, si es medio de conseguir lo eterno. Por qué ha de ser disscultoso lo que es disposicion de alcanzar un fin tan grande? No puede ser ligerissimo en los medios, lo que trahe consigo infinitas conveniencias.

XXX. Poco se estima aquello que cuesta poco, y por el contrario, mucho lo que se compró á gran precio. Vida eterna, bien merece vida, y muerte temporal: varato es darme lo eterno por lo caduco: buen concierto, comprar oro con el vidrio, diamantes con el polvo de la calle. Penas breves, gozos que nunca se acaban, nadie lo desechará. Pongamos los ojos en el sin, y nos parecerán facilissimos los medios, la discultad se hará facilidad, con tener presente la gloria de tan excelente empressa.

XXXI. Con la dificultad proponemos la dulzura, y suavidad del camino; porque la alma, Fieles, de aquella dificultad, es esta facilidad. La Cruz del Señor es aspera por asuera, y toda ella panal de miel por adentro. Rigor para el cuerpo, y suavidad para el alma. Lo exterior desagradable, lo interior apetecible: y assi como nuestras operaciones son dificultosas comunmente, y tristes, y congojosas, y llenas de dolor, y fatiga, por la debilidad de nuestra naturaleza, que en todo suda al obrar, y por el contrario las de Dios, como nacen de su misma Omnipotencia, son faciles, y suaves, dulces, y llenas de grandissimo consuelo; assi las operaciones interiores del camino de la Cruz, como todas son de la gracia, trahen consigo facilidad, alegria, dulzura, y suavidad incresble, como se verá en este Tratado con palpable claridad.

XXXII. Dividimoslo en dos libros. En el primero se dibuja (assi suera con proporcionadas lineas) el alma, que asida á la naturaleza, desconsiada de la gracia, no quiere entrar en el camino util, y excelente, suave, y suerte, misterioso de la Cruz; y á quien pareciere es muy sobrada su porsia, y las réplicas que le ha-

ce al Divino Esposo, para no tomar la Cruz, mirese á sí mismo, y considere, quantas veces se ha defendido de Dios, quantas no le ha querido responder llamado, quantas no le ha querido creer persuadido, quantas se le ha huído, y conquistado, quantas siguiendolo lo ha dejado; y crea, que todo aquello lo hizo por darse á sí, y á su gusto, y apetito, y negarse al camino de la Cruz.

XXXIII. En el segundo libro explicamos su dulzura, y suavidad practicamente, y los pasos, tribulaciones, medios, y remedios, esectos, y asectos, por donde se llega en este ultimo camino del trabajo, á la Corona. En él proponemos tambien las
luces, y socorros admirables de la gracia, y de la misericordia, y
la suavidad, y facilidad-con que se vence con ella, lo que parece
tan arduo á nuestra naturaleza. Con esto podrán conocer las almas, que en estas bodas del Cielo, como en las que honró el Senor en Caná de Galiléa, al fin de ellas se reserva el mejor vino: (m)
muy al rebés de las del mundo, cuyos deleytes, vanidades, y locuras tienen dulcissimos los principios, y amarguissimos los sines.

XXXIV. Para hacer mas sabroso este tratado, y que suesse tolerable la rusticidad, y desaliño del discurso, y del estilo (al sin como de Pastor) usamos del antiguo de los Dialogos, entre el alma, y Dios, acreditado en todos tiempos, con admirables tratados, assi de la Escritura Sagrada, como de otros Varones insignes en toda suerte de erudicion.

XXXV. Notorios son los libros del Santo Job (aunque aquel fue suceso, y no parabola) que es de lo mas delgado, y eloquente que hay en las Divinas letras. Harto tienen de esto los Psalmos del Rey Proseta, y no poco los Cantares de su hijo Salomon, ni falta de ello á los demás Sapienciales.

XXXVI. Los Santos tambien eligieron este estilo, y San Bernardo en algunos versos, muy propios de aquel espiritu altissimo, y suavissimo, y San Buenaventura en prosa, hicieron meditaciones dulcissimas en Dialogos á este intento. El Venerable Tomas de Kempis, en aquel librito de oro del desprecio del mundo, sigue en el modo, y la sustancia el mismo estilo. Y Ludovico Blosio, uno de los misticos mas acreditados, sua por estos mismos pasos.

nitencia, y honor de la Apostolica Religion de Santo Domingo, hizo otro espiritual tratado entre el alma, y la Eterna Sabiduría; y el gran Taulero de la misma Religion. Y aquel rio caudaloso de eloquencia, y espiritu, el Venerable Maestro Fray Luis de Granada, de quien podian en alguna manera decir los que han escrito en lo mistico despues de él: Et de plenitudine ejus nos omnes accepimus (n) (por no dejar cosa buena sin rocarla) tambien acredito este modo de escribir.

XXXVIII. No puede negarse, que se declaran mejor los asectos con interlocuciones sentidas, que con dilatados discursos. Mejor se explica el alma en sus conceptos, impugnada que aplaudida. El entendimiento satigado con la contraria opinion, dá mas suerza con su razon al discurso: cobra aliento en la misma vejacion. Danse tambien las manos lo material, y formal en los Dialogos, para recrear el animo del oyente, y enseñarso. El cuento, y las siguras, y los sucesos, tienen divertida á esta porcion inferior: los discursos, las razones, los argumentos preguntas, y respuestas, recrean la superior. Es vér una batalla mental, en la qual la suspension assiste con ansia de saber en qué parará el sucesso, y á qual de aquellos discursos le corona el vencimiento.

XXXIX. Quisimos llamar Philotéa, y no Staurophila á esta ilustre seguidora de la Cruz, que proponemos; porque aunque Staurophila quiere decir amante de Cruz, y Philotéa de Dios; pero es tan poca la discrencia, que vienen á ser univocos los dos nombres, y es mas dulce para la pronunciación, y la lectura el segundo.

XL. Tuvimos tambien presente á otra Philotea Francesa, que instruyó otro Presado de aquella nobilissima Nacion, sin duda alguna excelente, en espiritu, en letras, y en esoquencia christiana, que tradujo en nuestra lengua un ingenio de los mas floridos de este siglo; y nos ha parecido, no inutil emulacion, sino espiritual, y santa, que si una Philotéa Francesa sue instruída de aquella delgada pluma, otra Philotéa Española instruyesse á las demás, con manifestarse humilde seguidora de la Cruz, sino igualmente aplaudida en la gracia, y elegancia del estilo, por lo menos, no desigual en la gloria del empleo, y grandeza del asunto.

- **!**: )

<sup>(</sup>n) Joann. 1. v. 16.

dores, por diferentes caminos el alivio de sus penas, y el procurar reducir el destierro á patria, la calamidad á gozo, y hacer

premio, y honor del castigo, y de la afrenta.

Vivia en ella Philomeno, un varon noble, y respetado de toda aquella region, poderoso de los bienes de fortuna, y acreditado en los de naturaleza. De su yá difunta muger Hierotéa, heredó con la soledad tres hijas, que en la slor de su edad, y con la de su hermosura, arrebataban los ojos de la juventud lozana de aquella ilustrissima Ciudad. La mayor de estos tres engaños de los mozos, y envidia de las doncellas de Tarsis, se llamaba Philotéa, la qual nació en el dia que celebra la Iglesia el Misterio inesable de la Cruz, y por el ingenio, juicio, prudencia, y capacidad, sue siempre el gozo, consuelo, y alegria de sus padres.

La segunda hermana se llamaba Honoria, y conveniale el nombre á la condicion, por la propension con que aspiraba á las honras, grandezas, riquezas, y selicidades temporales; puesto su corazon en esta vana ostentación, y apariencia de las cosas.

4 La tercera sellamaba Hilaria, y muy propiamente, porque todo su desco aspiraba à los deseytes humanos, holgarse, entretenerse, divertirse, teniendo por la suma, y la mayor de sus

selicidades, estos ligeros, y breves contentamientos.

De las tres hizo Dios á la primera, sin duda alguna en todo la primera (qué no siempre hande llevarse la gracia, ni las
gracias las segundas) mas generosa en los dictamenes, mas delgada en los discursos, superior en la hermosura del cuerpo, y
con mas soberanas inclinaciones en la principal del alma. Habiala dado Dios algunas luces para que lo siguiesse; pero ella, ó no
lo entendia, ó se resistía, y yá la verdura de los años, yá los lazos de oro de la hermosura, felicidad, y riquezas la tenian cautiva, y aprisionada, Finalmente, era esta discreta doncella, sobre
muchos llamamientos, en lo exterior virtuosa, y sin luz, y engañada en lo interior.

Acostumbraba el padre de estas tres doncellas, permitirles la honesta recreacion, de que suessen algunos dias á una huerta suya, que comprehendia diversidad de jardines, y era de las mas deleytosas, y agradables, que habia en aquella hermosisima campaña: en cuyas margenes se estendian unos prados amenissimos, que hacian plaza espaciosa, y especiosa, á una selva esAL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. I. 347

pesa de alamedas repetidas, por grande trecho de tierra, recrea-

cion, y ornamento de aquella populosissima Ciudad.

7 Era el dia de la Cruz Santa de Mayo, tiempo en que parece que produce flores la Primavera, solo para coronarla, quando con moderada familia salieron las tres doncellas de casa muy de mañana; y despues de haber dado algunos paseos por las calles, y jardines de su huerta, les obligó una travesura, permitida, y natural (ó la humana condicion, que tiene por pena qualquiera clausura, por muy amena que sea) á salir á los prados, que miraban á aquel dilatado bosque.

8 Philotéa con la memoria del dia de la Cruz, y de su nombre, dijo á sus hermanas, Honoria, é Hilaria, que pues comvidaba el tiempo, y la devocion, suessen juntas á adorar en una suntuosa Hermita, que estaba en lo interior de aquella selva, á la Cruz del Señor, cuyo Misterio dió su nombre, y dedicacion al Templo; con que harian virtud la recreacion, merito de la fatiga, y devocion de la amenidad, suavidad, y dulzura del tiem-

po, y de la mañana.

9 Respondió á esto Honoria, proponiendo algunos inconvenientes, y diciendo: que iban menos acompañadas de lo que á su nobleza se debía, y que no era conveniente por una ligera devocion perder, y aventurar el credito de su ilustre calidad: que podria ser que el mismo dia, y á la misma devocion concurries se toda la nobleza de Tarsis, y que notaría la poca pompa de su samilia, y el menos cuidados ornamento de sus personas, con que de aquella mal propuesta, y peor egecutada peregrinacion, solo conseguirian deshonor, astrenta, y deslucimiento.

10 Hilaria siguió el parecer de Honoria, aunque con diversos motivos, y añadió á la fatiga del camino su tristeza, y soledad; y que quando salian á recrearse, no era bien elegir una cansada romería, de la qual no podian conseguir otro fruto, que pesadumbre, y molimiento. Que tampoco cresa que irian de Tarsis personas algunas á aquel Templo, teniendo otros dentro
de la misma Ciudad, en donde con mayor comodidad podian
satisfacer á la devocion del dia: con que todo sería cansarse con
trabajo intolerable, sin gusto, ni recreacion alguna.

volvió la discreta Philotéa á persuadir á sus dos hermanas, que la siguiessen á visitar el Santo Templo de la Cruz, en su dia; pues ni su conocida calidad necessitaba de mayor auto-

Tom. V1.

Todavia las dos hermanas se desendieron, y no quisseron seguir á Philotéa, diciendo, que ellas se quedarian en aquellos amenos prados, huerta, y jardines, entre tanto que con su devocion intempestiva, egecutaba una cansada, y no necesaria

peregrinacion.

13 Pero la determinada Philotéa, no solo por el empeño de su propio parecer, y opinion, sino por algun superior impulso, y soberano movimiento, sin rendirse en su proposito, ni desamparada de sus hermanas, y lo que admira mas, de todas las criadas de su samilia, que ninguna quiso seguir el camino de la Cruz; partió de alli, diciendo, que la aguardasen, que volveria con brevedad, y reconociendo una senda, que acaso un vi-

llano le dijo, que guiaba al fanto Templo de la Cruz, comenzó su religiosa jornada.



# CAPITULO II.

PIERDESE PHILOTEA EN SU PEREGRINACION, pide socorro á Jesus con vivo sentimiento, y tiernas lagrimas.



Eguia la estrecha senda de su camino Philotéa á adorar en su Santo dia á la Cruz, no sin tristeza, cuidados, y temores; porque el verse desamparada de sus hermanas, y familia, habia puesto su animo en afliccion, y sentia versas tan faciles á lo

vano, y tan graves á lo bueno; tan gustosas á la recreacion, tan torpes, y disgustadas á la devocion; al camino de los deleytes li-

geras, al de la Cruz muy pesadas.

2 Consideraba, que en toda aquella familia no huvo una que la siguiesse en su peregrinacion, todas asidas á lo deleytable, sin querer pasar por el camino de la Cruz, de lo deleytable á lo util. A esta pena se anadia la de verse sola, y sin consuelo, siguiendo un camino incierro, sin guia, y sin compañía: aquella para que la condugesse al Templo de sus deseos, esta para que se aliviasse la soledad, y satiga de sus penas.

Revolviendo estas imaginaciones, y yá no poco cansada de estos cuidados, iba caminando con temerosos, aunque determinados pasos, siguiendo su santo intento, quando á una hora larga de distancia, sue haciendose la senda mas estrecha, y formando otra, que parece que osrecia por diversa parte, principio desde el bosque á su salida; con que yá mas dudosa, y turbada sue caminando derechamente por ella. Anduvo mayor espacio de tiempo, quando la slevó aquella angosta vereda á lo mas interior de la espesura, y en un ameno prado, que formaba una brevissima plaza á la alhameda, trabajada del camino Philotéa, y de la consussima grande en que se hallaba, se assentó al pie de un alamo, y vencida del sueño de su fatiga, y cuidados quedó por breve rato dormida.

4 No dejan los cuidados dormir, ni velar al atribulado: velar no; porque oprimen de manera al cuerpo, que ultimamente lo entregan al sueño atado: ni dormir, pues apenas comienza su descanso con el sueño, quando le despiertan las penas que padece el animo congojado. Assi Philotéa, á menos de un

quarto de hora, despierta de su sueño, ó suspension, abrió los ojos, y se halló en aquella temerosa soledad, y en la clausura estrecha de aquellas paredes de arboles, por todas partes sitiada de

penas, y de temores.

Volvió los ojos para buscar el camino que dejó, y halló que como las lineas al centro, assi conspiraban diversidad de sendas de la selva á aquel breve circulo que hacia la florida plaza que alli formó la naturaleza. Viendose en tan terrible turbacion, mirando á todas partes, sin hallar cierta salida á su consusa esperanza, volviendose á Dios le dijo con lo mas intimo de su alma:

6 Buscaba, Señor, la Cruz, y he hallado antes de llegar á vuestro Templo, la Cruz. No permitais Dios mio, que en el dia de la Cruz, en la qual todos se salvan, halle yo mi perdicion, y ruina. Mirad, Señor, el buen principio, y origen de mi jornada, dad buen sin á mis deseos: no me sea el remedio daño, y

fin desdichado de mi vida, la que es á todos salud.

- 7 En esta confusion, reconociendolo todo, escogió la assigida Philotéa de la diversidad de las sendas, la que por ser mas dilatada en sus principios, tuvo por mas selíz en los sines; y entrando por ella, su caminando por distancia de dos horas, buscando yá no tanto la hermita, quanto el sin de la espesura. Pero esta senda la condujo á otra segunda plaza, ó consusion de aquella selva tan cerrada (assi por lo superior de las copas de los arbo les, como por lo inferior de los troncos, y las zarzas) que á penas dispensaba, sino por brevissimos espacios la vista al Cielo, ni terminos que no suessen congojosos, que guiassen á parte alguna en la tierra.
- 8 Entonces la afligida Philotéa, viendose á un mismo tiempo batida, y combatida de sus penas, y congojas, sitiada del
  tiempo, y de la misma fatiga, y que yá iba declinando el dia,
  y que parece que le faltaba el Cielo, y la tierra, aquel para su
  consuelo, y esta para dár á sus cuidados salida; resuelta en lagrimas, arrojandose sobre las hiervas del prado, con suspiros, que
  despedia su triste, y assigido corazon, con voces ternissimas comenzó á decirle á Dios:
- 9 ¿Cómo, Señor, assi desamparais á quien os busca? Assi dejais, dulce bien, á quien os ama? Assi se pierde en el camino quien sigue vuestro camino? Assi permitis que se malogren

al nacer intentos tan bien nacidos? Buscoos yo, y dejaisme Vos? Quando yo os busco me pierdo, y quando yo me perdia me buscabais? Huis, Señor, de los que os buscan, y buscais á los que os huyen? Hallan mis hermanas, Jesus mio, camino en los passatiempos, yo lo he de perder en la devocion que me iba llevando á Vos? Ellas asseguran el credito en el descanso, yo desdichada, sola, y perdida aventuro mi credito, y mi vida en la Cruz, y en la fatiga?

- 10 ¿Qué he de hacer, Señor, en esta soledad, y sin remedio, como uno de los brutos de esta selva? Yá vá declinando el Sol, y de todas maneras, Jesus mio, me vá faltando la luz. He de ser pasto de las sieras, ó ha de acabar conmigo la precisa necesidad de mi sustento. Aqui puede hallarme algun hombre, y sucederme la ultima, y mayor de mis desdichas. Temo menos las sieras, que á los hombres, y yá es pequeño el peligro de mi vida con el riesgo de mi honor. Vos, Jesus mio, pureza original de toda humana, y angelica criatura, me remediad. Vos descanso de assigidos, consuelo de atribulados, mirad mi tribulacion.
- guir este camino, por no haber seguido vuestro camino! Mas si la diversidad de sendas, que inconstante, y vana, por no seguiros á Vos he intentado, me ha introducido en no hallar ahora lo que entonces tan neciamente perdia! Mas si este laberinto de penas, en que me veo, es una imagen viva de aquel confuso laberinto de culpas, tanto mas peligroso, y dañoso! O quantas veces mis pasiones, deseos, y devanéos me ofrecian no desigual consusion, y no lo sentia, porque padeciendo el alma, no padecia con ellas tambien el cuerpo!
- 12 Justamente padezco, Jesus mio, siguiendoos, el no haberos antes seguido amandoos; y muy debidamente os escondeis, de quien tantas veces se ha escondido ingratamente de Vos. Justamente desamparais á quien tantas veces os dejó; y no respondeis, ni correspondeis, á quien tantas veces llamada negó sus oídos á essa dulcissima voz.
- de las fatigas, y cuidados presentes me he ido á lamentar las pasadas! Y como quien reconoce en la enfermedad el origen de la misma enfermedad, se ha ido el dolor á llorar el principio de su

daño; pues si yo no os huviera perdido, Jesus mio, por no seguiros, no me perderia ahora por seguiros: si yo no me huviera perdido por huir de la Cruz, no me huviera perdido al buscar la Cruz. ¡O, quanto mas, Jesus mio, debo slorar el haberme perdido entonces, que ahora! pues entonces me perdia el olvido que tenia de Vos, y ahora enmedio de mis assicciones, es mi esperanza, y alivio vuestra memoria.

14 Habed, Jesus mio, misericordia de mí; miradme toda rodeada de cuidados, y congojas: si miro á lo pasado, veo que me amenazan mis culpas: si lo presente, me assigen intolerables penas: si lo venidero, mayores, y mas desesperados cuidados. No solo el amor, sino la necesidad me lleva, Jesus mio, á solicitar el socorro en vuestra misericordia; y yá no tanto me assige no hallar salida al penoso laberinto de mi peregrinacion, quan-

to al peligroso, y danoso de mis culpas, y mi vida.

#### CAPITULO III.

# SOCORRE LA ETERNA SABIDURIA A LA ATRIBULADA Philotèa.

O era posible que tan tiernas lagrimas, y tan ardientes suspiros, dejassen de encender el pecho de aquel soberano Señor, que tan atento oye las voces de aquellos atribulados, que llaman, y claman á su piedad; y assi apenas acabó Philotéa suspiros, y sentos y sentos y vientos.

lastimosas quejas, y sentimientos, quando un cestro, y viento suavissimo, con un olor celestial, sue moviendo los alamos, y recreando el cuerpo cansado de aquella honesta doncella: sucedió á esto el sentir grande novedad en su alma. Pareciole no solo, que una nueva ilustracion rayaba su entendimiento, y bañaba de una no imaginada alegria sus sentidos, y potencias; sino que los ojos corporales vesan venir rayos de luz, por todo el circulo de la plaza de aquella yá venturosa alameda; con que de la manera que huyen las tinieblas de la luz, assi huyeron los horrores del animo, y la soledad del sitio, de aquellas divinas luces.

2 Con esta subita mudanza se suspendió Philotéa, y con mas admiracion le pareció, que todos los alamos de la selva se humillaban, y poco despues se desaparecian á la presencia de alguna virtud divina, que venia á honrar aquel dichoso lugar.

Vien-

Viendose entre tanta claridad, volvió el rostro hácia una parte, y vió un Joyen hermosissimo, origen claro de aquella luz, con una Cruz en la mano, y una corona en la otra; y aunque temerosa, y turbada á los principios, pero poco despues confortada la débil naturaleza, del estuerzo de la gracia, pudo sin descaecer del todo, oír que le decia aquel clarissimo, y hermosissimo Schor.

No temas, Philotéa, que tus quejas han penetrado mis 3 oídos. Yo soy la Eterna sabiduria, y el principio sin principio de todos los caminos del Señor: Yo soy camino, verdad, y vida. (2) Yo soy el que no falto jamás á quien me busca, y el que siempre assiste, y socorre las almas atribuladas. Yo soy quien favorece á los que buscan mi Cruz, y quien les es guia, consejo, y camino: mi camino sigues, no te puedes perder en mi camino. Tu peticion me ha agradado, pues no has pedido solo en tu oracion, salir de tus penas, sino tambien de tus culpas.

4 No pudiste elegir mejor medio para aliviar tus cuidados, que el de mejorar la vida; ni para salir de essa afficcion, y congoja de no hallar camino cierto en tu peregrinacion, que buscar el verdadero camino de tu alma, con llorar tus engaños, y sosicitar tu enmienda. Esto es lo que dige yo por mi Profeta. Poneos en pie sobre el camino verdadero, preguntad sobre las sendas antiguas, averiguad qual es el mejor de los caminos, y en hallandolo, seguidlo, y hallareis refrigerio á vuestras almas. (b) Por esso viendo yo rus deseos, y mirando ru afliccion, incliné los Cielos, y bagé para enseñarte caminos de salud, y vida eterna.

Alegrose el alma de Philotéa, oyendo estas dulcissimas yoces, y santissimas palabras, y con profunda humildad confortada, é ilustrada de aquel Divino Señor, le dijo. ¿Quien es el hombre, Dios mio, que os acordais de su flaqueza, y debilidad? Y quien soy yo, que merezca que bage à mí el Hijo Eterno de mi Señor? El haber venido á rí (dijo la Eterna Sabiduría) Philotéa, no lo causaron tus merecimientos, sino mi gracia: esta es el principio de tu bien, y ella solicita á mi Piedad, que no falte á tu socorro: ella promovió tu peticion, y tus lagrimas. Si vuestros merecimientos huvieran de ser causa de vuestra salud, sin : Tom. VI. Υy

<sup>(2)</sup> Ego sum via, & veritas, & vita. Joann. 14. v. 6. (b) State super vias, & videte, & interrogate de semitis antiquis, que sit via bona, & ambulate in ea: & invenietis refrige-vium animabus vestris. Jecen. 6. v. 16,

que mi gracia os diesse merecimientos, y si mi mano primero no os levantasse, siempre estariais rendidos, y envueltos en vuestras culpas. De mi vá a vosotros vuestro bien, y de mí procede el disponeros vosotros a conseguir este bien. Mis intentos, Philoréa, son estár con los hijos de los hombres, y este amor me inclina á vuestro remedio.

6 Este amor, y caridad, es el principio unico de todo vuestro socorro. ¿Si yo no huviera curado al herido en el camino de Gericó, si mi mano no buscára á sus llagas, si yo no le huviera puesto á cavallo, sino huviera dejado dinero para que acudiessen á su curacion, si yo no lo huviera hecho, y pagado, y tomado por mi cuenta; qué remedio hallará aquel desdichado caminante, mucho mucho mas muerto que herido, sin mi socorro? (c) Mis voces resucitaron á Lazaro quatriduano: (d) mis palabras al hijo de la viuda de Nain: (e) mi mano levantó á la hija disunta del desconsolado Jayro: (f) sin esta voz, sin esta mano, nadie puede levantarse caído, ni ser curado, ó resucitado.

### CAPITULO IV.

# ENSEÑA EL SEÑOR A PHILOTEA EL CAMINO de la Cruz.

Nsalcen los Cielos, Señor, vuestra piedad, dijo Philotéa, que os habeis acordado de vuestra esclava: bendito seais, que ossteis mi peticion, é inclinasteis á mis quejas essos divinos osdos. Pero, Señor, pues sois la Eterna Sabiduría, luz, y guia de las al-

mas, guiadme por caminos de salud: yá no, Señor, en esta material peregrinacion que proseguia, sino en la eterna de mi alma. Pierdame en el mundo al mundo para mí, y no me pierda, Jesus mio, en el mundo para Vos. Pierdame á lo temporal, y no me pierda á lo eterno. Del Cielo habeis bajado al suelo á enseñarme: del Cielo bajasteis á la tierra á redimirme: assi como persicionasteis la redencion con vuestra sangre, y vuestra muerte preciosa, persicionad el remedio de mi vida ahora con vuestra luz, y doctrina. Mostradme, ó camino eterno, vuestro camino: mostradme eterna verdad, vuestra verdad: mostradme, ó vida

(c) Luc. 10. v. 30. & feg. (d) Joann. 11. v. 43. (e) Luc. 7. v. 14. (f) Marc. 5. v. 414

eterna, como he de gobernar mi vida á salud, y vida eterna.

- Oye, hija, dijo el Señor, é inclina tus oídos á mi voz, pues yo incliné mis oídos, y los Cielos á tus quejas. Oye palabras de vida eterna, pues buícas la vida eterna. Dame el oído, y primero (para que puedas despues darme con el oído el corazon) quiero pedirte la vilta. ¿ Quieres vér, Philotéa, el camino que deseas, y subir á la patria, del destierro que padeces? Quieres vér por donde le llega de la peléa á la victoria, y de la victoria al triunfo? Si Señor, respondió; pues vuelve los ojos, y mira, dijo la Eterna Sabiduría, á esta mano diestra aquel monte, y verás caminos de vida eterna. Volvió los ojos Philotéa adonde el Señor le señaló, y vió un monte de eminente grandeza, y en él muchas cuestas asperas: miró á todas las partes de él, y reconoció, que por diversas sendas estrechissimas subian muchas personas, hombres, mugeres, mozos, doncellas, Obispos, Sacerdotes, Religiolos, calados, virgenes, continentes, Reyes, Principes, Señores, y toda suerte de gentes con las insignias cada uno de su estado; pero con suma pobreza, mendiguéz, y desnudéz: unas veces padecian calores intolerables, y otras frios terribles. Vér á unos arrojar para subir este camino las riquezas, y el poder, Coronas, y Dignidades; á otros caminar descalzos, por pisar, como Moysen con reverencia, la tierra sagrada del Santo Monte de Oreb. (2)
- Todos subian con sus Cruces en los hombros: unos las trahian grandes, otros medianas, otros pequeñas. Subian gimiendo, suspirando, y llorando en el camino, puestos los ojos en el Cielo, y orras veces en la tierra: en el Cielo, asidos de la esperanza, en la tierra desassidos de sí mismos, y asidos de la humildad, y pobreza. Seguian su camino con grandissimo silencio, y andaban todos por diferentes veredas; de suerte, que apenas habia una, que se pareciesse en todo á la otra; porque aunque se conocia en muchos, que eran de una milma profesion, pero siendo la profesion una misma, era diversa la senda. No vió en todo aquel monte Philotea, cosa que suesse consuelo, ni alegria; sino tristeza, y dolor, cruces, penitencias, penas, sudor, sangre, y mortificacion. No flores, ni frutas, ni amenidades, ni frescuras, ni fuentes. Todo era aspero, desapacible, y penosos Yy 2 Tom. VI.

# 356 PEREGRINACION DE PHILOTEA

peñascos, breñas, riscos, espinas, peñas, y penas, cuesta aspe-

ra, y fuelo duro: finalmente, repetidas asperezas.

4 Reparó Philotéa (cosa de verdad maravillosa) que los que llevaban las Cruces grandes, quando parece que para sí no bastaban, ayudaban á subir á aquellos que las trahian menores: y que los que iban vestidos se que jaban mas del frio, que los que andaban desnudos; porque estos se hallaban mas abrigados, desnudos, que no los otros vestidos. Ayudabanse á subir con grande caridad unos á otros: y si á uno se le casa la Cruz, llegaba su compañero, y se la ponia; porque sin Cruz, no tenian subaras para subir por la cuesta. Los que estaban adelante llamaban á los de atrás, y los animaban, y esforzaban con el egemplo, y la voz; y ellos con esso se alentaban, y los seguian.

5 Reparó tambien, que los que andaban mas descalzos, pisaban mas fuertes, y constantes lo duro del camino, y las espinas, y abrojos, que los que iban mas calzados; y los que mas
penaban, subian la aspera cuesta con mucha mas alegria. De
suerte, que quanto era mayor el trabajo, y mas pesada la Cruz,
á esse paso crecia el gozo, y contentamiento: y quanto eran
menores las Cruces que trahian algunos sobre sus hombros, tanto menos caminaban, y con tanta mayor pena, y lentitud ven-

cian la aspereza del camino.

6 Las Cruces que trahian en los hombros eran diversas; unas de madera, otras de plomo, otras de oro, otras de hierro, y otras de diferentes metales; pero todas se medían, y estimaban por el peso, y alegria de llevarlas, sin que valiessen mas, ni menos por la hechura, ó la materia. Finalmente cada uno caminaba con su Cruz, sin volver la cara atrás; solo unos á otros,

con humildad, con silencio, y caridad, mudamente se animaban, socorrian, y alentaban.



## CAPITULO V.

ADMIRASE PHILOTEA DE VER EL CAMINO, Y MONTE que le mostraron, y rehusa andarlo.

Uedó admirada Philotéa de lo que vió, y siendo ella naturalmente delicada, y acostumbrada á delicias, y regalos, viendo un camino tan aspero, con notable sentimiento dijo: ¿Es posible, Señor, que para serviros, y seguiros no hay otro camino sino este

que me mostrais? Cómo caminarémos los slacos, y os podremos hallar, y seguir los pecadores? Quien no ha conocido la Cruz, sino en el nombre, cómo podrá traherla sobre sus hombros? Y quien aún no ha sabido el camino de adorarla, cómo sabrá el de traherla? No tendreis otro camino, Jesus mio, por donde os busquemos, y os hallemos, que no sea de tan terrible tormento? Es posible, que habeis de poner tanta dificultad al seguiros, y tantas penas, y tormentos al hallaros?

- Poned, Jesus mio, los tormentos, y la Cruz, y las penas, y las asperezas, y dissidades al dejaros; y la suavidad, y la dulzura, y la facilidad, y el descanso al buscaros, y seguiros. Quien os deja, esse es quien merece padecer; mas no cargueis de penas á quien os sigue. Ay de mí! cómo he de poder seguiros por tan aspero camino? Y mucho mas ay de mí! si no os sigo, y me niego al camino de seguiros, y adoraros! Ni tengo suerzas para seguiros, ni animo para dejaros. ¿Pues no vas, dijo el Señor, á adorar la Cruz con pasos acelerados, Philotéa? Si Señor, respondiós mas no es lo mismo adorarla, que traherla: yo la quiero adorada en Vos; pero tiemblo de traherla sobre mí. La quiero para adorada, mas no para padecida: voy á ella, y temo el andar con ella.
- 3 No te aflijas, Philotéa, dijo el Señor; porque dentro de la pena está el alivio, y en el trabajo el socorro. Miras con ojos de carne estas penas; pero hallarás que son menores, y aun ningunas, si las mirares con los ojos del espiritu. Miras engañada al monte de vida eterna, y el camino verdadero de la gloria; otra cosa suera, y muy diversa te pareceria, si lo miráras con luz, y desengañada. Cree hija, que el haber mi Padre, y yo señalado este camino á las almas, ha sido para su bien, y remedio, y que

andarian mucho menos, y con mayor desconsuelo, siguiendo otro camino diverso del que les he señalado con la doctrina, y

egemplo.

4 Replicó á esto Philotéa, diciendo: pues, Señor, si Vos venisteis del Cielo á la tierra, solo para llevar almas de la tierra al Cielo: si á esso conspiráron vuestros misterios desde el Pesebre á la Cruz, y en este camino halla tanta discultad la naturaleza, y por esso tiene tan pocos seguidores la gracia, respecto de aquellos que viven cautivos del apetito; no podiais darnos otro camino para seguiros, para amaros, y serviros, mas suave, dulce, facil, deleytoso, que el de la Cruz, tan penoso, assigido, y desabrido? No suera bueno que os siguieramos entre gustos, recreaciones, deleytes, gozos, riquezas, contentos, y tendriais infinitos seguidores, y abundaria vuestra escuela de gran numero de Discipulos?

que discurres! Essas no son palabras de vida, sino de veneno, y muerte. Essas te ha dictado la carne, mas no mi Padre: la passon, no la razon: el apetito sensual, no el espiritu, y mi gracia. ¡Cómo se conoce que no tienes sabor de mí, sino del mundo, y de tus locas, y vanas recreaciones, y gustos! Has seguido neciamente la vanidad, las tinieblas, y mentira; y assi no encuentras, ni hallas discursos de claridad, y verdad. Forzoso es para ensensarte, Philotéa, que comience mi doctrina desde las primeras letras, y que con las primeras luces alumbre tu entendimiento, para que despues me siga rendida tu voluntad. Señor, dijo Philotéa, no mireis á mi ignorancia, antes bien alumbrad á mis tinieblas. Si he hablado como una de las mugeres que no saben

qué es verdad, y andan á escuras, dadme luz, pues sois Luz, Guia, Camino, y Verdad.



# CAPITULO VI.

DA LUZ EL SEÑOR A PHILOTEA, PARA QUE SIGA el camino de la Cruz, y satisface á sus dudas.

> O me pesa, Philotéa, dijo el Señor, que me propongas tus dudas, pues solo en mí, y en aquellos á quien alumbra mi luz, hallarás la cierta sabiduría; todo lo demás, es engaño, y vanidad. Sabrás hija, que desde el primer pecado, por la

transgresion al precepto, se cerró el Cielo que yo tenia patente á la inocencia; y con lo mismo que cerró la culpa el Cielo, abrió para todas las almas que siguiessen aquel camino de culpas, el Infierno. Con esso la naturaleza herida, y slaca, y la razon natural enervada, y enflaquecida, y cautiva del apetito, toda carne fue cada dia mas, y mas corrompiendose, y perdiendo su camino, (2) y cada uno desde el vientre de su madre, como dijo el Profeta, erraba, (b) y comenzaba caminos de perdicion: y todo lo gobernaba en el mundo, la carne, y el apetito, y solo algunos á quien la eficacia de mi gracia relervaba de aquella universal perdicion, que respecto de los otros, fue una linea muy delgada de Adán á Noé , de Noé á Abrahan , de este á Moysén, de Moylen à David, desde David hasta que Yo me hice Hombre, para falvar á los hombres; apenas habia en el mundo verdad, ni rectitud, ni justicia, y solo se conservaba en muy pocos seguidores de mi Ley.

viendo Yo esta universal ruína de mis criaturas, y que la carne era el impedimento para que el alma no siguiesse lo que perdia el espiritu, quise curar á la carne con mi Carne, y dár espiritu á la carne con mi Espiritu. Y que si la carne, y su apetito habia cerrado el Cielo, mi Carne, y mi Espiritu diesse espiritu á las almas, y les abriesse el Cielo, y les cerrasse el Insierno; y sinalmente tomar sobre mí las culpas, para borrar vuestras culpas con mis penas, abriendoles un camino nuevo, justo, razonable; honesto, muy dulce, suave, y facil, (c) por el qual se salvasse el linage humano, que sin él corria á la perdicion. Camino nuevo; porque hasta que Yo segundo Adán resormé las ruínas que cau-

<sup>(</sup>a) Genes. 6. v. 12. (b) Erravernnt ab mero. Psalm. 57. v. 4. (c) Isai. 34. v. 8. i

só el primero Adán, apenas se conocia el dolor, las lagrimas, la penitencia, la soledad, y abstraccion; porque si bien la tuvieron vuestros primeros Padres, y otros seguidores suyos, á quien Yo comunique esta santa, y necesaria doctrina; pero toda era reducida á mí, y porque Yo en los tiempos venideros la habia de platicar: y su merito, y virtud tomaba la estimacion, y la fuer-

za en lo que Yo despues habia de obrar por ellos.

Justo; porque si la carne arrastrada del torpe apetito suc la causa de las culpas, ó el apetito arrastrado, y envuelto en carne, y pensamientos de carne; pagasse la carne en mí vuestras culpas; y tomando vuestra carne hecho Yo Hombre por vosotros, padeciesse mi carne lo que pecó vuestra carne, y mis penas fuessen medicina, y remedio á vuestras culpas, y mi pasion os diesse luz, y desterrasse à vuestras pasiones: y que todos aquellos que me siguen, tuessen dando complemento á mi Pasion, logrando ellos lo que he trabajado: y que pues Yo les dí el mérito, me diessen la imitacion: y que entre las almas, y Yo se consumasse la Redencion de las almas : yo dandolas la gracia, el valor, el esfuerzo, los auxilios, los socorros, y el mérito; pero ellos la obediencia, la imitacion, y el rendirle á mis preceptos, y el seguir mis consejos, para poder guardar con perfeccion mis divinos Mandamientos. Finalmente, justamente condené á penas al apetito, y á la carne que causaba tantas culpas; pues justo es que pague en penas la ruína que el alma causaba en culpas; y que pues pecó el apetito, y la carne, sea la castigada la carne, y enfrenado, mortificado, y refrenado el apetito.

4 Razonable es tambien este camino; porque si el apetito, y la carne sueron la perdicion de las almas, no era razonable, ni conveniente, que mandasse en ellas la carne, ni el apetito: pues claro está que por los contrarios medios que se pierde un Reyno, se ha de venir á ganar: y si lo perdieron los vicios, y la relajacion, la omision, el descuido, la pereza, y cobardía; lo ha de cobrar, y recobrar el valor, la constancia, la diligencia, y la pericia militar. Es menester mudar gobierno en las cosas, ó modo

de gobernar, para gobernar lo perdido.

5 Mudé gobierno en las almas, para cobrar á las almas: las destruía el apetito, que trahia arrastrada, y á sus pies á la razon: el apetito engañaba, adormecia, entorpecia al alma con los vicios. Entregué el cetro á la razon, y quitélo al apetito, y

mi luz superior la alumbré, y con el calor de mi espiritu la conforté, para que rindiendo á este furioso enemigo, se introdugessen en el alma las virtudes, y al mismo tiempo, y con esso se desterrassen de ella las pasiones, y los vicios; y que si cobraron fuerzas la carne, y las pasiones, con darle quanto pedia el apetito, y gobernarse por él, y con esso oprimia, y escurecia á la razon, y la cautivaba, y ausentaba del alma; cobrassen por mis meritos, y penas, fuerzas el espiritu, y la parte superior, y fuesse alumbrada, y confortada, para que domasse la carne, con la mortificacion, con la penitencia, el dolor, y contricion; y con esso entrasse mi gracia, y la vistiesse de gracia, para que sujetasle, y desterrasse de esta suerte las passones que la trahian perdida: con la qual, y con la abnegacion de su amor propio, entrasse mi amor, y la calentasse, y caldeasse, y encendiesse en mi caridad, y amor; y con ella, y con él se gobernasse por él. ¿Vés, Philotéa, como todo esto es justo, y muy razonable?

Tambien este camino, sobre justo, y razonable, es honesto; porque el apetito, y la carne, desde la primera prevaricacion, y culpa, siempre persuade al alma á lo peor. Porque aquella primera herida, ó aquella antigua, y primera raíz, y fomento del pecado, retonece en todos los hijos del viejo Adán; y assi está el alma inclinada, y declinada, y torcida á lo peor, y busca gustos, deleytes, recreaciones, y contentos, aunque sca desviandose de aquella suprema regla de lo santo, y honesto, que tienen en sí los Mandamientos Divinos. De suerte, que la ambicion por crecer, no repara en ofender la justa moderacion: la soberbia por subir, no repara en ofender la humildad: la lujuria por ocuparse en torpezas, no repara en pisar la castidad: la codicia rompe por lo ageno, y lo roba, solo por hacerlo propio: con que con rendir Yo, como rendi con mi gracia, y por mis penas, al apetito, quitéle al Demonio su imperio; y dandolo á la razon, la llené de luces, y auxilios mios, y templé este seminario de pasiones, y de vicios, insolencias, injusticias, fealdades, maldiciones, homicidios, y robos. Porque la razon, que manda al alma, se gobierna por mi Ley, y por mi Voluntad; y Yo la gobierno á ella, y aborrece lo malo, y sigue lo bueno, y promueve lo mejor, y huye el alma del vicio, y sigue la virtud, y egercita las virtudes; y finalmente, obra en todo, lo fanto, bueno, y honesto, porque la gobierno Yo.

Tom. VI.

Zz

#### CAPITULO VII.

PROPONE OTRAS DUDAS PHILOTEA, CON EL recelo de entrar en el camino de la Cruz, y se las desata el Señor, y la anima con la suavidad, y dulzura del camino.

Rande consuelo recibia el alma de Philotéa con las dulces razones, y palabras del Señor, y con vér, y sentir tan clara luz, y conocimiento en sus dudas. Pero eran tan grandes sus temores, y el horror que le habian causado el vértantas Cruces, pe-

nas, y desabrimientos en aquel monte, y camino, que le mostró el Señor para guiarla, y encaminarla, y el recelo, y miedo que tenia de andar, y entrar en el desabrido de la Cruz, y traherla sobre sus hombros; que aunque la verdad, y luz de la doctrina la convenció, todavia el rigor, y aspereza del camino, y de la Cruz la espantaba. Y como el Señor la declaró lo nuevo, lo justo, lo razonable, y lo honesto del camino, y no la dijo cosa de lo facil, de lo dulce, y lo suave, que habia propuesto en él; Philotéa, que en lo honesto, razonable, y justo, amaba mas lo suave, lo dulce, y facil; no olvidada de esta dulce, suave, y facil proposicion, dijo al Señor:

Grande gozo, ó Eterno Bien de las almas! ha recibido la mia, de haberme manifestado con tan grande claridad lo justo, lo razonable, lo bonesto de este camino; y reconozco yá la conveniencia que tiene el seguiros con la Cruz sobre los hombros. Honesto es, y llena de honestidad; justo, y llena de justicia; razonable, y encamina, y contiene en la razon. Yá he llegado á entender, que la Cruz es la vara de la Divina Justicia, que dá á las almas justicia: es el cetro de la razon, que pone á las almas en razon: es la medida de lo fanto, y razonable, que hace que vivan con razon, regla, y medida: es la puente por donde de esta vida se llega à la eterna vida; pero este camino justo, santo, y razonable, dadmelo facil, Señor. Dadme con lo util lo suave; dadme dulce, lo mismo que dais honesto; dadme con lo razonable, lo agradable. ¿Quereis Vos que me persuada, ó Bien eterno, que el penar es descansar? Que crea, que deja de ser el sudor fatiga, la penitencia dolor? Que dejen de ser las penas, congoAL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. VII. 363

ja, y tribulacion? Veo subir rebentando por lo aspero de este monte á aquellos que ván venciendo con dificultad la cuesta; veo que caminan entre penas, y suspiros, lagrimas, sangre, y dolor; ¿á este llamaré camino suave, y facil? Util sí, honesto, razonable, y conveniente; pero facil, y suave, esso no. Y sino es facil, Dios mio, ¿ yo slaca, y débil, y delicada, qué he de hacer? Cómo he de andar penando, y padeciendo por camino, sobre desviado, duro? Cómo es posible, que os sigan en Cruz hombros slacos, que no conocieron Cruz?

- qué me importa lo honesto, que deseo apetecer, lo razonable que deseo imitar, lo justo que debo obrar, si me falta lo posible, y para hacer lo posible me falta lo dulce, y facil? Serviráme de tanto mayor pena, y desconsuelo la Cruz, quanto no me entretiene el engaño; antes veo el bien, y no lo sigo, porque es dissicultoso seguirlo. Veo mi utilidad, y la conozco; y porque no la puedo por su aspereza seguir, no la puedo conseguir. O Señor, haced facil lo honesto! haced suave lo razonable, y haced dulce lo que es justo, razonable, y honesto. O hijos de Adan (respondió el Señor á Philotéa) duros, y suertes de corazon! Siempre declinais á la siniestra, y huís por lo dulce, de lo honesto, y volveis las espaldas á lo santo, por lo facil. Huís mis caminos, por seguir los vuestros, mas despeñaderos que caminos.
- Lo primero; Philotéa, quien te ha dicho, que quan-do el seguirme, y servirme no tuviera facilidad, no habiais deemprender este camino, y vencer toda su dificultad? Porque no ha de costar dificultad el alcánzar eterna corona, y gloria? Os he de dár dado el Cielo, quando comprais á tan caro precio el suelo, y los bienes de la tierra? Por ventura, merece menos el: gozarme eternamente, que el gozar vosotros en el mundo vuesa tros deleytes, y gozos momentaneos, y ligeros? Dado el Cielo, y á caro precio la tierra? Para conseguir esto momentaneo, y temporal, padeceis inumerables tormentos, suspensiones, aflicciones, persecuciones, afrentas; y huis de padecer para conse-i guir gozos, que nunca le acaban? Qué locura es esta, Philotéa? Tanto animo, y aliento para arrojaros á las penas del Infierno. por un deleyte apenas confeguido; por un puesto, una honra apenas alcanzada, y yá desaparecida; y tanta cobardía, y desaliento para conseguir la gloria? Qué desatino no es el padeçer tanto CO- , Tom. V1. **Zz 2**

como padeceis para condenaros, y no querer padecer tanto menores penas por salvaros? Quando Yo os pidiera penas sin confuelo, y dolores sin alivio por la gloria, no os la daba muy barata? Por ventura, no merece el gozar eterno tiempo, el padecer poco tiempo? Inmenio pelo de gloria, no merecerán siquiera ligeras, y breves penas? Será mejor lo que haceis? penar por gozar aqui, y apenas llega con el penar el gozar, quando se acaba el gozar, y se comienza eternamente á penar?

#### CAPITULO VIII.

AFLIGESE PHILOTEA, RECELANDO EL EN030 del Señor, y su Divina Magestad la consuela, y enseña el origen del camino de la Cruz,

Iendo Philoréa, que parecia que se enojaba el Senor, y que se volvia severidad, y zelo su blandura, y rigor, su suavidad, le dijo: Señor, esso es evidente: he hablado, no como flaca, sino como la misma flaqueza, y debilidad. Locos somos, cie-

gos, Jesus mio, estamos; pero Señor, yá que no podemos como flacos ir á Vos, venid á nosotros Vos, fortaleza de los flacos. No puede nuestra flaqueza seguir vuestra fortaleza; venga vuestra fortaleza á animar nuestra flaqueza. No puede el niño poner. se en la proporcion del Profeta para ser resucitado; hagase niño el Profeta, y proporcionese al niño, y cobrará vida el niño por la virtud del Profeta. (2)

. 2 Assi es como decis; pero todo quanto habeis probado, 6 Bien Eterno, convence, que es justissimo el padecer por la gloria, y por seguiros, pues el seguiros es gloria; pero no probais con esso, que os seguimos, y conseguimos sin padecer, ni que es facil el leguiros, padeciendo, ni que os leguimos gozando. Y assi, Señor, todo esso es probar lo justo, mas no lo dulce, y suave. Es probar, que es justo vencer la dificultad, pero no mostrar la facilidad: y yo bien veo, Señor, que es justissimo el padecer para buscaros, y hallaros, y gozaros; y que quanto padecen los Santos en esta vida de penas, y los perdidos en una vida de culpas, y los condenados en un Infierno de culpas, y de penas, es

ligero padecer, si huviera de ser precio de tan grande bien, y con él se comprasse el gozaros, y alabaros eternamente en la gloria.

3 Mas, Señor, yo flaca, pobre de virtud, y de fuerzas, ¿cómo hallaré, y juntaré el caudal penoso, y duro de este precio, quando me siento sin fuerzas para las penas? Dadme, Señor, un camino tolerable. Yo amo la Cruz, y la adoro, y la reverencio; pero traherla en los hombros, y romper por asperezas, y vencer discultades, para mí lo tengo por imposible. ¿Si solo buscando la Cruz sin Cruz, habeis visto, Señor mio, que me ha perdido en el camino, y que yá fatigada de su Cruz, no podia tolerar la Cruz, de haberme perdido por lo llano, por lo ameno del camino; ¿cómo podré caminar con Cruz, por lo aspero de esse monte, por lo hiniesto de essa cuesta? Haced para mí otro camino, Señor, que os siga, y sea sin Cruz.

4 Compadecido el Señor de Philotéa, la dijo: Animate, Philotéa, que aunque no es razon hacer otro camino para tí, de el que he hecho para mi Madre, mis Apostoles, y todos los demás Santos, y para toda la Iglesia, que es el real, y seguro de la Cruz, que yo por mí mismo, y con mi sangre he formado, y asirmado, y consirmado; yo seré tu compañía, y tu guia, y socorro, y con esso no tienes que recelar el camino. Yo seré todo tu essuerzo, y constancia, y haré que mi gracia de tal animo a su espiritu, y slaqueza, y tales suerzas, que puedas llevar la

Cruz sobre los hombros con valor, y fortaleza.

Entonces Philotéa, temiendo que yá la ponia el Señor la Cruz en los hombros, le replicó: Señor, bien podeis quanto quereis, bien podeis hacer camino al Cielo fin Cruz: nada hay á Vos limitado, ni tiene termino vuestro poder: mirad que mefaltan fuerzas para padecer tantas penas, como me amenazan en esta senda asperissima, y que no podré llevar vuestra Cruz, sincaer, y descaecer. Pues me dijisteis al acreditar el camino de la Cruz, que era facil, y suave: mostradme primero la suavidad, y facilidad, antes que con la experiencia vea su dificultad. Dulce, y resto es el Señor, nos dice vuestro Profeta: (b) mostradme lo dulce, antes que llegue á lo recto. Vuestro yugo es suave; y vuestra carga ligera, (c) mostradme lo ligero, y lo suave antes de ponerme el yugo, que á mi me parece grave. Mas facilmente

sigue la voluntad convencida, y alumbrada por la luz que dais al antendimiento: no os canseis Dios mio, de sufrirme, y ensenarme, pues no os cansasteis de penar al redimirme.

6 Habreme de conformar, ó Philotéa, contigo, pues tú no quieres conformarte humildemente conmigo. Yo te probaré primero con el discurso, y despues con la autoridad, y egemplo,

la facilidad, y fuavidad del camino de la Cruz.

7 Es bien que entiendas, Philotéa, que luego que el primer hombre (como te he dicho) desamparó la inocencia original con la culpa, y transgresion del precepto, se desnudó de la tunica que tenia vestida de mi gracia, y se vistió de las pieles de la muerte, que tuvo luego presente; y assi sue forzoso, que deudor por tan graves culpas, lo suesse tambien de penas; porque al delito sucedió inmediata la sentencia, á la sentencia, el castigo, al castigo las penas, que dió la misma sentencia. Pecó el hombre, pene el hombre. Osendió á su Criador, padezca la criatura, y pague la culpa con que se atrevió á osender su Criador. Estimando su gusto, y apetito, perdió á Dios, pues sea castigado el hombre que dejó á Dios, por seguir torpemente su apetito. Todas las criaturas le obedecian, porque él obedecia al Criador de todas las criaturas; pues todas las criaturas se le rebelen, pues él se rebeló al Sesor de todas las criaturas.

8 Desde entonces sintió la carne flaqueza, y huyó del alma la fortaleza. Desde entonces los elementos son pena al hombre, que eran antes toda su recreacion. Desde entonces desterrado de la Patria, comenzó á padecer las injurias, y pobreza del destierro: pidió al sudor su sustento, porque sin él no quiso darlo la tierra. Los dolores, y las penas, y tribulaciones le acompañan; y enmedio de los gustos que busca el apetito, halla tantos desabrimientos, y disgustos, que vencen aquellos gustos, porque anhela su apetito.

9 De aqui resulta, Philotéa, que el penar acompaña á la vida con una natural necesidad, como al vivir el alentar, y el gemir, y el suspirar; con lo qual desde el nacer al morir, todo es penar. Pinta los mayores gustos, imagina los mayores deleytes, contentos, recreaciones, aunque sean con mis ofensas, y aunque las solicites sin cuidar de mi Ley, ni de la Gloria que perdeis, ni del Insierno adonde vais; que en estos gustos, ó antes de ellos, ó despues de ellos, ó en ellos, habeis de padecer tan-

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. VIII. 367 tas penas, y disgustos, que en pesando con justa balanza estas, y aquellas, hallareis que sobreponen los disgustos á los gustos. De suerte, que en esta vida se ha de padecer, ó siguiendome, ó persiguiendome. Se ha de padecer, ó venciendo con la Cruz el camino de la Cruz, ó siguiendo otro camino sin Cruz; pero con mas duras Cruces, que os llevan y precipitan por el deleyte, al Insierno.

que se padece en lo vano, mucho mas que no en lo bueno. Pero que es la razon, por qué los hombres escogen el padecer, para padecer, y no escogen padecer mucho menos por gozar? Por qué escogen penar en esta vida, huyendo de la Cruz á eterno tormento y pena, no eligiendo por la Cruz y con la Cruz, una pena moderada, para alcanzar eterno contento, y gloria?

que cicgos, y mal inclinados, quieren los gustos presentes con tan terrible pension, y no los que les prometo yo, con muchas menos pensiones: locos, y desconsiados viven con lo que vén, pero no con lo que creen. Creen que hay Cielo, mas no lo vén. Vén que hay gozos en el mundo, aunque con pena, y desabrimiento; y quieren mas breves gozos, con este desabrimiento, amenazados de eterno desabrimiento y tormento, que no vén, que eterno gozo, y contento. Esto visible es, Philotéa, enemigo de lo cterno, é invisible: esto visible, arrastra á los mortales, y los lleva á penas, y tormentos inmortales.

12 O Señor! dijo Philotéa, y qué terrible engaño, locura, y maldad! sin duda es falta de sé de lo eterno, lo que lleva
á las almas al Insierno. Libradme, Señor, de esta horrible, y
terrible ceguedad. Esso es, dijo el Señor, lo que solicito, Philotéa, con poner sobre tus hombros la Cruz, y tu no quieres
entrar en su camino, ni por camino, sino andar perdida

sin luz, y sin Cruz, y sin camino.



#### CAPITULO IX.

PUELVE PHILOLEA A ASSEGURARSE CON DIVERSAS preguntas, en el camino Real de la Cruz, antes de seguirlo, y el Señor la Vá alumbrando.

Iendose Philotéa concluída con la razon del Señor, le pareció (vencida la luz del entendimiento, rehusando la voluntad flaca de abrazar el camino de la Cruz) declinar la platica hácia otro lado, y assi le dijo al Señor: Proseguid, si sois servido, ó

Maestro Soberano, lo que ofrecisteis; enseñadme ¿cómo es possible que sea facil, y lo que es mas, que sea dulce y suave el camino de la Cruz, que á Vos costó tantas penas? Aquellas Cruces grandissimas, que estoy viendo en este monte, con que suben aquellos seguidores de la Cruz, no es forzoso que opriman sus debilitados hombros? Si Vos, Señor, al llevar la Cruz en que padecisteis, caisteis algunas veces con ella, qué harán ellos? Qué haré yo? La Cruz que oprime al gigante, cómo oprimirá al enano? La Cruz que oprime á los hombros divinos, cómo podrán llevar sobre sí los slacos, y los débiles y humanos? Seguid, dulce Señor, el discurso con que me vais enseñando, que he menester mucho essuerzo para poder tolerar el durissimo, y asperissimo camino de la Cruz.

2 Yá te he dicho, Philotéa, que desde que el hombre con el pecado echó sobre sí las culpas, Dios justamente echó sobre sus hombros las penas. Porque assi como pecó, se hizo reo y deudor, él y todos sus descendientes, de este débito mortal: y no solo lo pagó Adán, y Eva, que son los que contrageron esta deuda; sino que lo está lastando, y satisfaciendo toda su posteridad, sin que haya havido mas que dos almas en el mundo, que hayan dejado de contraherla, y de vestirse este seo, y astrentoso sambenito, que sueron la mia, por estár unida mi persona Divina á la naturaleza humana; y la de mi Madre, porque yo quife eximirla de la culpa, por privilegio admirable, reservando virgen su alma, sin que la tocasse el original contagio; y su cuerpo, conservando intacta su admirable pureza, y virginidad. Todos los demás han sido reos de aquel primero delito, heredando con la naturaleza aquella original culpa, en su masa condenada

como la sangre villana, ó servil, que siempre en sus succsiones. hereda el ser tributaria , y vá con la descendencia.

Y es bien que adviertas, que aun Yo siendo Dios, y mi Madre, habiendola hecho mi Madre (y por serlo, dadole rarilsimas preeminencias, y excelencias) aunque fuimos esentos de la culpa de Adán, que no cabia en la Esencia de mi Bondad infinita, ni en la decencia, y magestad que se debia al ser soberano de mi Madre; pero con todo esso tomé Yo sobre mí, y mi Madre sobre sí, el yugo, y peso de las penas que causó aquella original culpa, y con la vestidura, y naturaleza de Adán, cargué con todas sus penas, y degé que suesse pasible mi Carne, y la de mi Madre: antes bien quile que fuesse pasible la mia, por que la recibí pasible desde el vientre de mi Madre: y no solo hemos padecido aquellas penas, que Yo por mi amor apliqué á vueltra redencion, y mayores de las que huvo menester vuestra misma redencion; (porque las que bastaban para vuestro re-). medio, no bastaron para la fineza de mi amor) sino que naturalmente mi Madre padecia las injurias de los tiempos, como las demás personas, y Yo padecí todo lo que vá envuelto, y es propio de una persona pasible, mortal, y humana. Porque hacerme Hombre, é hijo de Adán, fue hacerme pasible, y traher sobre mi las penas del viejo Adán: y de las dos partes del primero hombre, yá que no fue compatible con mi Bondad infinita, y la participada de mi Madre, el incurrir en las culpas; me rendi á lo compatible, que es tomar sobre mis hombros las

Siendo, pues cierto, Philotéa, que ser hombre, y padecer es todo uno, y que no hay, ni ha habido hombre desde Adán, ni lo ha de haber, que no haya padecido, y que esto que es padecer, es una penalidad necesaria del vivir; ¿por qué, Philotéa, temes tanto padecer la Cruz, si has de padecer sin Cruz? Por qué no quieres padecer, y traher sobre tus hombros mi Cruz; si has de padecer, sin traher sobre tus hombros la Cruz? Por qué no quieres padecer por mí, si has de padecer por tí? Si has de padecer huyendo fugitiva de la Cruz; porque no quieres padecer conmigo, siguiendome con la Cruz? Si has de padecer sin Cruz entre afrentas, y deshonias; porque no quieres padecer con Cruz entre troféos, y glorias? Si has de padecer en un cadahalso infame, afrentada; por qué no en Cruz, favorecida, Tom. VI.

**y** 

penas.

y honrada? Si con los malos, infames, y pecadores; por qué no con los buenos, con los justos, y los Santos? Si has de padecer ofendiendome; por qué no has de padecer sirviendome, y agradandome? Si has de padecer, para padecer eternas penas, é inacabables tormentos; por qué no has de padecer por gozar eterna gloria, é inacabables contentos? Hay eleccion racional, ó Philotéa, que escoja por breves gustos, penas inmortales, y mortales? Inmortales, en el tiempo, y mortales en la pena, y que esto se elija volviendo las espaldas á glorias eternas, por no padecer penas transitorias, y brevemente mortales?

Mira á quantos han padecido sin mí, ó contra mí; y mira á quantos han padecido por mí, y conmigo. Mira á Cain que padeció contra mí (y grosero labrador, mal hijo, y cruel hermano, hizo cabeza á los malditos, y condenados de vuestra generacion) ¿ quanto padeció viviendo sugitivo por el mundo? (2) Quanto padeció pecando? Quanto padeció muriendo? Quanto

padeció, y padecerá en el Infierno penando?

6 Mira por el contrario á su hermano Abél, buen Pastor, humilde hijo, y obediente á sus padres, sencillo, y virtuoso hermano, con qué breves penas consiguió el ser imagen en la inocencia, y por serlo, coronarle en la bienaventuranza? A este respecto desde aquella virtud primitiva, y desde aquel primero delito y atrocidad, registra Philotéa todas las generaciones, no verás sino penas sin Cruz en los malos, penas con Cruz en los buenos. A las penas sin Cruz de los malos, se sigue eterno tormento, y pena; y á las penas con Cruz de los buenos, se sigue eterna corona, y gloria. Pues quien es tan de bronce en el sentir, Philotéa, quien tan bruto al discurrir, que elija penat

sin Cruz, para padecer eternamente; y no elija penar con

Cruz, para gozar eternamente?

(a) Genel 4. v. 16.



# CAPITULO

RECONOCE PHILOTEA LA FUERZA DEL DISCURSO del Señor, y todavia le replica su flaqueza, rehusando tomar sobre sus hombros la Cruz.

Eñor, dijo Philotéa, convence claramente esse discurlo, y es como vuestro, celestial: pero con esso, Gloria eterna, probais lo justo del padecer, que Vos decis; pero no lo facil, y suave del padecer, que yo os pido. Convencido está, Dios mio, mi

entendimiento á la conveniencia de la Cruz; pero no con esso le c onvence mi flaqueza, para poderla llevar: y Vos, piedad infin<sup>1</sup>ta, no solo no me habeis de cargar con lo justo, sino darme lo suave, dulce, moderado, y facil. Yo, Señor, estoy pesando esta carga, y probando si la he de poder llevar. Tomo esta Cruz, para levantarla del suelo, ó por decirlo mejor del, Cielo de essas loberanas manos, y no puedo con tanto peso, Señor: mirad Vos como ha de ser.

- ¿Quien ha de llevar sobre sus hombros una Cruz tan terrible, larga, y pelada, como aquella que estoy viendo en aquel Religioso, que vá venciendo la cuesta de aquel monte? Quien ha de poder traher la de aquel Sacerdote honesto, que yá dos veces caído se ha levantado á proseguir su camino? Yo, Señor, bien conficso, que es la Cruz santa, y buena, y necesaria, y conveniente, y mejor que las penas que padecemos sin Cruz en este mundo de penas; pero Vos piadosissimo Señor, esto bueno, hacedlo facil; esto santo, y meritorio, hacedlo suave, y dulce.
- ¿Qué importa que sea bueno, si el remedio es tan amargo, y doloroso, que no se puede tragar? Estomagos hay tan flacos, que no pueden tolerar la amargura de la purga saludable, y la vuelven, y la arrojan, y con ella su salud. Cargarme de mucho oro, es gran merced; pero tanto podeis darme, con condicion que lo lleve sobre mí, que me oprima, y me derribe. Mucho oro, y mucho merecimiento, y mucha virtud es la de vuestra santa Cruz; pero estoy temiendo, Señor mio, que tanta carga de lo bueno y lo precioso, no oprima mis flacos hombros, y me sea incomportable, y con esso sea imposible el caminar con lo bueno, por ser tan penoso y desabrido.

Tom. VI.

4. Y yo no digo, Señor, que no penan los malos; pero penan mas facilmente que los buenos: porque los malos, penan gozando; pero los buenos sin gozar, penan penando al penar. De los malos el penar, es siguiendo el curso, y carrera natural de sus inclinaciones; pero el penar de los buenos, es venciendo, y luchando contra sus inclinaciones. Los buenos penan subien-

do, los malos penan bajando.

- Detente, dijo el Señor, detente, Philotéa, en tu discurso, porque la fuerza de la natural razon, que he sellado en vuestras almas, te ha llevado á la verdad. Es cierto lo que tu dices, que los malos penan descendiendo, los buenos penan subiendo; ¿pero con lo que penan los malos bajando, adonde bajan? Al Infierno. Y con lo que penan subiendo los buenos, adonde suben? Al Cielo. Pues cómo Philotéa, te atreves á seguir un discurso tan necio, y delatinado? Cómo te atreves á alabar, ó abrazar essa facilidad de bajar, precipitarie, y caer? La facilidad, y suavidad de ir al suplicio, y á la pena, y al castigo, tienes por apetecible? Lo que mas ligeramente te lleva á eternos tormentos, tienes, Philotéa, por amable? El que estuviesse en la carcel, para falir al suplicio, si huviera de ir á caballo, y la deses fesperacion no gobernasse su discurso, ¿en qué querria ir á la horca, ó al cuchillo, en un animal tardo, y lento, ó en un ligero caballo? Mira tu quanto desea el enfermo detenerse en el camino, por no llegar á morir. Mira quanto procura alirle de las aldabas tragiles, de los remedios inciertos de la vida, por no llegar à la muerte. ¿Será felicidad del enfermo, que corra acelerado á su fin?
- 6 La mayor ruína, y perdicion de los malos, es la facilidad de los gustos, la suavidad de las culpas, el engaño de las penas, el correr cuesta abajo al caminar, agua abajo al navegar, hasta llegar por breves gustos, con penas, y con disgustos acelerados, á aquellas eternas penas del Insierno, que son inacabables disgustos.
- 7 Mejor les estuviera hallar la dificultad al caminar, que caminar ligeramente al penar, y al pecar. Mejor les estuviera caminar torpemente al acabar, que por vivir torpemente, caminar facil y ligeramente á padecer, y penar eternamente. Essa facilidad, Philotéa, es su ruína; porque de la manera que el peñas-co desasido de la eminencia del monte, facilmente llega al cen-

# 'AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. X.

tro: y de la manera que el hombre precipitado de un alto risco, facilmente se despedaza, y llega muerto, y dividido en pedazos al sin de su carrera, y su vida: y de la manera que al que suelta el verdugo de lo alto de la horca, facilmente queda pendiente de su castigo, y cordel; assi, Philotéa, facilmente padecen los malos penas muy aceleradas y eternas, envueltas en facilissimas culpas; y padecen facilmente lo que tan facil, y justamente han de penar eternidades de siglos, con intolerables penas.

#### CAPITULO XI.

VUELVE PHILOTEA A HACER NUEVAS INSTANCIAS al Señor, sobre que le haga suave el camino de la Cruz, y el Señor la fatisface á sus dudas.

Eñor, dijo Philotéa, pues Vos inclinasteis vuestros oídos, y los Cielos á mis quejas, inclinad vuestra paciencia á mis importunidades. Bien veo, Señor mio, que essa facilidad de pecar, y padecer en los malos, es toda su perdicion, porque bien

cierto es, que caminar con pies ligeros á la culpa, es caminar con pies mas ligeros al castigo; y caminar con pies ligeros pecando á las culpas, y á las penas temporales, es caminar con pies ligeros á las eternas.

Pero, Señor, en mi Ignorancia, nace mi argumento donde acaba vuestra solucion. Porque si tan malo es, Señor mio, caminar ligeramente á lo malo, claro está, que no será bueno caminar pesadamente á lo bueno: si el caminar á la culpa con tanta facilidad es malissimo; el caminar con palos tan pelados, y con tantos impedimentos, lazos, embarazos, y Cruces para leguiros, no parece que es posible, que sea bonissimo sobre no ser suavissimo. ¿Para qué, Señor, cargais de peso á los que os siguen, y os buscan? Por qué haceis que suban por asperezas, y venzan dificultades? Por qué sobre ser tan aspera cuesta la que vencen al buscaros, y tan fragoso monte el que pisan al seguiros, los cargais de mas á mas de la Cruz, y esta tan grande, que solo el verla arribula?. No es mejor que por camino llano, y facil, sueltos, y ligeros os sigan, busquen, y sirvan? No es mejor que cuesta abajo lleguen con velocidad á seguiros, á serviros, y adoraros? Yo flaca., y pobre de espiritu, y de virtud, llena de lebilidad, sino puedo con el camino por aspero, y cuesta an ba, podré con la Cruz, con su peso, y el camino?

- Tu dano, respondió el Senor, Philoréa, de no percibir y amar el camino de la Cruz, se origina de que no entiendes su misterio inefable, y admirable, y por esso no penetras su camino; con esso no conoces quanto se abrevia, ni como se anda por él. Este dano nace de otro principio infelíz, que hay en tí, que toqué arriba, que es gobernarte por lo visible, y olvidar lo invisible, que es abrazar la apariencia, y volver las espaldas á la verdad, y sustancia. Miras, Philotéa, con antojos, y sin ojos lo cierto, y lo verdadero, por tener sobre tus ojos lo aparente, vano, y falso de estos carnales antojos; y de la manera que el que mira con unos antojos de vidrio azul, ó verde, quanto mira le parece del color que tiene el vidrio, y no del que tienen las cosas que está mirando; assi tu, Philotéa, que estás mirando las cosas espirituales con antojos de mundo, debilidad, y flaqueza de engaño, y carne, no penetras, ni entiendes, ni percibes el camino de la Cruz.
- 4 Tu temes aquellas Cruces grandes, que trahen sobre sí mis siervos, subiendo por aquel monte; y las que tu tienes por peso, tienen ellos por alivio. Tu las tienes por pesadas, ellos las tienen por alegres, por faciles, y ligeras. Aquel que á tí te parece peso, que es la Cruz, es el alivio de aquel peso. Las plumas de las aves, que es su peso, son su ligereza, y vuelo. Las velas del Navío, que es su peso, son todo su movimiento. El cochero, que parece que oprime, es quien guia la carroza. No sabes, Philotéa, de lo bueno, y de lo santo, y assi gobiernas lo bueno, y santo con las reglas de lo vano, y engañoso: y no caposible, que con discursos tan vanos ajustes, midas, ni entiendas reglas de espiritu, y de verdad.
- En esso mismo que estás mirando, no vés que los de las Cruces grandes caminan mas aprisa que los otros? No vés, que los de las Cruces que á tí te parecen mas pesadas, las trahen ellos como si sucran ligeras? No vés, que los de las Cruces mayores, ayudan á seguir, y á traher su Cruz á los que las trahen menores? No vés, que los que trahen los pies descalzos, pisan mas animosa, y determinadamente los abrojos, las espinas, y asperezas? No vés, que los mas desnudos padecen el frio con alegria, quan-

do penan los vestidos? No vés aquel siervo mio, que trabe aquel lla Cruz pesadissima, que á tus ojos es de plomo, con que alegria, y gozo, y facilidad sube la cuesta ligero, como si suesse de corcho? Y otro, que segun su debilidad lleva aquella Cruz de paja, dá sus pasos rebensando, y apenas puede con ella?

Es posible, Philotéa, que este milagro exterior que vés, no te guia à conocer la virtud interior, y superior que no vés? No percibes, no conoces que la virtud de la Cruz, y su mistezio, tiene dentro de si tal virtud, y tal misterio, que del peso hace suavidad, y facilidad, y gozo? Y que quanto mas pesa, mas alivia; quanto mas oprime, mas recrea; quanto mas parece que dificulta, tanto mas fuaviza, y facilita? Quien ha llevado, ni ha trahido en sus hombros mayor Cruz que Yo? cuya Gruz no huvo, ni hay, ni habrá quien pueda echarla fobre los hombros, ni todos los hombros juntos de los Santos, ni los de la Reyna coronada de los Santos basta para tanto peso: y todavia Yo con esta Cruz, doy fuerzas, y virtud, y esfuerzo, para que todos, y cada uno pueda traher lobre lus hombros lu Cruz; y si Yo no la huviera trahido sobre mi, no huviera quien pudie. ra seguirme, ni servirme con su Cruz. ¿Vés como las Cruces mayores, no solo dán socorro á los hombros, que las trahen, sino dulzuras, suavidad, y fuerza tal, que les sobra para darla á los que las trahen menores?

¿Quien trajo mayor Cruz sobre sus hombros, que mi Madre? Pues trajo siempre tanta parte de mi Cruz, que no ha habido hombros, que tanto trajessen de ella; y sobre esso el cuchillo de Simeon lo tuvo siempre atravelado en su corazon ternissimo. Mira ahora quien os ayuda á llevar vuestra Cruz, ni quien ayudó á los Apostoles á traherla, sino mi Madre con su egemplo, con su doctrina, constancia, fortaleza, direcciones, y consejos? Pedro mi Vicario, y los Apostoles no han sido los mayores, y mejores seguidores de mí Cruz? No son, Philotéa, los que despues de mí, y con mi Madre trageron las mas grandes, y penosas Cruces? Ha habido otros que las tragessen mayores. Pues dime, estos de las grandes Cruces no fueron los Capiranes valerosos de la Cruz? Estos de las Cruces mayores, no fueron los que animaron á que los demás pudiessen traher las menores? Luego no has de medir, Philotéa, el peso de la Cruz, por lo aparente, sino por lo sustancial, y subsistente. Luego no

has de medir la Cruz por el cuerpo, y apariencia de su peso, sino por el alma, y por la fuerza de la gracia, y el socorro: luego en el camino de la Cruz, la Cruz menor, es mayor, y la mayor es menor.

- 8 ¿Dime ahora, Philotéa, si te pusiesse Yo acuestas un monte en forma de Cruz, y Yo mismo aplicasse un dedo de mi Omnipotencia, para traher esse monte en peso, de suerte, que apenas tocasse sino muy ligeramente en tus hombros, no es cierto, que no solo lo traherias, sino que correrias, y volarias con él? Claro está; porque el que es pesado, y aun imposible en los hombros, sin socorro, es con el socorro ligero; y por el contrario: ¿si te pusiesse en los hombros una Cruz de dos arrobas, y no aplicasse mi socorro á su peso, y tu trabajo, podrias andar con ella? no por cierto. Pues si traygo Yo con mi gracia la mayor parte del peso, ¿qué le queda al que trahe el corto peso, sino el merito, y el deseo, y el ansia de traher el peso sobre sus hombros?
- ¿No has visto, Philotéa, algunas piedras muy grandes, que llaman Pomiz, y orras que arrojan los volcanes sobre los montes vecinos, vacías de humedad, porque el fuego la conlumió, las quales espantan antes de tomarlas en las manos, y luego apenas pelan en ellas? Pues assi son las Cruces, que te parecen muy grandes ; á las quales el volcan de mi amor , y caridad quitó lo grave, y pelado que les caulaba el pelo, y la peladumbre, y quedan muy faciles, y ligeras. Dime, si en unos hombros muy flacos puliera una virtud superior, ¿qué danaria para llevar mucho peso lo exterior de la flaqueza, si lo animaba una interior fortaleza? No decis, que la rémora detiene un Navio poderoso? No dana el cuerpo pequeño del animal para obrar con grande efecto, si le anima una inmensa virtud interior, y superior. Dime, si entre dos llevassen una Cruz peladissima, que el uno es muy flaco, pero el otro que le ayuda es fortissimo, y quanto le falta al flaco, suple el fuerte, y fortissimo, ¿qué importaba, ó qué danaba la flaqueza del uno, si le suplia la fortaleza del otro? Tu vés al flaco, que trahe la Cruz, Philotéa; pero no vés la virtud secreta, que yo le doy, y el espiritu, y las fuerzas: con esso te admira, y espanta aquello, que vés en lo exterior, porque no vés lo interior.
  - 7 10 Y alsi, aunque las Cruces grandes sin mi gracia son pe-

sadas, Philotéa, pero con ella, y con mi socorro son alegres, y ligeras. Aunque sin mi ayuda oprimieran vuestros hombros, y no pudierais traherlas; pero con ella, y con mi favor son pesadas para dár su virtud al merecer, y ligeras al merecer, y penar. ¿Vés como son alas, Philotéa, al caminar, y volar, las que te parecen Cruces, y grave pelo al subir? Y tu crees, que pondré mas pelo lobre tus hombros del que tu podrás traher? Crees que he de cargar tal Cruz en este camino sobre tí, que no pueda graherla tu debilidad? Por ventura yo habia de cargar tus hombros de pelo, que te tuesse intolerable? Cree quo Yo soy siel, Philoréa. Cree que quitaré de la Cruz, ó anadiré de las fuerzas; y si quito de su peso, es aliviar tu flaca naturaleza; y si anado del socorro, lleva tu peso mi gracia. ¿Qué importa que quede el cuerpo del peso en la apariencia, si quitó la pesadumbre del peso en la sustancia? Cree, que no hay Medico tan amante de su enfermo, que alsi mida, ni pele los adarmes del acibar, y lo amargo que puede tolerar en la purga, el paladar del que lo ha de recibir, como Yo mido, pelo, y proporciono el pelo, y la pesadumbre, hasta lo que puede traher sobre sus hombros, aquel que me sigue en Cruz. Cree, Philotéa, que quando Yo dige: Que el que me quisiesse seguir tomasse su Cruz, y me siguiesse, (2) ya entonces previne Cruces proporcionadas á todos los hombros, hombres, y almas, que me habian de seguir. ¿Tu has de penfar, que Yo habia de haber hecho camino imposible de seguirme? Vengo del Cielo á la tierra, para llevaros al Cielo, y habia de hacer camino para el Cielo, que os perdiesseis en la tierra? Cree, Philotéa, que si hiciera mas proporcion al salvaros, y mejor disposicion para venir à mi gloria el gozar, que no el penar, os llevará al Cielo por el gozar, porque fuerais mas almas á gozarme eternamente en el Cielo, y en mi gloria, y no al Infierno á penar.

(a) Si quis valt post me vevire::: tollat Crucem suam , & sequatur me. Luc. 9. v. 23.



#### CAPITULO XIL

HACE PHILOTEA OTRA INSTANCIA AL SEÑOR, sobre que le haga otro camino, y no de Cruz, y el Señor la desengaña.

SSI como oyó Philotéa, que dijo el Señor, que si mas facilmente se fuera el linage humano por gustos, y recreaciones al Cielo, huviera señalado su Divina Magestad este camino á las almas, pareciendole, que habia hallado algun consuelo á sus

cuidados, y esperanza á sus deseos, le dijo: Señor, no se canse vuestra piedad, y mansedumbre de oir, y alumbrar á mi ignorancia. Yo no digo, Bien eterno, que los gustos de los vicios, ni los vicios que trahen consigo los gustos, pueden ser camino para alcanzaros, ni disposicion de seguiros; pues claro está que el sumo bien, que es el sumamente bueno, no se habia de alcanzar, ni conseguir con el sumo mal, que es lo pecaminoso, y malo. Claro está, que no es lo mismo seguiros, que perseguiros. Claro está, que si Vos venis como Dios, y Señor de las virtudes á enseñar en el mundo, y dár doctrina, y magisterio de virtudes para desterrar los vicios, que no era posible que fuesse camino yueltro, ni de leguiros, conseguiros, ni alcanzaros, y adoraros, el de ofenderos. Claro está, que siendo lo bueno aquella suprema regla que hemos de seguir, y habiendonos dado el infinitamente bueno, que sois Vos, à lo bueno, honesto, y santo por regla; no podiamos seguiros, con negarnos á esta regla, y haciendo con nuestras culpas, y pecados, por los deleytes, y gustos, pedazos (quanto en nosotros es) esta soberana regla.

Lo que yo digo no es esso, sino que formeis un camino para mí, yá que no lo querais conceder á los demás, que no tenga tanta aspereza, y dureza como este, santo, penoso, y desabrido de la Cruz; porque no solo astige, y oprime seguido, sino que espanta, y atemoriza pensado, é imaginado. Y no solo os diria, Señor mio, (con vuestra santa licencia) que hagais otro camino, que no sea de Cruz, para mí; sino que hagais este mismo para otros, y para mí. Porque mi alma desea, que tengais muchissimos seguidores, y que todos os amen, os sirvan, os reverencien, os adoren: y por el camino de la Cruz, como es

tan terrible, y aspero, yo no os digo que no os siguen, y que no merecen mas los que os sirven, y que no os adoran mas los que os adoran; pero algunos de los que os siguen, dejarán al seguiros el camino y otros muchissimos, por verlo tan aspero (ó Bien eterno) no os siguen, antes os os osenden, y persiguen. Si Vos para mí, y para otros como yo, nos hicierais un camino de unas recreaciones honestas, modestas; no malas, sino recreables, alegres, regorijadas, sin penitencia, y aspereza, ni interior, ni exterior, ni ayunos, ni obligaciones, y preceptos de estos que assigen el cuerpo; por donde comodamente enminassemos se guierados; bien cierto es, que no era canta sinega seguiros de esta manera, como seguiros en Cruz; pero habria muchisimos que os siguiessen, y como yo deseo que os siguiessens, quistera mas para Vos, que para mí, Señor mio, que hiciesses este caminos

3 Viendo el Señor, que Philotez proponia otro caminos que el de la Oruz, para seguirle sin Cruz, y que con el color, y capa que daba á la caridad, cubria lu imperfección, y amor propio, le respondió: O Philotéa, que como virgen necia, flaca, y miserable discurres ! Querias hacer camino para ti, con color de qué lo haces, y lo formas para mí? Esse seria camino cu; yo, y no mio; y por tu camino te perdiéras, Philotéa, y por mi camino te salvarás: ¿y quieros mas condenarte en su camino, que no salvarre en el mio? Qué camino, es este que sorma ru loca imaginacion, y flaqueza fragililsima? Qué gustos, y recreaciomes essas, que siendo temporales, quieres que las tome en euenta de espirituales? Por vivir en gustos, deléytes, gozos, y recreaciones os tengo de dár el Cielo? Ha de ser merito para mí, lo que es gozo, y gusto corporal para vosoros? Darços la gloria, porque os holgais en el mundo? Darcos gustos eretnos, porque gozais gustos caducos, y temporales? Qué me dais para que os dé? A qué precio comprais una gloria eterna? El que compra, algo ha de dár? Quertis dos glorias, una en el mundo, otra en la Bienaventuranza? Una en el destierro, otra en la Patria? Una en la tierra, otra en el Cielo? Vine del Cielo á la tierra á padecer, y vosorros quereis subir de la tierra al Cielo sin padecer? Vine penando, y quereis subir gozando?

doos, y recreandoos, y no refrenandoos, y no penando, peleando, y padeciendo al refrenance, os contengais en lo permi-

Tom. VI.

tido, sin llegar á lo prohibido? Cómo es posible, que en una vida alegre, y gustosa, y relajada, y regalada, pueda contenerse el apetito insolente, naturalmente inclinado á lo peor, sin llegar de lo relajado honesto, á lo malo prohibido, y deshonesto? Apenas pueden los Santos sin soltar la disciplina, y la santa severidad de la mano, y el castigo, y la penitencia, y la mortificación, contener, reprimir, y domar al apetito; y quieres tu seguirme muy santa por camino de gustos, recreaciones, deleytes (aunque tu los pintes muy vacíos de pecados, de passones, y de culpas) si en él no te refrenas para seguir mis preceptos?

¿Castiga Pablo su cuerpo, (2) porque siente en sí una ley, que repugna á otra ley, que tiene en sí; (b) y tu pretendes desde los mismos deleytes con tener al apetito, y á aquella ley que sentia Pablo en sí? Ahora ignoras, Philotéa, que es guerra la vida del bombre sobre la tierra? (c) Ahora sabes, que la carne está peleundo contra el espiritu, y el espiritu peléa contra la carne? (d) Si han de pelear, bien cierto es, que se supone que han de ser contrarios en el peléar. Pues qué suerza ha de tener el espiritu para pelear con la carne, si es amigo, y aun cautivo de la carne? Qué suerza la razon para pelear contra el apetito, si está siempre el apetito mandando?

6 ¿Si en esse imaginado camino, ó perdicion qué has inventado, Philotéa, está gobernando siempre el apetito, y buscando gustos, y recreaciones, cómo podrá contra tanto imperio tener suerza el espiritu, y reprimir al insolente apetito? Entrarian todos los que siguiessen este erradissimo camino á seguirme; pero saldrian á perseguirme. Entrarian á holgarse, y recrearse, pero no á servirme, agradarme, ni imitarme. A pocos meses de recreacion, siendo su camino de recreacion, se volveria el camino precipicio, y el precipicio su insierno, su ruína, y perdicion.

7 ¿Y es posible, que no te averguenzas, Philotéa, de proponer un camino de gustos, recreaciones, y deleytes sin Cruz (aunque tu los slames honestos, y permitidos) á quien como Yo por tí pisé los gustos, y los deleytes, y me abracé con la Cruz? A mí, que con mi egemplo, y mi voz, desde el nacer al morir acredité, y fundé el camino de la Cruz; me propones un cami-

<sup>(</sup>a) 1. 2d Corinth. 9. v. 27. (b) Ad Rom. 7. v. 23. (c) Job 7. v. 1. (d) 2. 2d Galat. 5. v. 17.

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XII. 381 no en que ande ausente la Cruz? Es posible, que no te corres, y confundes de proponer, y pretender un camino gustoso, des leytable, y recreable al que sue varon de dolores, como Yo5 y ahora, aunque no puedo padecer dolores, traygo en mis manos, y en mis pies, y en mi costado, como troseos amables de mi

amor, y mi fineza, las llagas que me causaron tantos, y tan terribles dolores?

Res à mi? Possible es, que quieras seguirme à mi, sin que me imites à mi? Possible es, que quieras otro camino para tí, del que escogi para mi? Possible es que quieras mi corona, y mi gloria, pero sin mi imitacion? Tendrás por mi imitacion (quando Yo voy penando con la Cruz sobre los hombros) seguirme holgando, y baylando, por no seguirme con Cruz? Asi pagas mis sinezas? Imitara al Capiran el cobarde soldado, que quando está peleando, se estuviera el con sus amigos brindando? Si mi imitacion es vuestro remedio, y si en tanto os acercais á mí, en quanto á mi me imitais; tu que buscas deleytes, gustos, y recreaciones, en que me imitas? En qué me sigues? Si Yo dige, que os daba egemplo, (e) para que con mi egemplo me siguiesseis; en qué seguis recreandoos, al que murió en una Cruz redimiendoos, y salvandoos?

Recreaciones permito á mis seguidores, Philotéa, y concedo á los que siguen el camino de mi Cruz, honestos contentramientos, y gustos; pero no haciendo como tu, camino de gustos, recreaciones, y contentos, sino siguiendo el camino de la Cruz, y para aliviar la Cruz les permito honestas, y santas recreaciones. Permitidas son las recreaciones, que no ofenden á mi Ley; pero no haciendo camino, y ley de seguirme (como na pretendes) con deleytes, gustos, y recreaciones. Assi como no puede haber Christiano sin Christo, y Christo no estuvo jamás sin Cruz, pues siempre viví con penas; no puede haber Christiano verdadero sin Cruz, y sin trabajos y penas. Por esso mi Iglesia os propone, no solo mis Mandamientos Divinos, sino otros cinco preceptos, para que seais Cristianos, como quien os pone sobre los hombros, como á Christianos la Cruz.

y otros preceptos penales, y desabridos. A esso mira todo lo san-

no, fuerte, y valeroso de mi Ley, y la peléa continua de reprimir con su observancia al apetito, que siempre está peleando, y recalcitrando por salirse de mis reglas, y mi Ley. A esso mira haberos dicho Yo, que el Reyno de los Cielos padece suerza, y que solo lo ganan los valerosos, (f) y que me sigais en Cruz: y así, Philotéa, slaca, y fragil, huir del camino de la Cruz, y buscar camino sin camino, de gustos, deleytes, y pasatiempos; es huir de seguir al que vivió siempre en Cruz, y murió por vosotros en la Cruz: y quien no me siguiere con Cruz en esta vida, no me gozará en la eterna.

# CAPITULO XIII.

PREGUNTA PHILOTEA AL SEÑOR COMO ES POSIBLE que estén alegres los que siguen el camino de la Cruz, si caminan llorando, gimiendo, suspirando: y se lo manifiesta.

Eñor, dijo Philotéa, yo creo vuestras verdades, y siempre estoy convencida en que es conveniente, y santo el camino de la Cruz; pero que es dulce, y suave, no lo acabo de entender. ¿Quereis, Gloria eterna, que yo crea contra aquello que estoy

viendo? Si estoy mirando, y oyendo la disicultad con que los que ván venciendo la aspereza de aquel monte, que Vos me poneis delante, y el dolor de aquellos que ván caminando en Cruz? Si mis ojos están mirando sus lagrimas, si mis oídos están oyendo sus quejas, creeré, que el que gime, y llora, deja de padecer, y penar?

Si veo á aquel triste Anacoreta con su Cruz assigido, prosiguiendo su camino, derramando lagrimas, y rompiendo el viento con sus suspiros; y aquella tierna doncella descalza, desnuda, y pobre, que estampa sus plantas sobre la sangre que derrama en las espinas, y apenas veo rostro, que no esté bañado en abundante sudor; equereis, Dios mio, que crea contra aquello que estoy viendo? Fuerte pedir es, Señor, que el alma crea contra los ojos, y que dege de conocer lo que vé, y se niegue á lo que oye. Vos nos disteis los sentidos, para que por ellos juzgue-

mos, y conozcamos, y gobernemos todas las operaciones de esta vida; ¿pues cómo, Señor, me negaré á los sentidos, y cree-

ré, que es holgarle el padecer, y es alegrarle el penar?

Es verdad, Philotéa, que los sentidos os han de gobernar en esso natural, palpable, visible, y transitorio; pero no en lo sobrenatural, soberano, é invisible; porque en esto suera engaño de gran daño, gobernarle el alma por los sentidos. Porque de la manera que os componeis cada uno de volotros de alma, y cuerpo, de espiritu, y carne, de porcion superior, é inferior, exterior, é interior; assi se debe á lo soberano, y superior, é invisible de lo eterno, y á la creencia de la Fé, la interior, y superior parte del cuerpo, que es el espiritu alumbrado, é ilustrado por la Fé. Y assi como es mas noble porcion la del alma, que no la grosera de este cuerpo 5 assi se ha de dár mas credito á los altos conocimientos, y luces de la Fe, que se recibe en el alma creyendo, que no á esto visible, y caduco que estamos siempre mirando; porque en estos sentidos naturales, puede haber muchos engaños; pero no en aquellas luces superiores, celestiales, é inmortales.

Cada dia se engaña la vista al vér, el oído al oír, y el tacto al tocar, y yá falta este sentido, yá aquel. Mira como Isaac anduvo equivocado entre el tacto, y el oído, y le engañaba lo que tocaba, quando le desengañaba lo que osa; (a) y ultimamente dió mas credito al tocar, que no al oír, y engañole; pero en mis verdades, y en mi Fé, como quiera que tienen el principio mas seguro, y soberano, que soy Yo, y Yo soy la verdad misma,

no puede haber en creerme equivocacion alguna.

De aqui resulta, Philotéa, que aunque estés viendo con Ios sentidos corpotales las penas, y fatigas que padecen los que me siguen en Cruz, debes creer mas á mis verdades, que á tus ojos, y á lo que Yo tengo dicho, que no á aquello que tu vés. Si tu confiesas, que he dicho por mi Profeta, que es dulce, y recto el Señor; (b) por qué te espanta lo recto, y no te llama lo dulce? Si tu confiesa que he dicho, que es mi yugo suave, y mi carga muy ligera; (c) por qué te espanta la carga, y no te llama, ni crees lo ligero, y suave de la carga? Si dige por el Profeta, guszad, y vereis que suave es el Señor; (d) por qué no quieres gustar

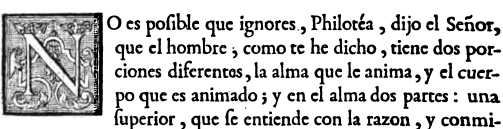
# 284 PEREGRINACION DE PHILOTEA

lo suave del Señor, con que verás en el Cielo al Señor, de quien gustaste en la tierra? Si mi yugo es mi Cruz, y digo, que es mi yugo suave; por qué no crees que es suave, y dulce mi Cruz?

6 ¿Quieres, Philotéa, creer á tus ojos engañados, mucho mas que á mi voz cierta, santa, y verdadera? Será mas cierto esse sentido falible de tus ojos, y el engañoso de tus osdos, que la verdad infalible de mi verdad, y mi Fé? A essos sentidos, que cada dia os engañan, y os pierden, y os hacen creer desatinos, y adorar al asco, y la corrupcion, das mas credito, que á mi verdad, y mi luz? No basta que Yo lo diga, Philotéa? Puede saltar mi verdad? Las generaciones pasarán, el Cieso, y la tierra faltará; pero un apice no saltará de aquello que Yo digere. (e) Pero yá que no quieres venir á mí en Fé, como era justissimo que vinieras, quiero Yo ir á tí en caridad, en paciencia, condescenderme, y compadecerme de tu ignorancia, slaqueza, y debilidad.

# CAPITULO XIV.

ENSEÑALE EL SEÑOR A PHILOTEA COMO SE compadece holgarse, y padecer á un mismo tiempo el Varon espiritual.



go, y otra baja, é inferior, que se entiende con el cuerpo, y apetito. De aqui resulta, que en una misma persona, á un mismo tiempo puede haber penalidad, alegria, gozo, pena, consuelo, y desconsuelo; desear una cosa, y aborrecersa; y aborrecida, sentir, consentir, y aun procurar que suceda. No has visto á una madre, que está curando á su hijo, y le dá la purga amarga, y lo siente, y se la dá, y siente darsela, y se huelga la reciba? Se huelga por su salud, lo siente por su disgusto. No has visto azotar el padre al hijo, á quien ama con ternura, y sintiendo sus azotes lo castiga, y doliendose sus lagrimas, se las causa.

# 'AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XIV. 385

Cómo puede ser, que se huelgue, y que le pese? Porque la porcion superior de la razon pide, y decreta el castigo, como desea la enmienda; pero la inferior siente la pena del castigo, porque

desea su gusto, y siente mucho su pena.

Assi sucede, Philotéa, á mis siervos, quando caminan con la Cruz sobre los hombros. La parte superior vá alegre, y sigue contenta su camino, quando la inferior vá con pena, y dolor en el camino. La superior se alegra con aquello que desea, que es padecer por mí, y satisfacer sus culpas; pero la inferior se entristece con aquello que es assigirse, y penar, y no es imperfeccion en mis siervos, que pene el cuerpo en esta parte inferior, y lo sienta ella, quando en lo superior anda resignada el alma; porque es luchar, es pelear, es vencer, para ser coronada, y llegar por el vencer al gozar, por el gozar al triunfar. Estos sentimientos, Philotéa, los han tenido los Santos; y lo que es mas, los he padecido Yo, con ser el que hace los Santos. Pues quando en el Huerto padecia las congojas, que me causaron tus culpas; y quando conocia, que tus culpas me habian de causar tan terribles, y sensibles penas, la parte interior de mi alma estaba triste de vér tu ingratitud, y del dolor de las penas; y la superior estaba resignada, y contenta en padecer la Cruz de mis penas por tus culpas. Y mi Madre; quando me hacia compañía al pie de la Cruz (en la Cruz que padecia por verme morir en Cruz) se conformaba con la parte superior, y padecia conmigo en la inferior, y superior de su alma.

la superior muy resignada, ó alegre, y que esta sienta naturalmente las penas, y la superior las ame, y abrace con alegria? Vés como puede ser, que aquellos seguidores de mi Cruz, que vés llorar, y suspirar con la Cruz en aquel monte, adoren, y amen la Cruz que los hace suspirar? Y si no lo crees, prueba, Philotéa, á apartarlos de la Cruz; prueba á quitarles la Cruz; prueba á persuadirlos que desamparen la Cruz, y verás que darán antes la vida, que no la Cruz. Porque de la manera que Yo no quise bajar de ella, quando me decian mis enemigos, que bajasse de la Cruz, y me creerian; (a) y quise padecer antes la pena de que ellos se condenassen por su culpa, que no soltar Yo la Cruz; padecé

Tom. VI. pe-

penas, persecuciones, afrentas, é hice por ellos tantas señales de amor, para vér si los reducia á seguirme, y á creerme; pero no quise hacer la de dejar la Cruz, porque me creyessen, y siguiessen: é hice esto solo, porque no viesse mi Iglessa, ni los Fieles, que Yo desamparaba la Cruz, y la dejaba, y perdiesse despues mas almas con dejarla, que conseguia entonces dejandola, pues si pocos Judios me cresan por dejarla, inumerables Christianos me dejarian, y perderian dejandola; assi verás que todos quantos me siguen persectamente en Cruz, la aman de manera, y la abrazan, y la tienen, y los tiene asidos, y contentos, que antes darán la vida, que no la Cruz. Porque en la Cruz que padecen, aunque les cause penas exteriores; pero hallan interiores gozos, gustos, y contentos superiores. En la Cruz hallan la alegria, el consuelo, el alivio, y medicina de todas sus dolencias, y enfermedades: en la Cruz hallan el antidoto del veneno de sus culpas.

Hallan toda su alegria; porque el padecer por mí lo tienen por alegria. Hallan lu gozo; porque es su gozo abrazar la Cruz por mí. Hallan su consuelo; porque como soy Yo su consuelo, me miran siempre en la Cruz, y assi en mi hallan su verdadero consuelo. Hallan su alivio; porque el penar en Cruz es su alivio, respecto de que penan mas por mí. Hallan la medicina, y antidoto del veneno de la culpa; porque en la Cruz, en la penitencia, y en la mortificacion está el remedio de las culpas, y son las penas antidoto de las culpas, pues no pueden salir del alma las culpas, si por la Cruz no entran en ella las penas. Pero ru, Philotéa, con essos carnales ojos, miras lo exterior de las lagrimas de los que caminan en Cruz, y con Cruz penan; mas no miras lo interior de su consuelo. Oyes los suspiros del dolor, que despide el cuerpo; no los del amor que Yo oygo, y está despidiendo su alma. Vés esta fatiga exterior, pero no aquel contento interior. Cree, Philotéa, que si no fuera mayor el gozo de adentro, que la pena por atuera, presto venciera lo de atuera á lo de adentro. Cree, que si pudieran mas los sentimientos del cuerpo, que no los sentimientos del alma, presto vieras que dejaban, y desamparaban mi Cruz, concertados al dejarla el alma, y cuerpo.

5 Para saber quien vence en essa peléa, mira lo exterior, y por ello conocerás lo interior; mira lo que hacen, conocerás lo que sienten; mira lo que obran, conocerás lo que aman. ¿No los vés que caminan llorando, pero caminan con la Cruz por essa

cuef-

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XIV. 387

cuesta, pues que caminan venciendo, y despreciando, lo mismo que están llorando? Antes bien, tanto mas tienen de mi amor, quanto mas tienen, pueden, y saben vencer la pena, que les causa el dolor de aquella pena. Esto es, quando suspirassen todos, porque penan como tu crees; epero quien te ha dicho a tí, mal pensada Philotéa, que aquellas lagrimas tienen el origen que tu crees del dolor, y de la pena que causa al subir la aspereza de la cuesta? Quien te ha dicho, que aquellos suspiros nacen de la que causa al cuerpo la Cruz? Tu lo sientes como slaca, porque esso que tu crees, y piensas, esso obráras, y esso hicieras; pero ellos mas altamente sienten, lloran, y suspiran.

Aquellas lagrimas de aquel que sube llorando alli, y tu crees las derrama por sus penas, no son sino por sus culpas, y siente mas el dolor de su pecado, que no el peso de su Cruz. Mas siente la pena que me causó, que no lo que padece al seguirme con su pena. Las de aquel que tan tiernamente llora, siguiendo animosamente su camino, besando con tanto asecto la Cruz, llora el haber tomado tan tarde la Cruz 3 y del contento de verse asido tan dulcemente á la Cruz, y en tan gustoso camino, dulce y tiernamente llora, porque yá ha llegado á estado, que el gusto grande del alma, se lo comunica al cuerpo. Aquel que llora, y tiene encendido el rostro, y parece un Serafin, y piensas tu que lo tiene assi por el dolor, y fatiga de traher sobre los hombros la Cruz; no está encendido sino de una ardiente caridad, y del gozo, y alegria que tiene su alma con los dulces sentimientos de mi amor; y este amor se le ocasiona la Cruz, y no pudiendo caber dentro del alma el amor, dá calor, y color á su hermosissimo rostro, y sale por los ojos el calor, resuelto en calientes lagrimas.

Aquellos suspiros que tu oyes, como sentimientos de la pena, en aquellos dos siervos mios que siguen tan resueltos su camino; no son sino volcanes de suego, que despide el corazon abrasado por mi amor. O engañada Philotéa, qué bajamente que piensas del Misterio de la Cruz! O cómo si supiesses los gustos, deleytes, recreaciones, contentos, gozos, consuelos, que

tiene en su interior este Santo Leño, lo tomarias contenta sobre tus hombros!

Tom.VI.

S. Q. Ce . /.

#### CAPITULO XV.

HACE OTRA INSTANCIA PHILOTE A AL SEÑOR,

dudando que la Cruz pueda ser gozo, y se lo explica con
discurso claro, natural, y facil.

de vuestra gracia, y aquellos suspiros se deben á vuestro amor, y aquel llorar de alegria se debe á vuestros socorros; y con esso claro está, que lo triste será alegre, y sabroso lo penoso; epero essa

gracia, quien habrá que la merezca? Por ventura la podremos esperar los perdidos, y perdidas como yo? A mas de esto, la gracia, Señor mio, para aquellos que no hemos entrado en este duro camino, es de siado, y de contado las penas: el padecer es palpable, y presente; pero el sobre llevarme en la Cruz, y que no pese la Cruz, y que me sea ligera, por la suerza de la gracia, so podemos e perar, pero no lo devemos presumir. Esto me obliga á medir este peso al levantarlo, y á no introducirme en alguna empresa tan temeraria, que habiendo entrado en ella con presuncion, vuelva de ella con verguenza.

Vos, Señor, nos culeñais á que pelemos, y pensemos las dificultades antes de entrar adonde no podamos prudentemente salir. Vos á que nadie comience á edificar una casa, que no la puede acabar. Vos á que nadie edifique una torre, que se quede en sus principios. (2) Vos á que no edifiquemos sobre arena, sino sobre piedras fuertes. (b) Vos á que antes de ir á pelear, contemos nuestra gente, y midamos nuestras fuerzas contra las del enemigo; y despues de haberlo medido, considerado, y pesado todo, assentados muy despacio, obremos lo conveniente: (c) y assi dejadme pensar despacio esto de tomar la Cruz, porque no deje arrepentida despues, lo que abrazo temeraria. Assi es, Philotéa, que no quiero que obres con temeridad, y siempre es muy conforme á razon, y á buen espiritu medir, y pesar las fuerzas con el peso, y con la carga; pero quiero que sepas, que hay dos modos de seguirme: uno vuestro, y otro mio. Quando me seguis con la propia voluntad (esto es, con alguna presuncion, ó fira

<sup>(</sup>a) Luc. 14. v. 28. & seq. (b) Matth. 7. v. 24. & 26. (c) Luc. 14. v. 31. & 32.

humano, é imperfecto) es bien pensar, conocer, pesar, reconocer, mirar, medir, y considerar lo que emprendeis, é intentais; y entrar con recelos, y temores en la empresa, porque andais sobre los pies de la propia voluntad, flacos, débiles, y fragiles, y mucho mas habeis de obrar de esta suerte, quando obrareis naturalmente en las cosas arduas, yá politicas, yá morales, ó de otro qualquier genero que ellas sean.

y mucho mas al ofenderme debeis medir, y pesar bien lo que haceis, y si tendreis suerzas para tolerar mis juicios, para pasar por mi cuenta, y sufrir una eternidad de penas, y de Insierno, y de tormentos; no tomeis peso tan grande con las culpas, que despues os oprima, y os castigue, y acabe, sin acabar, con tormentos muy crueles, é intolerables penas. Pero quando Yo os llamo, Yo os busco, Yo os amo, quando seguis lo bueno, y lo santo, quando caminais en luz con luz, y vais buscando la luz, quando mis voces van gobernando vuestros pasos, y á mi orden atienden vuestros os os aunque es conveniente, Philotéa, seguir consejo, y preguntar, si es mia la vocación; pero podreis obrar con muchos menos temores, dilaciones, reparos,

recelos, meditaciones, y congojas.

¿Si vés que te estoy llamando, qué recelas, temerosa Philotéa? Si te llevo por la Cruz á assegurar mis preceptos, qué dup da, essa tu fragilidad? Si te estoy rogando con mis consejos, y mis voces; por qué me respondes con argumentos llenos de dificultades, vacios de amor, y docilidad? Por ventura llamé á nadie en el Reyno de la gracia, que no fuesse para coronarle, y que me gozasse en el Reyno de la gloria? Tu has de andar midiendo, y pesando, y meditando, y ponderando, qual es mejor, el seguirme, ó el dejarme? Tomar mi Cruz, ó dejarla? Tu quando te llamo Yo, has de andar buscando otro camino, que aquel que te señala, el que es vida, verdad, y camino? (d) Tantas réplicas á una obligacion tan debida! Tantas dudas á una conveniencia tan evidente, y tan clara? Señor, dijo Philotéa, yo no digo esto, ni os propongo estas dudas por no seguiros; sino para seguiros de suerre, que nunca sepa dejaros. Este temor, Señor mio, todo es fineza, y amor. Vos me habeis dicho, que en vuestro camino hay gozo, y alegria, y que es gozo, y alegria la Cruz.

De esta suerte podria mi slaqueza tolerar esse camino, y mas si me probais, que en los gustos, y deleytes que ofrece el mundo, hay penas, desabrimientos, y disgustos; y querria yo ponerle tan evidente la conveniencia á mi slaqueza, que no tuviesse duda alguna en la eleccion: y esto, Señor mio, todo es para seguiros mejor, y para obrar mas gustosa al elegir el camino de la Cruz, y con esso andar con mas alegria al serviros, y seguiros.

Vengo bien, Philotéa, en alumbrar á tu entendimiento, aunque sea desobligado de tí, y quiero que debas á mi paciencia tu luz. Sabrás, que el ser tan suave, y dulce el camino de la Cruz platicado, que tu imaginas tan terrible imaginado, nace de la misma Cruz: de suerte, que donde tu consideras el horror, y la afficcion, y el tormento, alli mismo consiste el gozo, y alivio. Para que esto entiendas, has de advertir, que la Cruz es la llave que abre el descanso á las almas, y el cuchillo que castiga, corrige, quieta, y pacifica á las almas. Es la lanceta que abre la vena de la propia voluntad, y descarga, y echa fuera con la mala sangre los humores corrompidos, que causan toda su muerte, y con descargarlos prevalece mi gracia á la porcion impura de la culpa, y queda sana, y suerte, y con salud. Porque la Cruz en sustancia, es corregir, enfrenar, reformar, limpiar con la escoba, y cuchillo de la mortificacion á la propia voluntad, y con esso dár lugar á que entre, y gobierne en ella mi amor, y mi Voluntad. Y como la Cruz es la que destierra del alma las pasiones, y entran en ella en su lugar las virtudes; hace que sucedan muchos efectos, que todos causan consuelo, paz, alegria, contento, y serenidad.

### CAPITULO XVI.

PIDE PHILOTEA AL SEÑOR QUE LE EXPLIQUE algunos efectos de los que causa la Cruz, para que esté alegre el alma, y se los explica.

Yendo Philotéa, que la Cruz causaba algunos escectos, que introducen alegria, gozo, y contento en las almas, le dijo: Señor, toda mi ansia es seguir la Cruz, y no solo seguirla, sino traherla; pero no será posible esto á mi slaqueza si sus esec-

tos son penas, desabrimientos, disgustos; y assi explicadme, Bien

eterno, essos esectos de gustos, de gozos, y de contentos, para que yo trayga contenta la Cruz. El primero esecto, Philotéa, dijo el Señor, que causa la Cruz en el alma, con hacer que en su virtud, y por medio de la mortificacion se guarden mis Mandamientos, y se sigan mis Consejos, es limpiarla, y purificarla; y en estando limpia, y pura, claro está que se halla alegre, y contenta, y santamente satisfecha, y consiada de verse assi en la Divina presencia.

2 ¿No vés el gozo de aquellos que hacen una confesion general con verdadero dolor, contricion, y penitencia? No vés la alegria con que queda el mas perdido, quando desengañado, y con luz me busca, y me halla piadoso? No vés la serenidad de aquel, que con la penitencia, y confesion se ha descargado, y limpiado del peso grave, y asqueroso de las culpas, y luego con recibirme, echó del alma lo seo, y abominable, y quedó lo limpio, y puro? La pureza, y limpieza, Philoréa, aun en esto natural consuela, alegra, y recrea; y assi, solo el descargar las cul-

pas del alma, alivia, consuela, y alegra.

Mira qué gustolo queda el que ha trahido un pesadissimo madero luego que soltó la carga; alsi queda el peçador, luego que con la Cruz del dolor, y penitencia, arrojó de sí la carga intolerable de las culpas, y las duras prisiones de las pasiones, y el peso gravissimo de andar siempre en mi desgracia. El segundo esecto de la Cruz, es el desapropiar del alma los deseos, que la trahian inquiera. Porque como quiera que es imposible, que ella dege de amar á lo humano, ó á lo Divino, y lo humano no es, objeto digno de las almas, ni conforme al fin, para que Yo las crié; no es posible, que halle quietud en lo humano, hasta que, llegue á amarme á mí, y lo Divino. De la manera que no es posible, que halle quietud la piedra, sino en su centro, y como no es possible, que la haya en todo aquello que no hay confor-, midad con el fin; ni lo es, que haya quietud, ni losiego en los medios, sino violencia, pesadumbre, y resistencia, si los medios no tienen proporcion con el intento.

4. De aqui nace, Philotéa, la inquietud de los mortales en esta vida de culpas. De aqui nace el no saciarse jamás el alma de los deseos mundanos; porque no la crié, sino para buscar, y por seer, y promover los Divinos. De aqui nace que el mas dichoso, selíz, y grande, nunca está contento, hasta subir mas, y mas, y

# 202 PEREGRINACION DE PHILOTEA

yá que ha subido, se cansa de haber subido: y apenas subió, quando, ó le inquietan nuevos, y repetidos descos, ó le fatiga el tédio, y egercicio de la misma Dignidad á que subió, ó le sobresaltan los temores de perderla, ó le inquietan los cuidados de gozarla. De aqui resulta tambien, que esta sea una de las grandes penas de los condenados; porque como aquellas almas sueron criadas para gozarme, y servirme, y alabarme, y están en el Insierno en mi desgracia, blas semando, y ofendiendome; vi-

ven en este tormento con intolerable pena.

Pues lo que hace mi Cruz, Philotéa, es desterrar del alma estos deseos, y propiedades de amar, procurar, querer, seguir, y desear lo temporal, sugetando la voluntad á mi santa Voluntad. Y como el arado desarayga las malas yervas en la heredad, assi mi Cruz con la mortificacion, arranca las pasiones, y deseos, y los pone en su lugar, y los compone, y concierta. De aqui nace su consuelo, y alegria; porque de la manera que el hueso desencajado causó dolor pena, y tormento hasta que lo vuelván á su lugar; assi el alma con los deseos mundanos anda inquieta, con los santos sos sos ses sos desdichas; pero petidos tormentos, inquietudes, desasos desdichas; pero

unida á mí, con sumo consuelo, y paz.

El tercero efecto que causa mi Cruz, para que el alma esté alegre, depende de este. Porque los descos mundanos que hay en el alma, son siempre de aquello que no se tiene, pues los descos andan tras la posession, y son unos pretendientes inquietos, y alborotados, que viven galanteando, y pretendiendo con fumo desasos a la milma posesson; y como estos residen dentro del alma, y son muchos, y tantos, quantos son los objetos de las pasiones del alma, que son casi inumerables; (pues apenas hay alguno apetecible, que no despierte descos) nace de aqui en ella un desasossego, un tormento, una pesadumbre tan inquieta, y tan pesada, que parece imposible que se pueda tolerar. Mira, si dentro del corazon habitasse un herizo con sus puntas: mira, si estuviesse lleno de inumerables abrojos: mira, si lo estuvuessen azotando con hortigas: mira, si dentro de una casa muy estrecha, ó de un aposento oscuro estuviessen muchos locos, y furiosos encerrados, y que á cada uno de ellos le negassen lo que pide; ¿ qué ruido, qué confusion, qué locuras, qué voces, qué desatinos, y pesadumbres habria en aquella casa? Pues esto, y en

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XVI. algunos mucho mas que esto, obran los deseos desordenados del alma.

7 Lo que hace, pues, mi Cruz con la mortificacion, es echar fuera los locos, arrancar, y desterrar, y arrojar las espinas, los abrojos, las hortigas, y poner en su lugar, y plantar las flores, y las hiervas saludables; y lo que es mas dificultoso, dár sanidad á los locos, y con hacer, que aquellos abran los ojos, y vean que es locura el pretender lo que está en agena mano, y que es desatino, pudiendo contener los descos dentro de la posession de lo santo, y de lo eterno, andar tras la posession de lo temporal, y malo; yá con la luz, y desengaño los persuade que sigan lo verdadero: y como en llegando por el medio de la Cruz la luz al alma, se halla en ella, para vér quan conforme es á la razon natural, y á la sobrenatural todo aquello que mira, y experimenta; yá pacifica, y sosegada, queda con grande serenidad, gozo, alegria, y consuelo, como solian quedar los endemoniados á mis pies, quieros, agradecidos, y alegres, luego que les lacaba los Demonios de los cuerpos. El quarto efecto de la virtud de mi Cruz, Philotéa, es admirable, y de muy grande consolacion, y alegria, y tambien depende de los pasados, que es vaciarla de deseos, y desarraygarla de propiedades, y con esso pacificarla, y quietarla; porque á mas de que el alma que anda fuera de mí, vive encontrada conmigo, y con dolor, y fatiga, como el hueso desencajado de su lugar, hasta que se vuelve á mí; tambien es preciso que ande con muchos encuentros, y disgustos, y pendencias en las colas temporales.

Lo primero, porque los deleos muchas veces son contrarios entre sí, y cada dia se vé, que el hombre pretende, y teme lo que pretende, y aborrece lo que tiene, y abraza lo que aborrece: yá quiere lo que desea, yá le cansa lo que tiene; apenas lo posee pretendido, quando le embaraza poseído. Y quando el hombre dentro de sí no tenga estas penas, contrariedades, pendencias, y disgustos, los tiene con los demás; porque como los descos no tienen limitacion, y la tiene su poder, porque no llega á lo que desea, siempre anda dependiente, y en figura de mendígo, y necesitado; y sino consigue lo que pretende, se enoja, se encoleriza, se disgusta, y forma infinitas quejas, pendencias, desabrimientos, disgustos, y es su propia voluntad un perpetuo manantial, y seminario de penas, y toda esta barahunda de pe-Ddd

Tem.VI.

# 294 PEREGRINACION DE PHILOTEA

sadumbres, de guerras, de batallas, de pendencias, arroja suera la Cruz con la mortificacion, y con corregir, y contener los deseos, y traher quieta, y sos segada á la porcion inferior, con que entra mi Divina Voluntad á gobernar en el alma á la humana voluntad, y á llenarla de paz, de gozo, de alegria, de contento; y assi vive resignada con todo aquello que le sucede, porque conmigo, y por mí, y en mí lo quiere, y lo tiene todo, pues el que á mí sirve, todo lo tiene conmigo, todo lo goza por mí.

# CAPITULO XVII.

ANADE EL SEÑOR OTROS TRES EFECTOS, QUE causa la Cruz en el alma, para pacificarla, y proponele á Philotéa algunos egemplos.

Tros tres efectos, Philotéa, prosiguió el Señor, obra mi Cruz en el alma. El primero, es pacisicarla, no solo en la guerra que tienen los descos humanos entre sí, y con los demás, sino en la que tiene consigo misma, y con la parte superior. Por-

que como quiera que la razon natural que sellé en ella, está acusando sus errores; vive el pecador encontrado con la luz, y lumbre que tiene en ella, y assi se halla dentro de sí con un perpetuo fiscal de sus errores, y culpas, el qual está siempre voceando, aculando, y pidiendo contra él, y con un gusano roedor, que le está afligiendo, y reprehendiendo, y un verdugo, que lo está perpetuamente consumiendo, y con suma crueldad atormentando. Finalmente, tiene un tribunal entero dentro de su corazon, acusador, juez, testigo, y proceso, que le están fulminando, sustanciando, y condenando. Y si en este mundo exterior no puede sufrir el hombre las costas, y pesadumbres que le ocasiona un Tribunal que envian contra él en una causa, ó delito; ¿lo que pesa muchissimo por afuera, cómo pesará allá dentro? Pero en entrando mi gracia por el medio de la Cruz, y la mortificacion, cesa todo aquel justo, y terrible tribunal; porque en su lugar entra la honesta, y humilde satisfaccion, y una moral consianza, y consuelo, de que el alma vive conforme á ley, y razon, y rectitud, y conciencia; y reposa dentro de la misma bondad, virtud, sinceridad, y verdad.

2 El segundo esecto, que causa la Cruz en el alma, es pa-

cificarla conmigo. Porque como sea assi, que los deleytes, y culpas la trahen ausente de mi gracia, y en mi desgracia; claro está, que ando encontrado con ella, y no solo tiene dentro de si aquella alma desdichada, el tríbunal que te he dicho, sino el mio; porque estoy en ella como riguroso Juez, y mi Justicia, y sus temores la atormentan, la acongojan, y assigen, perseguida de los recelos, miedos, y horrores de sus culpas, y sus penas: y esto la castiga á cada paso de suerte, que yá piensa, y no sin gran sundamento, que está ardiendo en los Insiernos, y no dá paso dentro de sus mismos gustos, que si por asuera la recrean, no la assigen por adentro. Pero en desterrando mi Cruz por la mortificacion, y penitencia á la culpa, entra mi gracia en el alma, y la cura, la remedia, y consuela; y es esperanza los que antes eran temores; y es gozo el que antes era tristeza; y es quietud, y serenidad, lo que antes era inquietud, desasos es y tormento.

Ultimamente, Philotéa, entre otros inumerables efectos de la Cruz, para causar gozo, alegria, y consuelo en el alma, es el principal, el desterrar de ella las tinieblas, oscuridad, dureza, obstinacion, distraccion, y todos los demás impedimentos, que pone la culpa á mi gracia, y á mi luz, para que sienta, siga, y oyga mis santas inspiraciones, y saludables consejos. Porque todo el tiempo que dura en sus vicios, vive el impio, y pecador con todos los tormentos, desdichas, y miserias, que te he dicho, divertido, adormecido, y desarento á lo bueno, entregado del todo á lo muy perdido, y malo, con que apenas puede oir lo santo, lo bueno, y recto con que le aviso, y le llamo, y lo encamino; pero en quitandolos, y venciendo por el medio de la Cruz y mi luz, estas tinieblas y oscuridad, comienza á obrar mi Piedad en el alma inumerables efectos suavissimos, dulcissimos, sabrosissimos, porque oye, vé, y atiende; como son, claridad, caridad, luz, paz, sossego, tranquilidad, amor, gozo, alegria, consuelo, y la viste de mis doncs, y la llena de mis tesoros, gracias, misericordias, y de inefable suavidad, contento, y serenidad.

4 Todo esto que te he dicho, Philotéa, puedes mirar, y reconocer en dos Reyes coronados. Mira al primer Padre en la primera felicidad qual estaba. (2) Templo admirable de Dios, Tom. VI. Ddd 2 Ima-

<sup>(</sup>a) Genes. 1. v. 27.

Imagen viva suya en todas sus tres potencias. Mira aquella Republica tan santamente ordenada, y concertada. Mira que de bendiciones, gracias, dones, y misericordias que llovian sobre su alma. Ni él conocia al apetito, ni parte alguna inferior, que resissiesse à la superior. Assi como él estaba en el Parasso, y todos los elementos le servian; tambien estaba el Parasso de mi gracia, y de mis gracias en él : y sino es la de mi Madre, no ha habido alma que tuviesse tan pura, ni tan perfecta la gracia. Al fin fueron las gracias de Adán las primicias de la gracia, y de las gracias, que he dado á todas las almas.

Miralo luego que pecó, de Rey, esclavo; de alegre, triste, afligido, fugitivo, desterrado, é inquieto: miralo que yá el apetito se reveló á la razon, y los elementos le perdieron el respeto. (b) Miralo echado del Paraíso á una habitacion de espinas, de miserias, de trabajos, necesitado de todo, y con perpetuas lagrimas llorando, quanto perdió en un instante pecando. (c) Mira à David en su primera inocencia quan santo era, puro, é inocente, enamorado de mí, y Yo de él, lleno de mis dones, haciendome Canticos suavissimos, y alabanzas, que hoy canta toda mi Iglesia: era fuerte, y domaba los leones, y las fieras, y vencia los gigantes, porque sabia domar las pasiones, y deleytes. (d)

Miralo despues de la culpa, y adulterio, y muerte del fiel Urías, deshonrado, aborrecido del pueblo, despreciado, fugitivo de la espada de su hijo, y en la mayor ignominia, que se ha visto Rey de mi mano castigado: (e) pues llegaron á deshonrar sus mugeres en la claridad del Sol, pagando en muchissimas afrentas aquella afrenta que cauló á Urías, alevola, y cruelmente. (f) Mira tambien á estos dos Reyes tan grandes, como por las lagrimas, llorando las culpas, configuieron mi gracia, y misericordia, y les perdoné, y desterré de ellos las culpas, y los llené de mi gracia: y no solo restituí sus Reynos, y en ellos á todos sus descendientes, sino que lo sui Yo suyo. Tanto pueden, Philoréa,

las lagrimas penitentes, y tantos milagros hace el Misterio de la Cruz, que tu tan fuertemente rehusas.

CA-

<sup>(</sup>b) Genes. 3. v. 8. & seq. (c) Ibid. v. 24. (d) 1. Reg. 17. à v. 34. usq. ad 50. (e) 2. Reg. 11. v. 4. & cap. 15. pet totum. (f) Ibid. 12. v. 13.

### CAPITULO XVIII.

SUPLICA PHILOTEA AL SEÑOR, QUE SOBRE los efectos que la ha explicado del Misterio de la Cruz, la diga su conveniencia, y motivos, y el Señor se lo explica.

Eñor, dijo Philotéa, yá estoy persuadida á que la Cruz recrea, alivia, y consuela, y libra de muchissimos cuidados; porque sobre ser inesable vuestra palabra santissima, es de grande luz, é inesable el discurso con que me habeis enseñado: pero

Señor, esto es lo dulce, y suave del camino; querria vér con lo deleytable lo util, y tambien, que me enseñasseis con qué sin, y de qué suerte, y para qué he de tomar sobre mis hombros la Cruz? Este camino, Señor, es nueva region para mí, que nunca le anduve. Nuevo egercicio, nueva doctrina merece. Nuevo empleo, de nueva luz necesita. Yo os suplico, Señor mio, que me digais como me he de gobernar antes que lo comience á seguir, no sea que mis errores os causen nuevos disgustos. Mejor es entrar en este camino enseñada, que ignorante, y á acertar, que no á aprender.

El camino de la Cruz, Philotéa, dijo el Señor, mejor se aprende seguido, que no enseñado; porque como quiera que es mas practico, que especulativo, y de obras, mas que de palabras, ó discursos, es contingente, que huvieras aprendido mas, siguiendome todo el tiempo que has estado preguntandome; y assi rindete yá á tanta luz. Vive, Philotéa, en Fé, y dejate de discursos. Señor, dijo Philotéa, mi flaqueza es grandissima; y con ser assi, que el entendimiento está convencido en lo suave, y yá parcee que lo veo, y lo toco con las manos; con todo esso mi voluntad ha cobrado tanto miedo al camino de la Cruz, al padecer, y al penar, que me conozco necesitada de mas luz, y aun essa no bastará, si Vos, Señor mio, no calentais, y alentais mi voluntad; porque temo de mí, que este preguntar, es dilatar, y hacer tiempo al traherla sobre mis hombros. Mas con todo esso, Señor, decidme algunos motivos para abrazar vuestra Cruz.

Los motivos, Philotéa, de traher mi Cruz, son nobilissimos, de grandissima utilidad, y provecho en esta vida, y de

glo-

gloriosissimas coronas, gozos, y contentos en la eterna: y con ser diserentes, y unos mas superiores, y santos que otros, se compadecen muy bien, y no andan encontrados entre sí, ni se oponen, ni embarazan unos á otros. Uno de los motivos, Philotéa, de traher mi Cruz sobre los hombros el hombre, es egecutar la sentencia que he dado á todos los hombres, y tomar sobre sí las penas, á que la humana generacion ha sido para siempre condenada en esta vida de penas. Porque de la manera que el reo, y condenado sale á cumplir su destierro; assi los hombres se han de conformar con las penas de un destierro merecido de su culpa, y de sus culpas. Y con tanta mas razon, quanto el que es condenado de humano juez, puede recelar injusticia en la sentencia; mas no el que lo es de mi Divina Justicia.

Antes bien quiero que sepas, Philotéa, que á nadie ha condenado mi piadoso Tribunal, que en la sentencia no haya dado alguna parte á la piedad, y misericordia. Y ni en las mismas sentencias que doy á condenacion eterna, salta esta amorosa atencion; porque essa es mi condicion, castigar menos de aquello que se merece; y assi como vá contento á las galeras el que por la benignidad del juez escapó de la horca, y del cuchillo; assi vosotros habeis de tomar contentos la Cruz de vuestras penas, y trabajos, por ser tanto menores, que la culpa de vuestros primeros Padres, por la qual pude acabar el linage humano, y reducirlo á terminos de que no hallasse remedio, culpa de tan grande daño.

El segundo motivo, para traher con gozo, y alegria vuestra Cruz, y abrazar las penas, y los trabajos, es tomarlas como satisfaccion, y paga de vuestras mismas culpas, y no solo de vuestros Padres: porque siendo vuestros pecados tan grandes, que merecian eternas penas, (y no es facil hallar quien no las merezca) debeis dár gracias inmensas al Juez, que á delitos que se deben, penas eternas, dió con tanta benignidad estas breves, faciles, y transitorias. Al que pudiendo cortar la cabeza en el cadalso, le dán seis dias de carcel, por su delito, está alegre, porque vé, que cada instante lo vá llevando á su libertad, y assi por instantes se repite su alegria. Assi vosotros debeis abrazar la Cruz, y el penar, y el padecer en el destierro, pues cada instante os vá llevando á la Patria. No hay pena grande, si es breve: si apenas llega el alma á padecer, quando se acaba el pade-

cer, y á este breve padecer se sigue eterno gozar, ¿qué hay que recelar el padecer vispera breve de un eterno dia de gozar? En este caso, el prudente, sabio, y discreto perdonado, no pone los ojos en la pena que padece, sino en los gozos que espera: no en la breve tribulacion, y castigo, sino en la eterna corona.

El tercero motivo, es el de haceros habiles para servirme, y seguirme, y con servirme gozarme. Porque todos los hombres buscan el fin por los medios: el labrador siembra, y trabaja, porque sabe que sin cultivar la tierra, es imposible que coja, ni recoja la semilla: el mercader suda en los medios de todas sus grangerías, para llegar á lograr el fin de su esperada ganancia: el caminante se fatiga en el medio del camino, para llegar al fin á que aspira en su jornada. Assi volotros debeis con alegria, y confuelo fudar, y trabajar en el de la Cruz, para poderme feguir, y seguido conseguir. Porque si como te he dicho, Philotéa, no es posible, que sujetes à la carne, sino tomando mi Cruz; no pue-. des enfrenar al apetito, sino siguiendo mi Cruz; no puedes vencer essa porcion rebelde interior, sino por medio de mi Cruz; no se sobrepone, y manda lo superior, sino es conquistando lo inferior con la Cruz; claro está, que el que quiere conquistar, peléa para vencer, y vence para triunfar: claro está, que si este Reyno de la gracia padece fuerza, para alcanzar despues el de la gloria, es menester por el unico camino de la Cruz, aplicar la fuerza en este camino, para que se logre el dichoso sin de este breve, aunque penolo camino.

Vencer sin pelear, triunsar sin vencer, es imposible, Philotéa; y assi es menester pelear para vencer, y vencer para triunsar. Es maxima muy discreta, que el que ama el sin, abraza, y ama los medios que conducen á aquel sin. El sin ultimo de los hombres, es la gloria, los medios para la gloria, son sujetar á la carne con las penas, y la Cruz: no ama el sin, quien no abrazáre los medios: no ama á la gloria, quien no abrazáre mi Cruz. El quarto motivo es, Philotéa, no solo sujetar la carne, para servirme, y con servirme, gozarme; sino sujetar la carne pot no perderse, y perderme. Si el camino de la Cruz, y el padecet solo llevára á gozar por el padecer, era bastante motivo para penar; pero tiene otra calidad notable, que no hay medio del gozarme eternamente, al perderme, y penar eternamente; porque aquel que no goza eternamente, eternamente padece.

De suerte, que es menester pasar por uno de estos dos estremos tan distantes: siempre Cielo, ó siempre Insierno; go. zar en la eterna gloria, ó padecer en los eternos tormentos. Cada uno elija fortuna, eche la mano á lo que le parezca mejor: mire que camino escoge, porque no hay medio en esta eleccion, ni es posible que haya otro tercero camino. Llevas, Philotéa, mi Cruz penando, padeciendo, mereciendo, y sirviendo? Eterna gloria. Padeces, ó gozas sin ella, y te huelgas, y me ofendes con los deleytes pecando? Eterno Infierno. De aqui refulta, que yá el camino de la Cruz es tanto mas necesario, quanto os obliga á seguirlo el temor, y la esperanza: el temor de condenaros, sino elegís este seguro camino, y la esperanza de salvaros si elegís este seguro camino. ¿Pues á quien ponen delante pan, y cuchillo, castigo, y premio, gloria eterna, y pena eterna, la corona, y el tormento, que no eche la mano de la corona, y vuelva las espaldas, y huya de la eterna pena? Y assi el seguir el camino de la Cruz, Philotéa, es echar la mano á la corona: leguir el de los deleytes, recreaciones, y gustos, es elegir eterna pena, y tormento. Y de la manera que el enfermo abraza la medicina, por muy amarga que sea, para huir del mayor mal, que es la muerte, y en esta vida de penas son amables las menores, por huir de las mayores; assi habeis de amar el padecer, y el penar con mi Cruz, por huir del padecer, y penar sin ella: habeis de amar aqui las penas temporales, caducas, y transitorias con mi Cruz, por huír de las eternas sin Cruz.

#### CAPITULO XIX.

PROPONE EL SEÑOR A PHILOTEA OTROS ILUSTRES motivos, para abrazar la Cruz del Señor, y seguir este seguro camino.



L quinto motivo, Philotéa, para seguir el camino de mi Cruz, es satisfacer vuestras culpas, y p2gar aqui en el camino, y por el camino de la Cruz, lo que sino me satisfacéis, pagareis en los eternos tormentos del Infierno, ó en los tempo-

rales, y fuertes del Purgatorio. Porque has de advertir, Philotéa, que el pecador en cada una de las trasgresiones de mi Ley, le hace deudor de mi infinita Justicia, y cada culpa es una deuda

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XIX. contrahida, de la qual ha de dár cumplida satisfaccion. Y de la manera que el delinquente contrahe deudas, que despues le hace pagar la justicia á cada uno con debida proporcion, al delinquente atróz con horca, y cuchillo, al que no lo es tanto, con moderadas penas; á essa semejanza procede con los pecados mi rectissima Justicia. Mas con esta diserencia, que la ofensa que se causa á la Republica, es de menos estimacion, que la que se le hace á Dios; porque assi como crece la maldad por la grandeza de la Magestad, y poder, á quien se ofende, y se castiga mas duramente al que ofende, ó resiste á un Consejo, que á un Alguacil, y al que ofende al mismo Rey, que no al Consejo; assi tambien es reo de mayor delito con infinita distancia, el que ofende á Dios, que no el que ofende á los Principes del mundo, quanto vá de los señores del mundo á Dios, Señor de los señores del mundo, Criador del mismo mundo.

Supuesto, pues, que son deudas los pecados, que se han de pagar en esta vida, ó en la otra sin remedio, ni perdon, hasta aquello que se debe, y ha de pagarse de una de tres maneras, 6 con penas temporales del Purgatorio, si aqui no se satisfizo con baltante dolor, y penitencia, y estas son aunque temporales, acerbissimas; ó con las eternas del Insierno, si sale el alma del cuerpo en la desgracia de Dios; ó en esta vida, yá con penas voluntarias, yá aplicando á Dios las necesarias, para que tenga por bien su Bondad de recibirlas en satisfaccion de los pecados, y culpas: y que este padecer, penar, y pagar en esta vida, es el camino de la Cruz; es menester, que cada uno elija en donde quiere pagar, aqui levemente, ó allá rigurosamente.

¿Qué duda hay, Philoréa, que en racional eleccion escogerá un hombre el padecer lo menor, y dejará lo mayor? Y al gozar, escogerá lo mayor, y dejará lo menor? Qué duda hay; que al padecer, escogerá el padecer temporal, por huir del pat decer eterno, y no el gozar temporal, por padecer lo ererno? El sexto motivo para abrazar mi Cruz, Philotéa, es de mi gloria: porque siendo assi, que conviene entrar en ella por varias tribulaciones, y el que mas padece por mí, es bien cierto, que me ama mus á mi: y que al que mas dejó por mí, mas le daré, porque obró mas por mí: y que al que todo lo dejáre, le daré todo aquello que dejáre, y lo que es mas, centuplicado todo aquello que dejáre, y despues la gloria eterna; de aqui nace, que quien Tom. VI.

Ecc

pa-

padece mi Cruz, merece eterna corona, y gloria, y que la mayor grangería, y la mas crecida usura que puede hacerse en esta vida de penas, es comprar con ellas gozos, que nunca se acaban; porque si con barro comprasse un hombre oro, y con estiercol diamantes, bien cierto es, que creceria desmedidamente el caudal del que esto hiciesse. Assi es, y sucede en este comercio espiritual, en que Yo os mandé os ocupasseis, quando dige: Negotiamini dum venio; (2) porque es certissimo, que no son condignas las penas, y tribulaciones, que en esta vida padeceis, al inmenso peso de gloria, que en la eterna se os espera. (b)

4 El septimo motivo es, vivir con toda quietud, y paz, como yá lo enseñé arriba; porque no hay paz, ni quietud, sino en aquellos que negandose á sí por la Cruz, ni temen, ni desean, ni quieren, ni buscan, ni procuran, sino á mí: con lo qual el seguirme, y servirme con la Cruz sobre los hombros, es honra, y provecho, es renta, y comodidad, es Habito, y Encomienda, es dulzura, y utilidad, y con la Cruz, como con una sabiduría del Cielo, le vienen juntos al alma todos los bienes que ella puede desear. Pero aun estos que te he dicho, Philotéa, son motivos interesados, aunque honestos; pero hay otros mas nobles, que siguen todos aquellos que me sirven con sineza, como son

los que se siguen.

porque no hay duda, Philotéa, que los deleytes, y vicios, y los gustos propietarios, y sensuales, crian olvido de mí, desasos gustos propietarios, y sensuales, crian olvido de mí, desasos gormentos, y todas aquellas penas que te he dicho; pero el abrazar mi Cruz, y padecer por mí, y seguirme con la Cruz sobre los hombros, cria amor mio, y apenas padece el alma por mí, quando nace en ella, y se enciende en caridad, y amor mio; y Yo que la veo padecer, le aumento la caridad, y el amor, y con lo mismo que vá aumentando sus penas por mi amor, voy Yo aumentando su amor, obligado de sus penas: y la gloria, Philotéa, de la otra vida, es gozarme; pero la de esta, es amarme. El segundo: padecer por obedecer mi voz, viendo lo que Yo con las obras, y palabras acredité el padecer, tomando su Cruz, solo por seguirme, sin mas discurso, que el verme delante á mí, teniendo por conveniencia el seguirme, y siendo toda su gloria traniendo por conveniencia el seguirme, y siendo toda su gloria traniendo por conveniencia el seguirme, y siendo toda su gloria traniendo por conveniencia el seguirme, y siendo toda su gloria traniendo por conveniencia el seguirme, y siendo toda su gloria traniendo.

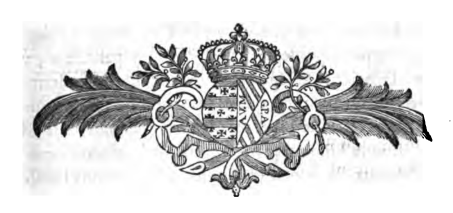
AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XIX. 403 her sobre sus hombros mi Cruz. El tercero: padecer solo por agradarme mas con las penas, teniendo entendido lo que Yo gusto de aquellos que por mí penan, y no mirando á interés, ó conveniencia propia, sino solo á darme gusto: de suerte, que quando no diera el Cielo, ni librára del Insierno á los que por mí padecen, es cierto, que padecieran contentos los que solo padecen, y penan por agradarme. El quarto motivo: es el de padecer por amor, y ansia, que pongo en el alma de padecer por quien padeció por ella, sin mirar á su conveniencia, ni al proquien padeció por ella, sin mirar á su conveniencia, ni al pro-

vecho espiritual, que se le sigue de padecer; sino solo porque no puede pasar el alma sin padecer por su amado, que por ella

padeció.

feguirme, y obrar como Yo les ordené, quando dige: Que el que quisiesse ser mi discipulo, tomasse la Cruz, y me siguiesse, (c) mirandome como á egemplar, y dechado de sus obras, tomando mi Cruz, por no apartarse un punto (quanto en sí es) de mi imitacion, sin mas interés, ni otra intencion al seguirme, que la de hacer en todo mi gusto, y mi Voluntad con seguirme. Estos modos de seguirme con la Cruz sobre los hombros, son, Philotéa, mas perfectos, porque no miran estos seguidores mios á sí mismos, sino solamente á mí. No miran á su interés, sino á mi gusto. No miran á hacer su voluntad en la Cruz, sino á conformarse en Cruz con mi Voluntad: y aquellas obras son mas perfectas, Philotéa, en este mundo, y de que Yo mas me agrado, en las quales haya, menos de su voluntad humana, y

(c) Matth. 16. v. 244



mas de la Voluntad Divina.

CA-

# CAPITULO XX.

AFICIONASE PHILOTEA A LA CRUZ, PERO PIDE treguas para recibirla, y la reprehende el Señor.



Onfieso, Señor, que con esto que me habeis dicho, me voy aficionando á la Cruz, y yá no me parece tan desapacible, y aspera, y veo que son grandes sus utilidades, y aquel horror que me causaban sus penas, no me assige con tanto peso, co-

mo de antes; pero, Señor, si sois servido, dejadme vivir algunos años sin Cruz, que despues la tomaré, la seguiré, y llevaré con grandissimo servor. Todas essas suavidades, y utilidades, y conveniencias, y dulzuras de la Cruz, yá creo las veré, y conoceré entonces, y os daré gracias inumerables por ellas: Todas essas conveniencias que en sí tiene, entonces las lograré, gocemos de lo uno, y de lo otro: Señor, compadeceos de mi edad, y permitidme un poco de dilacion al seguir un

camino tan penoso.

¿ A veinte y un años quereis cargar con el peso de la Cruz? A una juventud florida quereis antes vér oprimida, que pueda lucir florida? Antes he de conocer las penas, que no el contento? Primero tengo de vér el fin de mi vida, que goce de los frutos de la vida? Antes me ha de cubrir el oscuro velo de las penas, y la Cruz, que me alegre, y me consuele el empleo tan natural en mi edad de los gozos, y contentos? Antes me han de assigir las penas, que me consuelen los gustos? Yo os daré, Jesus mio, la vejéz, dejadme la juventud. Yo os daré á Vos el morir, dejadme Vos el vivir. ¿Qué es esto que te oygo, Philotéa, dijo el Señor? Quando Yo debia oirte persuadida, y alumbrada, te oygo, y me hablas tan engañada, y perdida? Treguas pides al seguirme, y las pides por seguir el perderte, y perderme, y perseguirme? Dilaciones al seguirme, prontitud al ofenderme? La vida quieres dár al apetito, que es lo mismo que al Demonio, y á mi me ofreces la muerte? A mi me ofreces la muerte, Philotéa, no tuya, sino la mia; pues quieres darme la muerte, con ofrecerme tu muerte, dando al Demonio tu vida? Con el vaso muy colmado de tu vida brindas al torpe apetito, y con las heces á mí? Lo primero, y lo mejor para él, lo postrero, y lo peor para mí?

¿Y dime delventurada, para qué, y con qué motivo buscarás la Cruz entonces? Por amor, ó por temor? Si es amor, donde hallarás el amor, enamorada tu alma de los deleytes sensuales? Qué amor queda para mí, entregado tu amor á la carne, y corrupcion? Cómo hallarás amor para servirme, y amarme con sineza, entregado tu amor á lo malo con torpezas? Qué disposicion tendrá para hallarla en lo bueno con virtudes, la que ha vivido entregada, y cautiva, y triunfada de los vicios? Y si por temor servil, y bajo, buscas entonces la Cruz, esse es modo de corresponder al amor que Yo te tengo? Como esclava, y solo por temor de los azotes me buscas, quando como esposa te está buscando mi amor? Y aun esse temor me lo prometes al fin de tu vida, quando es incierto entonces esse temor, cómo es incierta tu vida? Si has de temer, teme ahora, Philotéa. Tal modo de discurrir, y elegir, mas es para morir, que para vivir; y para morir muerte eterna, que no muere, y no para vivir vida eterna, que no conoce la muerte. ¿Darme á mí el temor despues, quando te doy Yo mi amor? Tu me dás temor futuro, Yo te doy amor presente: ¿con esse temor latisfaces á mi amor?

¿Y pregunto, la que comienza por temeridad, ingratitud, y desverguenza, quando hallará tiempo para el temor, ni el amor, ni la verguenza? Si ahora menos mala no temes, cómo temerás entonces mucho mas mala, y perdida? Si ahora con menos culpas no quieres, cómo querrás con muchissimas? Si ahora no puedes con mil, cómo podrás con cien mil? Si ahora con fuerzas no puedes, cómo sin ellas podrás? La ceguedad que ahora tienes á vista de tanta luz, qual será despues de haber vivido tantos años en tinieblas? Y si has de tomar la Cruz al morir, que tiempo te queda para leguirme con Cruz, si apenas llega la Cruz, quando se acaba el vivir? Qué tiempo para darme de tu tiempo, quando se acaba tu tiempo? Y quien te ha dicho, loca, que tendrás vejéz? Quien te ha dicho, que pasarás de essa vana juventud? Lo incierto me dás á mí, y lo cierto á mi enemigo? Lo presente à tus deleytes, lo venidero à tu enmienda? Assi lo he hecho Yo contigo, que tan temprano comencé á favorecerte? Antes que fuesses te tuve yá prevenido que fuesses, y te crié, te llamé, te formé, y te dí las inclinaciones que te pusieron en el camino de la Cruz, que ahora tan neciamente rehusas.

5 En la vejéz, que apenas se puede tener en pie, quieres

cargar con la Cruz, quando huyes de ella con los hombros robustos de la fuerte juventud? Desprecias el bien presente, y piensas vanamente confiada lo abrazarás incierto, venidero, y ausente? Dejas ahora esta corona, que te ofrezco con mi Cruz, y huyendo de la Cruz, y la corona, desatinada presumes, que quando quieras hallarás á la Cruz, y á la corona? Quien se acerca, huyendo de lo que busca? Quien llega al termino, de donde anda siempre huyendo? Si tu intento es tomar la Cruz, para conseguir la corona, cómo podrás tenerla, ni hallarla al morir, habiendo huído, y alejadote tantas jornadas, fugitiva de la Cruz, por los gustos, y deleytes del vivir?

#### CAPITULO

PROSIGUE EL SEÑOR EN REPREHENDER asperamente à Philotéa, porque pone dilaciones al seguir el camino de la Cruz.

> O solo, Philotéa, no podrás (prosiguió el Señor) pero ni querrás seguirme. No podrás, porque el alma aprisionada del deleyte, ¿cómo podrá sacudirlo, para tomar sobre los hombros la Cruz? Deleyte, y Cruz no caben en unos hombros, como

ni en un pecho, Belial, con el Señor. ¿Pues cómo desdichada podrás sacudir de tí el deleyte, para que siga despues á tus deleytes la Cruz? Tu alma fea, abominable, cautiva, aherrojada en las cadenas del vicio, por donde ha de limar sus cadenas? Con qué manos? Con qué limas? Y en qué tiempo? Quando las manos debilitadas, flacas, é inutiles á todo lo bueno, y santo; torpes con todo lo torpe, apenas podrás moverlas para lo bueno, acostumbradas á trabajar en lo malo, ¿ qué fuerzas has de tener para limar con los clavos de mi Cruz, los hierros de tus cadenas?

¿Si ahora te falta fortaleza para seguirme, cómo podrás entonces postrada, y debilitada? Si ahora te faltan las fuerzas para seguir, y servir, cómo las tendrás entonces para pelear, para vencer, y triunfar? Si ahora para lo facil, cómo entonces para lo dificultoso? Si ahora habiendolo probado mas sana, y fuerte, no puedes levantar mi Cruz, cómo entonces sin virtud, fuerzas, y luz, podrás levantar, y poner sobre tus hombros la

Cruz?

3 ¿Si es menester virtud, y gran virtud para cargar con mi Cruz, seguirme, servirme, y merecer; por ventura la costumbre inveterada, y antigua del pecar, te llevará á metecer? Si cada instante estuviste estudiando la maldad, cómo saldrás eminente para leguir la virtud, la perfeccion, y el espiritu? Aprendiendo la lengua del pecar toda la vida, cómo sabrás hablar en la lengua del merecer en la muerte? Si ahora herida de tus pasiones, no quieres dejar tus pasiones por mi Cruz, creeré Yo que querrás quando estés mas llena, colmada, cautiva, y rendida de los vicios, y pasiones? Si ahora no puedes negarte á menos pasiones, podrás entonces negarte á mas vicios, y pasiones? Si ahora no puedes con diez enemigos, podrás entonces con mil? Si ahora no puedes levantar por tu flaqueza, quatro onzas, cómo podrás entonces inumerables arrobas? Quando el pelo gravissimo de tus culpas sea mayor, y tu suerza para lo bueno menor, podrás facudir, Philotéa, de tus hombros á las culpas?

Al vivir, quando estás para obrar, y discurrir, te niegas á tu remedio: y al morir, ó ciega! te osreces al mayor daño? Ahora con todos tus sentidos muy despierta te niegas á tu remedio, y lo hallarás al morir antes muerta que despierta? El relox desconcertado dará entonces muy concertadas las horas? Tus potencias, facultades, y sentidos turbados, y consusos del accidente mortal, que te han de osrecer entonces desdichada, sino muerte? No es un loco el herido, ó enfermo, que aguarda á curarse á tiempo que está mas grave, y desesperada la enfermedad, y la herida? Dejadme, dice, vivir herido, hasta que muera curado. Dejad que se encancere la llaga, y despues la curareis. Dejad que se encancere la llaga, y despues aplicareis el remedio. Quando está mas insuperable el daño, mas desesperado el remedio, aplicareis el remedio de mi daño. Qué discursos, qué pala-

Finalmente, ni querrás, ni podrás tomar mi Cruz, Philotéa, á la vejéz, ni á la muerte. No podrás, porque la voluntad yá cautiva del vicio, no ha de poder romper las cadenas de las prisiones, y vicios. Y no querrás, porque yá el querer lo has dado á aquel tirano poder, y podrá en tí mas su poder, que tu querer: y aquel libre alvedrio que te dí, lo hiciste cautivo de aquel infame alvedrio: y mi gracia, que es lo que ha de alentar tu alvedrio, para que busques mi gracia, andará ausente de tí, por

bras fon estas de un desarino mortal?

haberme tanto tiempo despreciado, y ofendido, con vivir en mi desgracia. Y de la manera que un clavo con muchos golpes se sija tan profundo, que es imposible despues desenclavarlo; assi con repetidos pecados habrás hecho en tu alma tan penetrantes las culpas, tan profundas las heridas, tan asida la costumbre, que envejecida á lo malo, no puedan arrancar del alma, lo santo y bueno.

do tu quieras imperfectamente querer, y que tu puedas poder, querré Yo querer, y podré ponerte en libertad, y en poder? Puedes tu salir de servidumbre sin mí? Puedo Yo sacarte de servidumbre sin tí? Si tu no quieres, cómo puedo Yo violentar á tu querer, habiendote dado libre la voluntad, y el querer? Si tu resistes, cómo puedo remediarte? Si el ensermo arroja el vaso á la cara de su Medico, y salud, cómo ha de poder curarlo? Si entre mis parientes mismos no podia hacer milagros, porque su incredulidad ataba los esectos á mi misma Omnipotencia, (a) y saltaba la disposicion en ellos (pero no el Poder, ni la Caridad en mí) cómo podré remediarte, quando tu no te dispongas al remedio? Y no es porque Yo no pueda, sino porque tu no quieres.

7 Finalmente, ¿ podrás salir del cautiverio á la dulce libertad, sino te saca mi mano? Podrás salir de tus culpas, sin mi gracia? Podrás decir Jesus, sin Jesus? Podrás ni aun en mi gracia promoverte, y proseguir en la gracia, sin que te ayude, y savorezca Jesus con su socorro, y su gracia? Pues si aun quando estás en mi gracia, no puedes obrar sin mí, cómo podrás, Philotéa,

obrar en mi desgracia sin mí?

8 ¿Por donde pretendes tenerme entonces savorable, quando te has hecho con repetidas osensas aborrecible? Es buen modo de obligarme de obligarme el osenderme? Es buen modo de obligarme, de jarme, y desampararme? Quando tu me desamparas rogandote, quieres que Yo te busque llamandote, y obligandote. Tu me crucificas á mí, y haré Yo grandes milagros por tí? Por qué virtudes? Por qué meritos? Por qué servicios? Por repetidas osensas Será bien que te honre con mi Cruz, por qué me has crucificacado? Será bien que busque mi Misericordia, porque sabricó so bre mis espaldas sus culpas, tu maldad, y tu miseria? (b)

#### CAPITULO XXII.

HUMILLASE PHILOTEA A LA REPREHENSION del Señor, aunque le hace otra instancia, por dilatar el seguir el camino de la Cruz, y el Señor vuelve á reprehenderla.



Eñor, dijo Philotéa, temblando estoy de osr vuestras palabras: vuestro discurrir es vencer, y convencer: vuestro hablar es alumbrar, abrasar, y aun consundir. Perdonad mis ignorancias, procedidas de slaqueza. Como yo habia osdo, y reco-

nocido vuestra Piedad infinita, y vuestra Misericordia, y que esta excede en Vos á los demás atributos; (2) me parecia á mí, que no habria tiempo, en el qual no me amparasse vuestra Piedad, y que bien podia holgarme algunos años sin Cruz, y despues, poco antes de morir, tomar sobre los hombros la Cruz.

- Peor es, dijo el Señor, Philoréa, tu disculpa, que tu culpa. ¿Posible es, que en la confianza vana de que te he de perdonar, me quieras crucificar? Por ventura es buen discurso decir: Yo, Señor, os quiero abosetear, herir, escupir, asrentar,
  azotar, crucificar, que Vos me perdonareis? Dejad ahora que
  os crucifique yo á Vos, que despues me coronareis, y premiareis Vos á mí? El Demonio, ó Philotéa, no se atrevió á discurrir de esta suerte. Aborrecia, y por sus Ministros me crucificaba;
  pero sabia, que no era posible que su maldad mereciesse esectos
  de mi Bondad.
- ¿Tu ingrata, y loca, te atreves á aguardar mi Misericordia, irritando á mi Justicia? Acaso hay Misericordia en mí, sin que haya tambien Justicia? Es mi condicion el premiar maldades, é iniquidades? He de premiar, y coronar los delitos? Sabe mi Misericordia osender á mi Justicia? He de cortar el brazo de mi Justicia con el de mi Piedad, Bondad, y Misericordia? Puede quedar impersecto el cuerpo inmenso de este Poder? Pueden osenderse, ó encontrarse entre sí mis Atributos?
  - 4 Por ventura con exceder en la intencion, y en otros innumerables efectos á la Justicia mi Misericordia, no excede en la Tom. VI. Fff ex-

extension de los castigados mi Justicia? Mira si son mas aquellos que se condenan, que no aquellos que se salvan? Mira quantos fon los llamados, quan pocos los escogidos? (b) Mira si es pequenito mi ganado? (c) Mira si es estrecho el camino de mi gloria, y muy ancho el del Infierno? (d) Mira si castigué la dureza de mi Pueblo en el desierto? Seiscientos mil salieron de Egypto, y de aquellos que salieron, solos dos llegaron á la tierra prometida. (e) Si á este computo, y respecto se salvassen en esta vida almas, Philotéa, qué sersa? Mira si les salió dulce la transgression de tus Padres? Mira si aquel bocado mortal lo ha pagado toda lu posteridad? Mira como se tragó la tierra á aquellos que despreciaron á Moylén? (1) Mira como hice degollar mas de treinta mil personas, que rebeldes me dejaron, é hicieron Idolos en el Desierto? (g) Mira á mi Pueblo tantas veces castigado? Mira á Judas mi Discipulo, ahorcado, y desesperado? (h) Mira como pagué rus pecados en la Coluna, y la Cruz, y qué castigo hizo mi Padre en mí, para perdonarte á tí? Mira una eternidad de penas en el Infierno, sin conocerse en ellas, ni el fin del atormențado, ni del tormento, ni el de aquellos que atormentan, ni vér jamás un adarme de perdon, ni remision.

Finalmente, mira qué pequeño es mi ganado, y las inumerables almas, que arroja mi Justicia en los Insiernos. ¿Cabrás tu Philotéa, ingrata, y dura, en donde han cabido, caben, y cabrán tantos, que han seguido esse desatinado discurso con que huyes de mi Cruz? Sobre mi paciencia quieres fabricar tus culpas, y mis ofensas? Con esperanza de que soy piadoso, quieres ser cruel enemigo? Dilaciones ofreces ingrata, á mi vocacion, malogrando tantas luces?

Al que me pidió que le dejasse ir á enterrar á su padre, quando lo llamé, le dige, que dejasse á los muertos, que enterrassen á los muertos; (i) porque solo son vivos los que me siguen, y sirven. Al que me pidió que le dejasse que suesse á dár aviso á su casa, de que me seguia, quando Yo le pedi que me siguiesse, le dige, que no volviera la cara atrás, ni apartasse de la esteva la mano al seguirme con la Cruz. (k) Solo porque la muger de Loth miró á Sodoma, la reduge á una estatua de escarmientos que con

<sup>(</sup>b) Matthe 20. v. 16. (c) Luc. 12. v. 32. (d) Matthe 7. v. 13. & 14. (e) Numer. 14. v. 30. & Deuteron. 1. v. 35. & 36. (f) Ibid. 16. v. 32. (g) Exod. 32. v. 28. (h) Matthe 27. v. 5. (i) Matthe 8. v. 21. & 22. (k) Luc. 9. v. 60.

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXII.

su sal puede sazonar inumerables discursos. (1) ¿Y tu, Philotéa, me pides, no mirar, sino volverte á Sodoma? Me pides no ir á enterrar á tu padre, sino enterrarte, y perderte, como lo hace tu-padre? No á avisar á tus hermanas, Honoria, y Hilaria, sino á perderte con tus hermanas? Assi pagas mis finezas? Assi te convoncen mis razones? Assi te alumbra mi luz? Assi te enciende mi amor? Vuelve, Philotéa, en tí. Vuelvete á mí, Philotéa, antes que te dege Yo, y me busques sin hallarme, por perderte con perderme.

## CAPITULO XXIII.

RINDESE PHILOTE A A TOMAR LA CRUZ SOBRE los hombros, capitulando con el Señor sobre ello.



lendose, Philotéa, no solo vencida, y convencida de las razones eficaces, y evidentes del Señor; sino justilsimamente reprehendida, asligible, y post trada pidió rendidamente perdon, y dijo: Señor, bien veo vueltra Justicia, ay de mí! pues alsi me

habeis dejado, que propusiesse discursos de can grande vanidad; y locura, como poner delante al seguiros escusas, y dilaciones: y claro está, que este errar mio, son esectos de essa Divina Just ticia, que con mis yerros está castigando mis: maldades; porque no hay igual castigo al dejarme caer, y que esta culpa sea azote, y pena de las pasadas. Erré, Señor, pequé, castigadme; pero perdonadme al castigarme; sea el castigo en el cuerpo, sea el perdon en la alma: sca la Justicia la que mortifique esta porcion inferior, que Vos me habeis enseñado á conocer; sea la Misericordia la que guie, y perdone la superior, que no acaba de seguir lo que yá ha comenzado á entender.

Entonces el Señor la dijo: De fuertes remedios necesitas. Philotéa, y quando Yo te quiero llevar á mí por amor, tu no quieres sino venir por rigor: levanta el cuerpo de la tierra, levantando los pensamientos al Cielo. Importa poco que hayas estado humillada, si no te levantas humilde, y desengañada. Bien puedes conocer tu fragilidad, por la tierra en que has estado posrada; y si conoces que eres polvo, y has de reducirte á polvo,

Tom. VI.

#### PEREGRINACION DE PHILOTEA

amarás bienes del Cielo, y no amarás estos caducos, y miserables de tierra.

- Entonces, Philotéa, alentada con la Benignidad del Senor, levantandole, le dijo: Piadolissimo Senor, bien veo, que he errado como flaca, y miserable: yá, Redentor mio, tomaré sobre mis hombros la Cruz, yo haré quanto me mandais; y aunque mi flaqueza, y debilidad sentia horror al entrar en este dificultofo camino, Vos., Señor, me habeis animado tanto, y la fuerza de la razon, y verdad ha dado tan grande esfuerzo á mi alma para leguiros en cruz, que me refuelvo á serviros de esta suerte. Pero, Senor, permitidme, que os proponga algunas condiciones, y peticiones, las quales no miran á dejar de seguiros con la Cruz, sino al poderla llevar. Bien veis Vos, Señor mio, que es mejor tomar una Cruz posible, y comportable, que una incomportable, y terrible. Caminar para caer, no es buen modo de caminar. Tomar sobre sí la intolerable á las fuerzas, es mas remeridad, que prudencia. Andar con peso, y sin proporcion, no es andar, fino caer in the little
- 4 Lo primero que os suplico, Señor mio, pues es mi intento seguiros con la Cruz sobre mis hombros, es, que me la degeis poner á mi gusto, y no me la pongais Vos. Yo, Señor, sé muy bien adonde llegan mis fuerzas, y la llevaré á mi modo, con que os podré mejor seguir. Lo segundo, os suplico, que no sea muy grande esta Cruz, porque aunque lo es mi desco de serviros, es mayor mi flaqueza, y debilidad, y no es justo tomat hoy la Cruz, para dejarla mañana. Lo tercero, que no sea la Cruz muy larga, sino breve; porque será imposible, que yo pueda con ella, si no la abreviais, Señor. Lo quarto, que no sea muypesada, ni de plomo, ni de hierro, ni de cosa deslucida; porque bien sabeis que no llegan mis fuerzas á peso tan desmedido, ni á cosa que mire á afrentas, ni deshonras, ni ignominias. Lo quinto, que sea una Cruz muy trasparente, y hermola, y que se vea de lejos; porque con esso conozcan todos que me precio de seguiros, y tomen egemplo en mí, y tengais infinitos seguidores. Ultimamente os suplico, Señor mio, que sea con calidad de poder dejar algunos dias la Cruz; pues veis Milericordia infinita, quan dificultosamente podré caminar, sin cesar con ella sobre los hombros. Con estas condiciones, Señor mio, yo abrazo con grande gusto la Cruz.

- Es posible, Philotéa, dijo aquel Eterno Señor, que no te quieres fiar de mí! Es posible, que al seguirme, me propones condiciones! Qué limitaciones pule Yo actu redencion? Tuyo terminos mi Amor? Mi Caridad tuvo fin? Pues si Yo Criador de todas las criaturas me entregué á volotros, y por volotros sin fin, ni tormento, ni medida, y di a mi amor, y a vuestro amor tanro mas de aquello que fue necesario avuestro remedio, pues bastando una gota de mi Sangre; di rantas de mi Sangre, y mi sudor; como tu me propones condiciones; y limitaciones al servirme; y al seguirme? Con tu Senor, Redentor, Esposo, Padre, y Dios capitulas? Al que debes rendidamente servir, seguir, y obedecer, y con quien debe gobernar m voluntad capitulas? Qué me dás, que no me debas? Qué tienes, que no te dí? Si cres mia, por qué te crié, si eres miz, por qué te redimi, si eres mia, por qué to llamé, su quando mas me sirvieres, y signiereis, no has cumplido, ni llegado á pagar deudas de tantas obligaciones; credito de tantas prendas, ¿qué me dás para que Yo te reciba, y admira con condiciones? Puede haber Cruz: tan grande, tan penosa, y desabrida sobre tus hombros, que llegue à satisfacer tus culpas? No por cierro. Pues sino puede haberla, sobre que capitulas, Philotéa?
- 6 Respondió Philotéa: Señor, bien conozco essa verdado pero estas no las tengo yo por condiciones, ni capitulaciones; ni limitaciones de mi amor, que esse es grandissimo, y sin Cruzos quiero mucho, y me abraso de amor vuestro. Pero temo, que en sirviendoos con Cruz, y mas siendo muy pesada he de dejar el camino; y de corrida, y avergonzada despues, no solo dejaré el camino de la Cruz, sino que seré mucho peor, que era antesque yo figuiesse, y emprendiesse este camino. Comenzar, y no proseguir adelante con la Cruz, es volver muchas jornadas atras. Todos se reirán de mí sino os sigo, assi como todos me mormurarán si os sigo. Al dejaros, porque os dejos y porque os sigo al seguiros. Pero quando me mormuren, Señor, figuiendoos, es consuelo de esta pena, el gozo y el provecho de serviros, y adoraros; pero el mormurarme, dejandoos, es una pena sin confuelo. Y pareceme á mí, Señor:, que si yo midiesse la carga, y la pusiesse en estado que la pudiesse traher, y proporcionasse á mi Aaqueza la Cruz, seguiria, y conseguiria el seguiros, serviros, y confeguiros.

### CAPITULO XXIV.

MANIFIESTA EL SEÑOR A PHILOTEA LAS falsedades de sus discursos, y réplicas, y proponele diversos egemplos para seguir la Cruz.

UE falsa que discurres, Philotéa, dijo el Señord preciso es que mi luz desate, y eche de tí las tinieblas de todos essos discursos. Lo primero, has de advertir, que es poco menos que falso este amor, que tu dices que me tienes, asirmando que me

amas, como no sea con Cruz. ¿Pues qué amor es aquel que está huyendo de penar, y padecer por su amado? Si tu estás diciendo, quando asirmas que me amas, que no te atreves á seguirme penando; cómo te he de creer, que tu me sigues amando? Si tu pides gloria, y gozo para seguirme; cómo creeré que la gloria para tí, es sineza para mí? Qué amor viene á ser para mí, el que es gusto, y deleyte para tí? Quieres prendarme con tus deleytes, y que Yo quede obligado con que tu te huelgues mucho?

2 Si por no penar por mí no tomas sobre tus hombros la Cruz, y la Cruz te mortifica, te humilla, y te atribula por mí, y esso no quieres hacer; mas te quieres que no á mí. Huyes de la Cruz que te atribula, y por esso no me sigues; sluego mas tratas de amarte, que no de amarme, y servirme? Y assi quanto niegas á mi Cruz, tanto niegas á mi amor: y quanto tomares de Cruz, tanto darás á mi amor; porque el no querer la Cruz, es quererte mas á tí, que á mí: y es querer mas tu gusto, que no el mio: tu amor propio, que no el mio; y si á tí te quieres mas que no á mí, cada instante me has de dejar á mí, ó Philotéa, por tí.

3 Tambien con otro discurso se conoce la fassedad de tu amor, porque como quiera que en viendo la Cruz huirá tu amor propio, por no recibir sobre tus hombros la Cruz; siempre que Yo mande una cosa, y tu quieras otra, huirás de mi Voluntad, por hacer tu voluntad. Pues siendo assi, que el hacer mi Voluntad contraria á tu voluntad, sea mortissear, y poner en Cruz á tu voluntad; claro está, que ha de huir tu voluntad de mi Voluntad. Y si huyes, Philotéa, de la Cruz, y de mí, y mi Voluntad, ¿qué amor es aquel, que siendo amante, huye de la voluntad.

'AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXIV.

tad del amante, y del amado? Si el efecto principal del amor del amante á su amado, es darle la voluntad, y tu me niegas la voluntad por no seguirme con Cruz, y me has de dejar, y negarte á mí siempre que Yo mortifique, y ponga en Cruz á tu voluntad; ¿cómo creeré que me sigues, sino que te adoras, y te sigues?

Tambien te engañas en creer, que porque me sigas en Cruz, dejarás mas facilmente el camino de servirme; porque antes te asirás mas firmemente con él. ¿No vés quantos me han leguido en Cruz, qué firmes, qué seguros me han seguido? Mira á mi Madre, y á todos los Apostoles, que me seguian en Cruz, y con Cruces grandes, quan firmes, y constantes siguieron caminos de vida eterna; luego el seguirme con Cruz, es sirmeza para seguirme, y servirme. Señor, dijo Philotéa, á essos Santos los confirmó vuestra gracia, y confirmados en gracia, no podian no seguiros. Está bien, Philotéa, respondió; ¿ pero todos sus Discipulos? Y tantos inumerables Obilpos, y otros á quien guié por el camino glorioso, y valeroso de la Cruz? Los Ignacios, Policarpos, Marciales, Marcelos, Clementes, Linos, Cletos, Anacletos, Dionisios, Eugenios, Ciprianos, Lorenzos, Vicencios, y otros inumerables leguidotes de mi Cruz? Y los Ambrosios, Agustinos, Crysostomos, Hilarios, Martinos, Nicolaos, Gregorios, y otros infinitos Obispos, que me han seguido con la Cruz sobre los hombros, y elipecho? Y los Antonios, Pablos, Benitos, Bernardos, Romualdos, Domingos, Franciscos, y otros In numero, que han leguido el camino de la Cruz?

Señor, dijo Philoréa, essos cranihombres; pero yo fragilissimo muger: y entonces el Señor la respondió: Y las Aguedas, Ineses, Lucías, Paulas, Leocadias, Engracias, Eustoquias, Claras, Catalinas, Anastasias, las Getrudes, Ildegardes, Lutgardas, Brigidas, Olimpias, Pulcherias, Teresas, y otras infinitas Espolas mias, de las quales á ninguna he confirmado en mi gracia; qué otro camino siguieron, sino el de Cruz? Y quantos me están gozando, sean grandes, ó pequeños, equé otro camino tuvieron, sino el de Cruz, desde el menor al mayor, desde el ultimo al primero? Si murieron ninos, los salvó mi Cruz; si grandes la mia, y la suya: pues á estos salvó lo que Yo pené por ellos,

y ellos penaron por mí.

Finalmente, quantas almas me gozan, ¿qué otras armas tuvieron en las manos? Qué otra señal en los pechos? Qué otra sobre sus hombros sino la Cruz? Y todos quantos me siguen en obediencia, en pobreza, y castidad, y clausura, con qué otras armas se arman para seguir su camino, sino solo con mi gracia, y con mi Cruz? No vés essos Escapularios que echan sobre sus hombros mis siervos, y mis esposas? No vés essos Pectorales de los Pastores de mi universal ganado? No vés essas Cruces militares, ¿qué otra cosa significan, sino la Cruz de que ván armados, y con que andan en el alma defendidos? Pues si á la mas flaca naturaleza, y al mas débil sexo hace fuerte, y valeroso, y constante, y firme la Cruz, como vés en mis esposas, ¿cómo tu te atreves, Philotéa, á decir, que serás mas valerosa sin Cruz, que con ella? Y haces tantos argumentos al rehularla, y me pones condiciones al tomarla, ó recibirla? Ha habido algunas de estas, sino tu, que haya entrado á servirme con essas condiciones, reservas, y limitaciones?

Señor, aunque es assi, dijo Philotéa, que todos generalmente se salvan por vuestra Cruz, y la suya; pero algunos parece que son tan dichosos, que solo se salvan por la vuestra, y sin padecer con la suya, y ván derechamente á gozaros, habiendo holgadose mucho, y de essos querria set : como son aquellos que despues de haber vivido entre gustos, murieron con dolor, y contricion, con que se ván derechamente á la gloria. No es assi, dijo el Señor; porque no hay nacido, que no padezca su Cruz: y aun el niño bautizado, que muere luego, y se salva por mi Cruz, con ser incapáz de meritos propios, tambien tuvo propia Cruz, al estár en el vientre de su madre en tan congojosa carcel, al nacer con tantas penalidades, al morir con agonia: y los que mas se han holgado, han pasado por estas penalidades.

Y los que tu dices, que salen de esta vida muy contritos, despues de haber vivido con grandes recreaciones, y deleyes, si no lloraron de suerte que la Cruz de su dolor suesse satisfacion de sus culpas, penan despues en el Purgatorio tan intolerable. mente, y padecen en él una Cruz tan terrible, tan prolongada, y sensible, y formidable, que dieran entonces haber padecido la mayor del mundo meritoria, por no padecer aquella tertible, que no es aun satisfactoria, sino solo purgativa. Y assi ha sucedido permitir Yo que volviera una alma á hacer penitencia en esta vida, tal, que recompensasse las penas de tres dias, que padecia en la otra, y hacerla tan rigurosa, que en toda ella jamás conoAL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXV. 417 a risa, ni el contento, y todo era penar al hielo, y al calor,

ció la risa, ni el contento, y todo era penar al hielo, y al calor, y andar con una Cruz tan pesada, que parecia intolerable á la vida: (a) y assi Philotéa, nadie se salva sin Cruz mia, y propias y rehusar recibirla, es rehusar el gozarme, y escoger mayores penas allá, por no padecer menores penas acá.

#### CAPITULO XXV.

PROPONE PHILOTEA AL SEÑOR ALGUNAS razones, para que le admita sus capitulaciones, y el Señor la desengaña.



Iendose Philotéa convencida con egemplos tari claros, á recibir la Cruz sin limitaciones, resipondió: Señor, todas essas Cruces que habeis referido, y todos essos Santos, y Santas, que habeis nombrado, son almas, á quien disteis una

muy especial gracia para seguiros tan rendidamente en Cruz, y esso es muy raro en el mundo ; y yo pecadora, y pobre, y peridida, y slaca, no puedo siar, ni consiar, que recibiré tan señaladas mercedes.

- de amaros sin volverme del camino, querria medir la carga, y la Cruz, y ponerla tan tolerable, que pueda seguiros con gran servor; pues no se puede negar, que andará mucho mejor su camino el que anduviere con mas ligero peso sobre sus hombros, que no aquel que por el grande que le oprime, y le assige, es preciso ande sudando, y penando; con que es forzoso que ó cayga con el peso en el camino, ó que dege el peso, y con él dege tambien el camino.
- 3 O que sin luz que discurres, Philotéa! Qué poco entiendes del camino de la Cruz! Despues de tantos conocimientos, como te he dado, discurres tan ciegamente? No te he dicho, que la Cruz no se pesa por su peso, ó por su cuerpo, y su grandeza, sino por el peso, y grandeza de mi gracia? No has percibido, que el que mas me ama, le pesa menos un monte, que al que ama menos, puede pesarle una paja? No te he dicho, que el peso, y pesadumbre exterior es mayor, ó menor, segun la vir
  Tom. VI. Ggg tud

<sup>(2)</sup> D. Antonin. 4. p. Sum. titul. 14. cap. 10. §. 4. & P. Daurot. Catéchil, Histor. part. 4. cap. 8. titul. 20.

que llegas á la corona, caminas, y llegas al precipicio. Y te engañas, Philotéa, en pensar, que estarás mas lejos de dejarme con tu Cruz, que con la mia, por parecerte, que Yo te la daré mayor de la que puedas traher. Lo primero, porque como yá te he dicho, no solo no me sigues con tu Cruz, sino que me crucificas con esse modo de Cruz; pues no me sigues con ella, sino que con ella, como he dicho, me persigues: pues huyendo de mi Voluntad, estás sustentando, somentando, criando, y haciendo mas recia tu voluntad.

Lo segundo: porque Yo soy vida, camino, y verdad, (c) y claro está, que si tu no tomas mi Cruz, no caminas por micamino, con que no puedes llegar al fin del camino, que es la vida, y la verdad. Lo tercero: porque es grande engaño tuyo, pensar que andarás mas ligeramente con una Cruz moderada tuya, que con la pesada mia, que es no siguiendo lo mejor, y lo mayor: la razon de esto es muy llana, pues estarás enconces mas cerca de lo peor. Si la mayor Cruz, Philoréa, es la mayor perfeccion, ¿qual estará mas lejos de lo peor, el que está en la mayor perfeccion, ó el que está en moderada virtud? Si el camino de los vicios es contrario al de las virtudes, ¿qual estará mas cerca de los vicios, sino aquel que sigue con menos fervor, ó perfeccion las virtudes? Si el seguirme con Cruz grande en aquella proporcion que Yo le diere, es hacer mi Voluntad, : quien estará mas cerca de mí y de las virtudes, el que hace mi Voluntad, ó aquel que por proporcionar su Cruz, no hiciere mi Voluntad?

leyte prohibido, el que está en el permitido, ó el que huye del permitido, por no incurrir en el malo, y prohibido? Quien está mas cerca de lo malo, el que por hacer lo que Yo quiero, hace siempre lo santo, y bueno; ó el que por hacer lo que él quiere, y apetece, anda huyendo de lo bueno, y acercandose á lo malo?

cia el fin; ó el que anda con tardos pasos al fin; Quien conseguirá mas seguro la corona, el valeroso, que la busca con essuerzo; ó el flaco lleno de debilidad? Quien es mas fuerte para pelear, el que peléa muchas veces con valor, que es el persecto, y está acostumbrado á vencer; ó el que nunca ha peleado, ó raras veces vencido? Qual será mas valeroso en la peléa, el delicado, ó el duro? Aquel que anda huyendo de lo penoso, ó este que se consiste en la fuerte?

egercita en lo fuerte?

13 Quien estará mas cerca de las virtudes, el que vive entre tribulaciones, y penas, en las quales comunmente se egercita; ó el que anda entre gustos, y deleytes, aunque sean permitidos, en los quales comunmente se somentan muchos vicios? Qué Ciudad estará mas defendida, la que tiene guarniciones por asuera, que desienden las murallas; ó la que por no tenerlas, batidas estas, queda ganada, y saqueada? No es cierto, que lo que está mas lejos de lo malo, vive mas seguro, constante, y suerte en lo bueno? No es llano, que la ocasion lleva al alma á la caída? No es claro, que los deleytes, aun quando son permitidos, entorpecen la razon, y somentan, y aumentan al apetito?

14 Si Adán vuestro Padre no se pudo tener en el Parasso entre tantas selicidades, poder, grandeza, gracia, y saber: ni Salomon lleno de sabiduría; y por el contrario, Job se tuvo suerte en el muladar; quien hay que no tiemble del gozar, y huya del padecer? Pero para que véas, Philotéa, que discurres ciega en ponerme á mi Cruz limitaciones, ó en hacerte á tí la Cruz, por juzgar, que con ella me seguirás fácilmente, y mejor que con mi Cruz; quiero compadecerme de tí, é irte alumbrando, y concluyendo por cada una de tus condiciones, condescendiendo con tu aspera condicion, manisestandote, que obras contra aquello que deseas, y destruyes con esso mismo que pides, lo que estás pretendiendo en lo que pides.

#### CAPITULO XXVL

VUELVE A CONVENCER EL SEÑOR A PHILOTEA, declarandola, quan engañada discurre en querer ponerse ella á si misma la Cruz á su gusto, y á su modo.

A estás convencida, Philotéa, á poner sobre tus hombros la Cruz, segun me has dicho: tambien lo estás, á que no es tan aspero este camino como piensas; pero dices, que quieres seguirme en Cruz con limitaciones de que tu misma te hagas la Cruz

muy á tu gusto, y á tu modo, y de que no sea grande, sino proporcionada á tus suerzas, y de que midas, y peses tu misma las

fuerzas con el peso de la Cruz. Tambien quieres que no sea latga, sino muy breve. No la quieres afrentosa, ni de hierro, ni de cosa deslucida. La pides muy trasparente, y que la vean de lejos, y que la puedas dejar algunas veces si te hallares muy cansada.

- Yo te he de dár luz, para que veas, que si tu intento principal es seguirme con la Cruz sobre los hombros, como tu dices, destruyes tu mismo intento, con las condiciones que pones á tu principal intento. Para esto no me valdré del discurso con que te he probado, que el leguir de esta manera mi Cruz, no es seguirme en Cruz, ni con Cruz; sino hacer tu voluntad en mi Cruz, y desterrar de tu Cruz mi Divina Voluntad; pues la Cruz que gobierna tu amor propio, y tu propia voluntad, no es Cruz mia, sino tuya: y Cruz animada de la propia voluntad, mas tiene de voluntad, que de Cruz. Dejo este discurso, Philoréa, y por cada una de tus conclusiones convenceré el engaño con que quieres gobernarte en el camino real de la Cruz, haciendo en él á tu modo tu camino, y con esso mismo saliendote del camino, y de mi Cruz. Lo primero, Philotéa, quieres poner á tu gusto la Cruz, y traherla á tu modo sobre los hombros, para traherla mejor; y todo esto que te parece medio para seguir este sin, es medio de destruir este fin.
- Si el fin es traher la Cruz, y es pena, y penalidad la · Cruz, ¿cómo comienzas para conseguir la pena, y el disgusto por tu modo, y por tu gusto? Si el fin de la Cruz es mortificar el gusto, ino es cierto, que tu gusto destruye la misma Cruz que anda buscando tu gusto? Pondré, dices, sobre mis hombros la Cruz; pero ha de ser à mi gusto. ¿Puede ser proposicion mas agena del camino de la Cruz? A mi gusto? Essa no es palabra espiritual, Philotéa, y mi Cruz toda ha de ser espiritual. Sigues camino de Cruz, y andas bulcando tu gusto? Los perfectos seguidores de mi Cruz, no tienen gusto, solo es su gusto lo justo; solo es su gusto, desterrar de sí su gusto; solo es su gusto, vivir siempre á fu dilgusto; folo es fu gusto, el vivir siempre á mi gusto.
  - 4 ¿A tu gusto quieres poner sobre tus hombros la Cruz, Philotéa? No has de poner sobre tus hombros la Cruz, sino poner lobre tu gusto la Cruz. Has de crucificar tu gusto con la Cruz, y esto es ponerla á tu gusto. Por ventura, me puse Yo á mí la Cruz? Por ventura, me la puse Yo á mi gusto? Por ventura, la

hice Yo? Por ventura, no la hicieron mis mayores enemigos? Gusto ageno, gustos agenos, Philotéa, puso sobre mis hombros la Cruz. Mis enemigos me fabricaron la Cruz, y lo que es mas, la fabricaron, é hicieron sobre mis hombros. (2) Desde el nacer al morir no hice mi gusto, sino el gusto de mi Padre, y mis

penas, y mi Cruz las fabricó, Philotéa, ageno gusto.

De la vida espiritual ha de andar ausente la palabra relajada, que ofrece al alma la propia voluntad, quando dice: Es mi gusto, o no es mi gusto; son palabras profanas para un Templo, y camino tan sagrado; porque no ha de haber mas gusto, ni voluntad que la mia: y el hacer mi Voluntad, y el que Yo ha, ga en vosotros mi Voluntad, y mi gusto esse ha de ser vuestro gusto, y voluntad. Pero Yo te concedo, Philotéa, que tu te pongas la Cruz muy á tu gusto; piensas que con esso la traherás mas descansada? Pues te engañas, que no la traherás, sino mucho

mas inquieta.

Si tu gusto, Philotéa, es hijo legitimo de tu propia voluntad, y tu propia voluntad es inconstante, desasosegada, y varia; pregunto, ¿el hijo de madre tan infelíz, qué efectos producirá? Apenas te habrá puesto de una manera la Cruz, quando al instante tu mismo gusto la ponga de otra manera. Apenas te la pondrá en el un hombro, quando la pasará al otro, y yá aqui, y yá alli; yá assi, yá de la otra suerte, no has de parar tu, y tu gusto, hasta echar de los hombros á la Cruz. Y esto es llano, Philotéa; porque si la Cruz es mi gusto, y lo que es mas, es crucificar tu gusto, y tu quieres que tu gusto sea el gobierno de mi Cruz; ¿ no es cierto, que no parará ru gusto, hasta echar de sus hombros á mi Cruz? Pues si es assi, que tu te has resuelto á seguirme en Cruz, bien cierto es, destruyes lo que has resuelto, y con ponerla á ru gusto, sacudes de rus hombros á la Cruz.

Cree, Philotéa, que la propria voluntad no cria gustos, sino disgustos, y que solo tienen gustos los que hacen mi Volunrad. No hay sosiego, como te he dicho, en la humana voluntad, hasta que se rinde, y sujera á la Divina: y assi si quieres, Philotéa, llevar sobre tus hombros la Cruz, huye lo posible de tu propia voluntad, y de tu gusto, y dejate gobernar de mi gusto, y Voluntad. Pues qual es essa otra frase. Quiero llevar á mi modo

sobre les hombres la Cruz? A tu modo, Philotéa, y no al modo que Yo te diere? Por ventura esso no es destruir la sustancia con el modo? Mi Cruz, Philotéa, no tiene modo, y su modo es no tener forma ni modo. Tanto quita el seguidor de la Cruz de mi Cruz, quanto anade de su modo. El verdadero discipulo de mi Cruz, la toma como Yo se la doy, y la trahe como Yo se la pongo, y la recibe, quando se la entrego Yo, y no la deja, sino quando Yo quiero quitarsela; y en el modo, y la medida, y latitud, profundidad, altitud, y longitud, se gobierna por mi modo: y el querer traher mi Cruz á su modo, esse no es modo de traher sobre los hombros mi Cruz.

#### CAPITULO XXVII.

ENSEÑA EL SEÑOR A PHILOTEA QUAN GRANDE es su engaño en pedir Cruz pequeña, y no grande.

A segunda de tus condiciones, Philotéa, es que no sea muy grande esta Cruz, porque la puedas tolerar; y en esto discurres olvidada de lo que tantas veces te he dicho, que las Cruces no se miden, ni se pesan por su proporcion, ni grandeza, sino

solo por mis fuerzas, y socorros. Pide gracia á mi gracia, Phi-

lotéa, y no minores la Cruz.

¿Tu picfilas, que porque sea pequeña la Cruz, siendo tuya, te será menos pesada, que la grandissima mia? Te enganas, Philoréa; porque mas pesa una Cruz de una arroba de tu mano, que cien mil de la mia. La razon de esto es llanissima; porque á tu Cruz no le asiste mi socorro, y sin él, es de plomo la que con él es de paja.

¿No has visto á cada paso en tí, y en otros padecer penas muy intolerables, por ninerías muy indignas de sentirse, y dignas de despreciarse? No vés las penas de aquellos que ellos mismos se formaron, y fabricaron las Cruces, tan sin consuelo, tan sin alivio, tan fuertes, é intolerables, que si no se acogen á pedir misericordia, y no les doy mi socorro, se pierden, y desesperan con ellas?

4 No has visto, que al tiempo que los buenos discipulos de mi Cruz trahen sobre sí alegres, y gustosos la Cruz de la Religion, de la clausura, de los votos de pobreza, obediencia, y castidad,

que son grandissimas Cruces; andan en el mundo los que en los mismos deleytes se fabrican Cruces de deleytes, y de gustos, penando, y rebentando por essos Hospitales generales, por essos Patios, Cortes, y Palacios Reales, gimiendo cada uno, sin constuelo, desesperados, y oprimidos con el peso de su Cruze

5 ¿Qué otra cosa es esto, Philotéa, sino que á los unos les socorre mi gracia, y si con la una mano los puse sobre sus hombros mi Cruz, con la otra se la ayudo á traher: pero á los otros, que ellos sin mi, ó contra mi se fabricaron la Cruz, los dejo que penen, y giman, oprimidos de su Cruz: con que en faltando mi socorro, viene á ser incomportable, lo que con él es muy sa-

cil, muy llevadero, y posible.

Pero Yo te doy, Philotéa, que tu proporciones la Gruz, y la peses, y la midas, y no Yo. ¿No conoces ciega, y simple, que siempre has de errar en la eleccion de la Cruz, y que nunca has de estár quieta, ni sosegada, hasta rendirte á mi Cruz? Porque si tu eres quien menos conoces en tí de tí, y Yo quien mas conoce de tí en tí; quanto mejor conoceré Yo tus suerzas, que no tu? Y quanto mas errarás en el peso, que pueden tolerar tus suerzas tu, que no Yo? Quando discurra tu presuncion al fabricarte la Cruz, te fabricarás una Cruz tan pesada, y grande, juzgando, que la has de poder traher, que á cada paso dés en el suelo con ella: y quando discurra tu desconsianza, y fragilidad, harás una Cruz tan pequeña, que sea tu juguete, y no tu Cruz.

7 Anade á esto, que todo el tiempo que has de ocupar en seguirme con la Cruz, te ocuparás en formarla, y fabricarla. Porque como quiera que ha de gobernar la fabrica, tu voluntad propia, y esta es varia, no ha de haber Cruz que le venga, yá por grande, yá por chica, yá por corta, yá por larga, y siempre has de estár con el cepillo en las manos, y toda tu ocupacion ha de ser de quitar, de anadir, de anivelar, de trabajar, de sudar, y sin merito alguno estarás siempre fabricandore la Cruz.

8 Finalmente, has de ocuparte de suerte en probar, y en ajustar á tus suerzas la Cruz, que estás sabricando, que toda la vida se te ha de ir en hacer, en deshacer, en probar, en medir, y pesar tu Cruz, sin dár un paso en el camino, que tu dices quieres seguir de mi Cruz.

9 Tambien es cierto, que como la medida de la Cruz la ha de tomar eu flaqueza, la hará del peso que ella querrá: y assi en Tom. VI. Hhh pro-

probandola, viendo que no puede tolerarla, volverá á acepillarla, y quitarle otro pedazo del peso: y en volviendola á probar, como cada dia crece la humana flaqueza, la bolverá á aligerar: y ha de quitar cada dia mas, y mas de la Cruz, antes que añadir del valor, de la constancia, y fortaleza al traherla; porque se irá á lo mas facil, que es quitar de lo penoso, y no añadir de lo duro: con que vendrás á fuerza de minorarla, á deshacerla del todo, y hallarte con esso fuera del camino de la Cruz. ¿Vés, Philotéa, como destruyes el sin con los medios que propones?

#### CAPITULO XXVIII.

DALE EL SEÑOR LUZ A PHILOTEA, DE QUE NO le conviene, que su Cruz no sea larga, ni ignominiosa, ni de la calidad que la quiere.

A tercera de tus condiciones, Philotéa, y muy hija de tu propia condicion, es que esta Cruz no sea larga, sino muy breve; porque querrás darle al padecer lo menos que puede ser, por darle lo mas que puede ser al gozar. Y Yo quiero que me

digas, ¿si tomas la Cruz sobre tus hombros, para seguirme, y salvarte, qué pretendes con que sea essa Cruz breve, y no lat-ga? Por ventura, si ha de ser proporcionada á tu bien, no ha de ser proporcionada á tu vida? O tu quieres que Yo acorte de la vida, ó que acorte de la Cruz. Si acorto de la Cruz, es acortar, y cortar la vida eterna, que deseas con mi Cruz? y si de tu vida corto, acorto la temporal que tanto amas, y por ella rehusas tanto mi Cruz.

2 Señor, dijo Philotéa, no es mi intento, que acorteis de mi vida, que essa quiero que sea larguissima, sino de la Cruz, y si acortando de la Cruz, habeis de acortar de la vida, mas quiero vida con Cruz, que por acortar de la Cruz, se acorte tambien mi vida. Pues sino quieres que acorte, Philotéa, de tu vida, dijo el Señor, preciso es, que para lograr la Cruz, sea tan larga, quanto lo suere tu vida. Y si no dime, de qué parte he de cortar de la Cruz? Del principio, ó del medio, ó del sin de ella? Si es del principio: luego no quieres comenzar el camino de la Cruz, ni traherla sobre tus hombros: y quien no comienza este camino, ni prosigue este camino, no es coronado en el sin de

este camino. Si he de quitar del medio de la Cruz, es imposible que llegues al fin que deseas sin el medio, y con esso queda tu vida, y salvacion sin remedio. Si del fin de la Gruz, que es quando la has de lograr, porque es el fin de tu vida, y entonces quieres que corte la Cruz, pides tu ruína, y perdicion; porque quieres que se corte de la Cruz, lo que es mas corona que no Cruza Porque mi Cruz, Philotéa, que al principio, y al medio parece penalidad, en el fin es premio, gloria, y corona. Mira, pues, que ciegamente discurres, quando presendes corte del fin de la

Cruz, siendo tu premio, y corona.

Señor, dijo Philotéa, yo lo hago por no arrastrar vuesrra Cruz, siendo muy larga. Mi Cruz, Philotéa, dijo el Señor, no se arrastra, quando se arrastra por larga; sino quando vuestra propia voluntad la trahe de mala manera, entonces sí que la arrastran. Quando Yo trahia mi Cruz arrastrada por el suelo, la adoraban en el Cielo; porque entonces la trahia haciendo la Voluntad de mi Padre, y parecia arrastrada, y no era sino exaltada. Por el contrario, quando tu la trageres muy corta, y muy leve, ligera, y breve, y exaltada de tu propia voluntad, y vanidad, anda mi Cruz arrastrada. Tambien en las Cruces es cierta aquella proposicion que Yo dige tantas veces, de que el que se humillare, sera exaltado, y humillado el exaltado i (2) porque el que trahe la Cruz con humildad, aunque ella vaya arrastrando, será exaltado en el Cielo; y el que la tragere con vanidad, y soberbia, aunque la trayga exaltada, y alabada, y levantada, será del rodo humiliado. Y assi, Philoréa, deja que Yo te mida la Cruz en lo largo, y en lo grande, li quieres traher con utilidad, y con merito mi Cruz.

4. La quarta condicion que me propones, Philotos, es que no sea tu Cruz de hierro, ni de plomo, ni de cosa ignominiosas y esto es tambien contrarissimo á mi Gruz, y aun mucho mas resencialmente contrario, que las otras condiciones. Porque si mi Cruz significa ignominia, afrenta, deshonra, oprobrios, ¿ cómo quieres traher la Cruz, sin oprobrios, sin ignominia, y afrenta?

5 Si mi Cruz es humildad, qué desatino es, Philotéa, el pedir que no sea la Cruz de deslucimiento, sino de honra, y vanidad? Aquella Cruz es mas lucida para mí, que es mas desluci-Tom. VI. Hhh 2

<sup>(</sup>a) Quis omnis, qui se exaltat bumiliavitur : & qui se bumiliat exaltavitur. Luce 14. v. 110

aplauso me alaban, y me ofrecen quanto les ofrecen á ellos; pero en las ignominias, y afrentas se recrean, viendo que se vén

por mí afrentados, como Yo me ví por ellos.

No conoces la humildad, ni cosa de lo interior, Philotéa, y por esso mides lo interior por lo exterior, y assi, á cada paso te engañas. Vés, Philotéa, y oyes essas alabanzas, aplausos, y reverencias que hacen los buenos á mis siervos, que van siguiendome en Cruz ; y no vés , ni consideras , que es todo esso las mas veces para ellos otro genero de Cruz. Porque como quiera que se tienen por malos, y por perdidos, sienten las alabanzas de que se juzgan indignos, por perdidos, y por malos. Aman las murmuraciones que los abaten, y humillan; huyen las honras, y favores, que los engrandecen, y honran. Abrazan aquellas, como remedios; huyen de estas, como de muy grandes danos. Alabados se pueden desvanecer; pero con ser murmurados, perseguidos, y afrentados, pueden medrar, y crecer. Y assi, unos desprecian las alabanzas, otros las reducen al que es causa de sus alabanzas, que soy Yo: con esso del peligro hacen virtud, remedio del daño, y salud de la ponzoña, y veneno.

A esta loca pretension que pusiste, Philotéa, de que no sea ignominiosa tu Cruz, se parece harto la quinta con dicion que has p opuesto, de que sea la Cruz que trageres al seguirme muy lucida, y trasparence, y que se vea de lejos. ¿ Qué pretendes con esso, Philotéa? Que te honren ? Yá has visto, quan vana es tu pretension. Qué pretendes? Yo, Señor, no pretendo, dijo Philotéa, sino solo que me sigan, para que con esso tengais otros seguidores. Al fin, Philotéa, dijo el Señor, cubres tu vanidad con mi Cruz, y quieres que sea ella tercera de su soberbia. ¿No has comenzado á seguirme, y yá quieres que te sigan? No has comenzado á aprender, y yá quieres enleñar? Aun no has puelto la Cruz en los hombros, y yá quieres tener seguidores de tu Cruz? Aun no eres discipula de mi Gruz, y yá quieres ser maestra con tu Cruz? Antes enleñas que aprendes? No tienes aun las virtudes, y yá pretendes las alabanzas? Con migo ulas falledades? Por ventura, no miro Yo tu intencion, y estoy penetrando tus secretos movimientos? A mí quieres persuadirme, que pretendes darme mas discipulos con hacerte ya Maestra? Antes de entrar (quanto menos profesar en el Discipulado santissimo de mi Cruz) pretendes el Magisterio? Desea tu vanidad no seguirme,

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXIX. 431 ni servirme, Philotéa, sino que te sirvan, y te sigan. Deseas tu

aplauso, mas no mi honra.

5 ¿Y qué les has de enseñar tu, vana, y loca Philotéa, sino locuras, y vanidades? Con Cruz de ostentacion quieres enseñarles la humildad? Con una Cruz de diamantes quieres enseñarles la pobreza? Con Cruz de oro quieres enseñarles â despreciar las riquezas? Enseñarásles á hacer gala de la Cruz no padeciendo por mí, sino ofendiendome á mí. Enseñarás, les à que traygan unas Cruces huecas, y vacias por adentro, y llenas de vanidad por adentro, y por afuera. Enseñarásles una viva hypocresía; por afuera santidad, y adentro gusanos, y corrupcion. Enseñarásles á que me pretendan obligar con mis ofensas, y que quieran que premie sus vanidades. Enseñarásles á que sirva mi Cruz á su hypocresía, y que sea capa 2 su honra en esta vida, y perdicion á la eterna la afectacion de su Cruz. Enseñarásles á que me hagan cargo de que se huelgan por mí; y de sus Cruces de oro, y de perlas, y diamantes tomarán el oro, y las perlas, y y diamantes para sí, y daránme á mí la Cruz, y me clavarán en ella.

6 La Cruz, Philotéa, que trahen mis siervos, no es lucida, sino santa; no es de oro, sino de madera humilde; no es de aplaudos y alabanzas; sino de penas, tribulaciones, lagrimas, y ped nitencia; no se buscan en ella á sí, sino solamente á mí. Huyen de que sepan, que la trahen quanto es posible; y si por su prosedion no la pueden esconder, está oculta su intencion, la qual solo se endereza á mí, y por mí, y para mí; y esta es la perfecta Cruz, y lo demás no es traher mi Cruz, Philotéa,

sino vaciar el merito de mi Cruz, y hacer suya

la que de otra suerte es mia.



#### CAPITULO XXX.

ENSEÑALE EL SEÑOR A PHILOTEA QUAN engañada discurre en no llevar cada dia la Cruz.

Ltimamente, Philotéa, pides que no sea cada dia el llevar la Cruz, sino que algunos dias descanses, y la deges: y esto se parece harto al querer, que sea muy breve, y corta. Dime, engañada, y perdida seguidora de la Cruz, si hoy la trahes, pero

mañana la dejas caer en el suelo, ¿quien de alli la levantará, para volverla á poner sobre tus hombros? Tu no; porque si trayendo-la la dejaste, cómo la pondrás dejandola? Quando se trahe la Cruz, se cobran suerzas para traherla; quando se deja se pierdem: ¿pues si teniendo suerzas la dejas, pondras la sobre tus hombros sin ellas? Lo que dejas hoy, por qué has de seguir mañana? Lo que hoy dejas por pesado, cómo lo tomarás mañana como ligero? Si en el camino misterioso de mi Cruz, vencer hoy es empeño para vencer con mayor suerza mañana, y una victoria solicita otra victoria; claro está, que ser hoy vencida; será dejar prendas para ser vencida el dia siguiente, y que si hoy dejas la Cruz, no la tomarás mañana.

- Mas dirás, que Yo te pondré la Cruz que dejaste. ¿Pero quien te ha dicho, mal consiada Philotéa, que Yo te haré essa merced? Quien te ha dicho, que la tibieza, y slogedad de dejarla, y de dejarme, no castigaré Yo con la pena de dejarte? Quien te ha dicho, que he de andar Yo siguiendo los movimientos ingratos de tus tibiezas? Si el dejar la Cruz es dejarme, si el traher la Cruz es seguirme; quien te ha dicho, que te he de seguir dejado, y te he de amar olvidado, y he de ayudarte osendido? Por qué meritos, y obligaciones? He de pagar ingratitudes, y osensas con savores, y sinezas?
- 3 Y tu ignoras, que quando Yo dige, que quien quisiere seguirme, y ser mi discipulo, tomasse su Cruz, y me siguiesse, anadí, Cada dia: Quotidie: Si quis vult postme venire, tollat Crucem suam, quotidie, & sequatur me. (2) Tome su Cruz, y cada dia en ella me siga. Cada dia quiero Yo que la lleven mis discipulos al se-

guirme; y tu cada dia quieres dejarla al seguirme, y al servirme Estraña eres, Philotéa. Tu pretendiste, que hiciesse un camino nuevo para tí, de servirme, y de seguirme sin Cruz. Tu despues has capitulado el tomarla, y ahora yá quieres, que quiebre otra regla por tí, para que puedas dejarla.

4 Yo dige, que cada dia me siga en Cruz mi discipulo, y tu que cada dia puedas sacudir mi Cruz. Cada dia quieres seguirme, y dejarme, y cada dia osenderme, y obligarme. ¿Quien sino tu pudo, Philotéa, imaginar pretension tan agena de discurso.

de razon, y discrecion?

Vos dareis como quien sois. Muy justo es, que os sigamos cada dia; pero esto justo, es bien hacérlo posible. Cada dia Cruz, Señor? Cada dia, y nunca dejar la Cruz? Cada dia sobre los homboros la Cruz? Cruz al dormir, Cruz al comer, Cruz al levantarse, Cruz al acostarse, Cruz al caminar, Cruz al hablar, Cruz

al vivir, Cruz al morir, quien puede con tanta Cruz?

¿Quien puede, Philotéa, dijo el Sehor, quien puede? Infinitos con mi gracia, y ninguno sin mi gracia, y por su natua raleza. ¿Quien puede? Infinitos viejos fantos, que me sirven en el Clero secular, y regular. ¿Quien puede? Infiniros niños, que me sirven dentro de essas Religiones. ¿Quien puede? Infinitas niñas, y ancianas esposas mias, que me sirven con su Cruz sobre los hombros, con grande valor, y esfuerzo, ¿Quien puede? Infinitos seglares, que trahen sus Cruces interiores, y exteriores contentissimos por mí. ¿Quien puede? Mi gracia, que anima á essa flaca, y débil naturaleza. ¿Ahora sabes, que quando Yo me puse en Cruz, comuniqué à todas las Cruces del mundo, que ha habido, que hay, y que habrá, la virtud admirable de mi Cruz? Ahora sabes, que mi fortaleza aquel dia confortó toda flaqueza? Ahora sabes, que aquel dia aligeré el peso á las Cruces, con dár fuerzas á los hombros de aquellos que me siguen con mi Cruz? Ni puede ser mas perdido tu discurso que pensar, que siempre es lo milmo Cruz que pena: y que el traher la Cruz, es penar, porque sin mi Cruz hay en la vida muchas penas, que son Cruces de la vida, sin gusto; pero mi Cruz es gusto, y recreacion. Y otras es una necelaria pena, que aunque no fuera siguiendo mi Cruz, se habia de padecer.

7 Es gusto mi Cruz, para aquellos que la trahen con ale-Tom, VI. lii gria, gria, y consuelo, como te he dicho. Mira el gozo de todos quantos me siguen alegres, y resignados con su Cruz, amantes ternissimos de su Cruz; yá sea esta su Religion, profesion, ó vocacion: claro está, que estos tienen su gusto en la Cruz, y que tanto mas se huelgan, quanto mas aman su Cruz. El Religioso contento con su Religion, hace de la Cruz contento. El Sacerdote honesto, devoto, y penitente, vive abrazado, y alegre con sus santos egercicios. Mira si podrán estos, y otros semejantes cada dia traher la Cruz, pues con ella trahen cada dia, y promueven su contento.

8 Es tambien mi Cruz conformidad para aquellos que padecen las Cruces necesarias de la vida, que es el peso, y pesadumbre cotidiana, que anda con la misma vida; los quales hacen Cruz del peso, y de las penas: y lo que otros padecen sin Cruz meritoria, y con pena, y afliccion intolerable, padecen mis siervos, y lo hacen Cruz, sin tanta penalidad, ni afliccion, con ani-

mo muy alegre.

De aqui resulta, que cada dia trahen su Cruz sobre los hombros mis siervos, unas veces con gusto, quando Yo les doy gozo con las mismas Cruces; otras con conformidad, quando reciben resignados los trabajos cotidianos, que andan con la misma vida; y otras, los perfectos hacen Cruz de los gustos permitidos de la vida, penando con lo que gozan; y á los que no lo son tanto, les paso por Cruz lo que honestamente gozan con agradarme, y servirme, dandome gracias de lo que tienen, y gozan. Y esta atencion cotidiana de agradarme, y no ofenderme, y el deseo de servirme, y el estár dispuestos, y resignados á seguirme por donde Yo los sleváre con el peso de la vida,

llena de tantas miserias, es una cotidiana, y muy meritoria Cruz.



## CAPITULOXXXI

PROPONE ALGUNAS DUDAS PHILOTEA, SOBRE el traher su Cruz, ó la del Señor, y sobre que no es posible que los gustos licitos, y permitidos sean Cruz.



Eñor, dijo Philotéa, yá mi dureza se rinde á tanta razon, y á tanta luz mis tinieblas. No es posible que me pueda resistir, y assi tomaré la Cruz sobre los hombros, que me diereis, Bien eterno. Pero pues sois Luz del mundo, y de-

seais alumbrar á mi alma, os suplico humilmente me expliqueis, is por qué no quereis que yo haga mi Cruz á mi modo, y sea mia, sino vuestra, quando Vos mismo digisteis, que cada uno tome su Cruz, y que os siga: Tollat Crucem suam. (a) ¿Si ha de tomar su Cruz el que os sigue, luego no ha de tomar vuestra Cruz, sino su Cruz? Si es su Cruz, luego no es vuestra? Si es su Cruz, luego él se formó la Cruz, y por esso sue su Cruz? Luego no pedia yo muy mal, Señor, en que me dejasseis hacer mi Cruz á mi modo, para que por este santo camino os siguiesse con mi Cruz.

2 Lo segundo; ¿como es posible hacer de los gustos Cruz, y que estas nuestras acciones comunes, y ordinarias de la vida, las paseis por Cruces, comó si lo sueran vuestras? Porque si el gozar es Cruz, será una Cruz muy gustosa; y de essa suerte, y por esse camino tendreis muchos seguidores: y esse es camino que deseaba mi alma para mí, y para otros como yo, y que Vos me habeis negado, y aun reprehendido por haberlo suplicado.

No me pesa, Philotea, dijo el Señor, que resignada preguntes, como resignada recibas, creas, y obres la doctrina, y luces, que Yo te comunicaré; y assi satisfaré à tus dudas, para que hallandose con mas luz tu entendimiento, instame Yo, y abrase à tu tibia voluntad. Es assi, Philotea, que Yo dige, Que el que quisiesse seguirme, tomasse sassi, pue se sassi, que se ha de entender su Cruz, hecha por su mano, y a su parecer, y à su modo, y por su propia voluntad, y por seguirme a su gusto. Lo que alli se dice, es que cada uno tome su Cruz, esto es, sa que Tom. VI.

<sup>(</sup>a) Luc. 9. v. 23.

Yo le diere, y le señaláre, porque á mí me toca el señalar, assignar, y repartir Cruces á mis seguidores; y aquella que Yo señalo, aunque parezca, que les viene muy acaso, essa es su Cruz, y essa han de tomar sobre sus hombros. La Cruz, Philotéa, es premio, y á mí me toca el repartir las mercedes, y los premios; y como quiera que hay unos mayores, otros menores, y Yo los señalo todos, digo, que cada uno tome su Cruz, y su premio, y su merced, y su gracia, como se la diere Yo, y que uno no tome la Cruz del otro, ni sea tan animoso, que sobre su Cruz se

cargue de agena Cruz.

A esto mira el decir: tome cada uno su Cruz, como si digera: Siga cada uno su orden, ocupe cada uno su lugar en la batalla, no se pongan los unos en lugar de los otros, no el que Yo señalo para que pelee en la vanguardia, se pase á la retaguar dia, ni al contrario. Porque como quiera que en la Christiana Milicia, y en la Iglesia Militante, no vence mas el que hace mucho por su voluntad, sino el que hace mi Voluntad; y no peléa mejor el que mas pelea, porque quiere, sino el que pelea hasta aquello que Yo quiero; ni el que pelea muchissimo, haciendo su voluntad, sino el que no excede en cosa alguna de mi Voluntad; fue el decirles, que cada uno tomasse su Cruz, siguiendo mi magisterio, y enseñanza de seguirme, y de servirme, como si digera: No excedais, soldados mios, de mis ordenes; sea la egecucion mi obediencia; no se aparte vuestra mano de mi consejo; no entendais que es Cruz, ni hazaña meritoria, el obrar fuera de orden; no penseis, que venceis quando peleais rendidos á la propia voluntad, antes entonces vais vencidos, y triunfados: y assi haced en todo mi Voluntad. Si obrais lo contrario, pareceraos que venceis, y os vencen; pareceraos, que sujetais al enemigo, y sois cautivos del enemigo. De esta guerra espiritual, soldados mios, toda la victoria consiste en guardar mis ordenes, y seguir cada uno aquella que Yo le diere; consiste en traher su Cruz, como Yo se lo ordenáre, obrando como Yo os mando, en el modo, y la sustancia. No es lo que importa el traher mayor, ó menor la Cruz; sino que sea aquella que le señalo, y traherla con alegria, y solamente por mí. Cruces hay grandes, que no son mias, y no merece con ellas, ni peléa quien las trahe: y con Cruces muy pequeñas mias, se han conseguido gloriosisimas victorias.

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXXII. 437

5 ¿Vés, Philotéa, como en tanto grado aquellas palabras, que Yo dige: Tome su Cruz, y me siga: Tollat Crucem suam, es sequatur me; no quieren decir lo que tu cresas, que es hacerse el seguidor de mi Cruz una Cruz muy acomodada, y dulce para sí, que la fabrique su propia voluntad, sino todo lo contrario? Y es, que no haya en aquella Cruz propia voluntad, ni mas que sola mi Voluntad; y por ser mi Voluntad, se rinda, y siga la voluntad del que trahe la Cruz, y obedezca á mi Cruz, y Voluntad.

#### CAPITULO XXXII.

PERCIBE PHILOTEA LA DOCTRINA, EN QUANTO á traher la Cruz del Señor, y no la suya, y le pregunta, ¿ por qué con tanta diferencia reparte Cruces á las almas?



A lo he entendido, Señor, dijo Philotéa: lo que decis es, que aquella palabra su Cruz, Crucem suam, quiere decir la que Vos señalais, y no la agena, y que no se truequen las Cruces. Porque muchas veces con la humana prefuncion, querrá algun sla-

co tomar la Cruz, que no podrá tolerar, y dará con ella en tierra: y por el mismo caso que él quiere mas de aquello que Vos le dais, puede menos, y hace menos, quando él piensa que hace mas; porque quanto hay mas de su voluntad, hay tanto menos de la vuestra; y quanto menos huviere de la vuestra, hay menos de merito, y de virtud, de poder, de gracia, de Cruz, y de santidad.

2 ¿Pero, Señor, cómo repartis las Cruces en la Christiana Milicia, y por qué á unos mayores, y á otros menores? Y por qué todos no las trahen menores, ó mayores? Por qué no todas de una manera? Por qué no los igualais á todos, pues Vos no sois exceptuador de personas?

3 Las Cruces, Philotéa, las reparto con debida proporcion, con alta sabiduría, y profunda providencia, obrando mi gracia sobre la naturaleza, sin atenerse, ni atarse por sueros, ni leyes de naturaleza, sino solo de mi gracia; y assi, esta regla superior no puede medirse con la vuestra, que es muy baja, é inferior. Unas veces me acomodo á vuestra naturaleza, y á hombros slacos les aplico Cruz ligera. Otras aplico grandissima á los slacos, y con mi gracia hago estos hombros muy suertes. Otras dejo que

corran las cosas naturalmente, y en su razon; y quando á mí me parece, á esto natural, lo hago sobrenatural, y entra mi mano, y remedia lo perdido, y consolida lo roto, y levanta lo caído, y de lo que su materia á las culpas hago meritorias Cruces. Y assi, estos son secretos de mi Amor, de mi Providencia, y profunda Sabiduría, que á tí no es posible, ni te toca penetrar, ni averiguar, sino reverenciar, y temer, y obedecer, y adorar. De esta suerte, con la variedad hago hermosissima mi Iglesia.

4 Pero el repartir las Cruces, Philotéa, lo hago de muchas maneras. Unas veces por la vocacion, guiando, y llevando la voluntad á mi servicio, á que tome el camino de la Cruz, dejandola siempre libre, pero cautiva: libre, y dulce, y voluntaria, y amorosa de mi gracia, y voluntad; porque puede dejar de hacer lo que Yo quiero, pero hace siempre lo que quiero, pues quando Yo quiero que haga ella lo que Yo quiero, hace ella li-

bremente aquello mismo que quiero.

De esta sucrte llevo á mis siervos, y les pongo sobre los hombros la Cruz de la vocacion; yá á los Eclesiasticos seculares, yá á los Religiosos, yá á los Solitarios, yá á muchos seglares, que enmedio del siglo, viven sin siglo, y en el mundo viven negados al mundo, y enmedio de la vanidad, sin vanidad. Y como hallaron los mancebos de Israél en el horno de Babilonia refrigerio entre las llamas; (2) los libro Yo á estos de los mundanos incendios, los quales trahen Cruces suyas, y mias; mias

porque se las doy, suyas, porque las admiren.

Otras veces las reparto con la permision al hacer las Cruces; pero con la vocacion al ponerlas en los hombros. Como quando el Tirano persigue al Martir, y le atormenta, aquel tormento es permitido de mí en el Tirano, y será por ello crudamente castigado en el Insierno; pero la vocacion al martirio Yo la dí, y mi Voluntad, y gracia le puso aquella Cruz en sus hombros, dandole con ella fortaleza, y valor, y constancia, para que venza, y triunse, y sea coronado de mi mano el Martir á quien dí la vocacion al martirio. El Tirano dá el tormento; Yo, y mi siervo hacemos Cruz del tormento: el sufriendo, Yo ayudando, y á un mismo tiempo andan tres manos allí; una assigiendo, otra penando, otra ayudando, y coronando: una mala, otra buena, otra Divina.

<sup>(</sup>a) Dan. 30. Vo 100 .

- Otras veces dejo, que se forme uno la Cruz, no como Cruz, sino como materia de penas de que se forma, y se fabrica la Cruz, y despues la hago Yo Cruz: como quando un perdido, y pecador, y escandaloso con el fervor de los vicios, y ceguedad de la vida, se fabrica el desengaño, y en el daño abro los ojos al escarmiento, y entra mi gracia, y mi luz, y hace Cruz lo que era daño. Porque le manifielto sus errores, y desdichas, y doy gracia, para que conozca sus devanéos, y locuras, y vea lo que padece en lo malo, y llore sus culpas, y clame á mí, enfermo y atribulado, y humillado delde la cama, en donde le pusieron sus deleytes -y Yo le oygo, y lo cuto, y lo remedio: y aquellas penas, que ocalionaron sus culpas, se las pongo en sorma de Cruz, y las hago meritorias, y el las recibe, y admite, y se conforma, y llora, y clama, y me llama. En este hice Yo la Cruza y el la admitió, pero la madera, y leña para hacer la Cruz la trajo el. Y lo que puede mucho mas admirarte, Philotéa, para que alabes mi Piedad sobre infinita, él trajo la leña, y la madera, para hacerme á mi la Cruz, y crucificarme en ella: y lo que es mas , padecí en ella , de la manera que puedo padecer las ofensas, que me haceis; y aquella misma madera la vuelvo Cruz para él, y lo premio, lo perdono, y lo corono con ella, haciendole padecer con ella, lo que con culpas tertibles me hizo el propio padecer. De suerte, que con deleytes contra mi grangeo sus penas, y con las penas que padece en sí, le quito las culpas, y doy erernos deleytes, y hago que me sirva á mi lo que el hizo contra mí.
- 8 Otras veces se forman en mis siervos las Cruces, (y con esto respondo á la segunda duda, que acabas de proponer) con la materia que dán los comunes estados permitidos de misglesia; los quales siendo laboriosos, y llenos de trabajos, y fatigas, Yo con mi gracia, y con darsela, para que me los apliquen, las hago Cruces muy meritorias, segun el valor que les dá la catidad, y á la proporcion, que mi gracia enciende esta casidad. Claro está, que el labrador que padece frios, nieves, hielos, sudor, pobreza, necesidades, y trabajos sin medida, si lo padece por mí, es una Cruz sumamente meritoria, y padece lo mismo que padeciera sin mí; pero haciendolo por mí, y aplicandomelo á mí, es Cruz lo que sin la aplicación suera solo trabajo; y tanto mayor trabajo, quanto no me obliga á mí.

Los

Todo esto, si me lo ofrecen, y aplican, siendo hones-. 10 to, y recreable, pero hecho por mi amor, y en mi presencia, se lo admito como Cruz, y es santo en su grado, como lo es lo penoso de la Cruz mas, ó menos meritorio, segun fuere el afecto, é intencion con que lo hace cada uno, en orden á servirme, ó agradarme, y la caridad con que obran al hacer la aplicacion. De suerte, que es posible, para que te maravilles, Philotéa, que llegue á merecer mas un siervo mio en un honesto entretenimiento, que otro en un penoso egercicio; (si aquel vence á este en los quilates de la caridad, y amor) mas con iguales quilates siempre vence el que ama, y pena al que solamente ama. Por no hacer estas aplicaciones los mortales, pierden inumerables tesoros, é inmortales: pues el Christiano, que está en mi gracia, solo con los trabajos necesarios de su estado padecidos por mi amor, se fabrica una excelente corona de una santa, y necesaria Cruz; y es inutil para él por faltarle mi memoria, caridad, y aplicacion, lo que fuera para él utilissimo con ella.

vos tribulaciones, persecuciones, afrentas, assicciones, con que pruebo, y egercito su virtud. Y estas Cruces, unas veces dejo que las formen otros con mi permision, como son, quando la culpa agena, (y tal vez el santo zelo) mortifica, y crucifica al que Yo quiero que pene. Otras Yo mismo la fabrico, con enfermedades, y dolores, y otros regalos, que purifican las almas, en figura de Cruces, y de trabajos, que despues vienen á ser gloriossismas coronas. Tambien reparto otras Cruces mas sutíles en los mismos gozos de mis siervos, quando el alma santa

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. I. CAP. XXXII. 441

siente el gozar en esto natural, con el deseo de padecer por servirme. De suerte, que por mi amor siente el gusto del comer, del dormir, del descansar; porque querria penar, y padecer por mi amor, sin descansar. Tambien hay otras Cruces en que padecen mis siervos, que las forma mi amor en los mismos gustos espirituales, quando Yo con mis favores les honro, y ellos querrian mas por mi amor penar atribulados, y perseguidos, que no gozar, ni aun de mi savorecidos; y dentro de la resignacion reciben mis savores como penas, aunque Yo los ofrezco como gozos.

ritoria en mis siervos, quando el suego de mi amor abrasa al alma, y la hace que pene con el amor por mi amor, y pena llagada, y abrasada de mi amor: y yá la assige la ausencia de mi presencia; yá la atormenta el peso suave, dulce, y ardiente de mi presencia, y amor, y siempre anda suspirando, y penando; unas veces si me tiene, y me goza con el gusto de tenerme, que no cabe en sí, ni es bastante á contenerme; y otras, sino me la manissesto, con el ansia de buscarme, de hallarme, y de gozarme. Finalmente, Philotéa, de injumerables maneras reparto á mis siervos Cruces proporcionadas á mi intento, y á su bien, para que pueda seguirme cada uno con su cotidiana Cruz; suya,

porque me siguen con ella; mia, porque se la doy.



. · ?



13.九代。

# LIBRO SEGUNDO. CAPITULO PRIMERO.

REDUCESE PHILOTEA A TOMAR LA CRUZ del Señor sobre los hombros, pero pretende admitirla, sin despojarse de las galas que trahia.

o pudo Philotéa resistirse à tanta luz: y aunque no sacudidos del todo los temores de su animo repugnante, al camino de las penas, se rindió, y arrodillada, dijo á Christo Señor nuestro. Aqui, Señor, postrada, me ofrezco á seguir vuestro camino: yá mi dureza es menor, que

no vuestra vocacion: ponedme, Señor, la Cruz a vuestro modo, de vuestro gusto, y medida. Conozco, que esso es lo que me conviene. No quiero mas voluntad, que la vuestra, mis hom-

bros están aguardando esta utilissima carga.

Viendo el Señor á Philotéa á sus pies arrodillada, rendida, y convencida, la dijo. Yá era tiempo que se rindiesse tu voluntad á la mia, Philotéa, y aunque ahora merecias que te negasse este bien, no obro Yo aquello que vosotros mereceis, siempre doy á mi Piedad lo que falta á vuestros mereceimientos. Con mucho gusto te honraré con mi Cruz, y te ayudaré, á traherla, como tu te dispongas á llevarla. Entonces Philotéa, asustada, y assigida, dijo: spues, Señor, qué me falta, si yá desde luego estoy pronta á seguir este camino, y he cautivado mi discurso, y rendido mi voluntad á la vuestra? Es menester, dijo el Señor, que comiences á obrar conforme á mi Voluntad, antes de tomar la Cruz. ¿Cómo quieres traherla sobre los hombros con es-

sos vestidos ricos, y essas galas, y essos tocados vanissimos, y essas rosas que trahes sobre la cabeza? Necesario es despojar la vanidad, por vestirte de la humildad. Es menester que haya proporcion de mi Cruz á tus vestidos. Mi Cruz es, y significa pobreza, humildad, austeridad; tu vás vestida de vanidad, y riquezas; no es posible que se compadezca Cruz, y galas, osten-

tacion, y humildad.

- A esto, assigida Philotea, respondia. Fuertes son vuestros preceptos, Senor, rigurolas vuestras leyes. ¿No basta traher la Cruz sobre los hombros, sino despojarme primero por la Cruz para traherla, de lo milmo que podia ser ornamento en el llevarla? Qué impiden, qué danan las galas para la Cruz? No podré traherla sobre los hombros, vestida con lucimiento, y decóro, y será mas estimada? Quanto es mas lo que se honra vuestra Cruz, quando vean que la trahen, y adoran los ricos, que no los pobres? Quanto es mas justo, que la sirva el poder, y la riqueza, que no la pobreza, y mendiguéz? Quanto mejor parece en el mundo que trayga la Cruz una persona lucida, y rica, que no el pobre, el desnudo, y el mendigo? No crece el culto, y la adoración con la autoridad l'opulencia, grandeza, y poder de los que adoran? Que veneren á vuestra Cruz los desnudos, y los pobres, justo es; pero no tanto como que la adore lo rico, lo poderoso, y lo grande. Este si, que es credito de vuestra Cruz, misterio inefable de su excelente virtud, y propiamente su triunfo.
- 4 ¿Qué es esto, dijo el Señor, Philotéa? Pides la Cruz, y te niegas á la Cruz? Resistes á lo que pides? Arrodillada me pides la Cruz, y arrodillada te resistes á la Cruz? Pides la Cruz material, y huyes de la Cruz formal? Quieres la Cruz en el cuerpo, y rehusala en el alma? Entonces Philotéa dijo. Señor, yo pido la Cruz, y desco, y quieto seguir el camino de la Cruz, mas nunca he pedido, ni ofrecido desnudarme de mis galas, para seguir este penoso camino; y assi, con vuestra santa licencia, ni me opongo á lo que pido, ni falto á lo que he ofrecido. Al sin, Philotéa, dijo el Señor, nunca has de entrar por camino, y quando Yo quiero ponerse la Cruz, vuelves á la misma presension, de hacer tuya, la que Yo te ofrezco mia. Yo quiero que sea alma de esta Cruz mi Voluntad; pero tu no quieres, sino echar de ella á mi Voluntad, y desterrada esta, que la anime tu propia propietaria voluntad.

Tom. VI.

Kkk 2

5 Señor, dijo Philotéa, mandarme Vos despojar de mis galas, no es ponerme la Cruz sobre los hombros, sino sobre el corazon; y no es lo mismo, Dios mio: porque ponerme sobre los hombros la Cruz, es añadir á lo que tengo; pero despojarme de mis galas, es quitar de lo que amo: no es todo uno, el quitar, que el añadir, con que se vá el sentimiento adonde llama el dolor; y assi supuesto, Señor, que lo exterior nunca daña á lo interior, y que puede estár el corazon muy vacso de riquezas, teniendo el cuerpo adornado de ellas, podiais tener por bien de dejarme con mis galas, y adorno de mi persona, y con ellas llevaré, y traheré mas lucida, y adorada vuestra Cruz.

#### CAPITULO II.

REPREHENDE EL SEÑOR A PHILOTEA, POR QUE no quiere dejar sus galas, para tomar la Cruz sobre sus hombros.



I Cruz, Philotéa, dijo el Señor, mas credito cobra adorada de los ricos, que de los pobres; pero mas facilmente la trahen los pobres, que no los ricos; y tu no has de tratar ahora de acreditar á mi Cruz, fino de traher con toda humildad mi Cruz. Final-

mente, toda estás, Philotéa, llena de contrariedades. Tu pides Cruz, y te niegas á la Cruz. Tu dás á entender, que no tienes en el corazon las galas, y por otra parte no quieres soltar las galas. Tu quieres hacer mi Voluntad, y á cada paso resistes mi Voluntad. Si no tienes en el corazon las galas, deja que Yo te las quite. Si aborreces las riquezas, por qué rehusas dejar lo que yá comenzaste á aborrecer? Si no las tienes, cómo te resistes al dejarlas? Y si al dejarlas te resistes, luego las tienes, y no quieres mi Cruz, que consiste en dejar, y despojarte de todo, para poderla traher?

2 ¿A quien tengo de creer en tí, Philotéa, á lo que oygo, ó á lo que veo? Qué modo de aborrecer lo que se tiene, es vivir el alma asida á lo que niega que tiene? Qué importa que tu digas, que aborreces lo que tienes, si quando Yo te lo pido, te ases suertemente á lo que tienes? No solo tienes essas galas en el cuerpo, sino muy dentro del alma. Y Yo, Philotéa, no quiero que las deges por quitartelas del cuerpo, lo que quiero es, que salgan suera del alma. Si Yo viera, que á la primera proposicion

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP, II. 445

que te hice, de que dejasses essas galas, y vanidad, las dejabas facilmente, me podias persuadir, que no tenias en el corazon las galas, y ornamento de tu cuerpo; y que essas rosas de tu cabeza, no tienen en el alma las espinas, y en lo interior las rasces; pero defender con tu propia voluntad las galas, que para darte mi Cruz quiere reformar la mia, claramente manisiesta, que essas galas, no solo están en el cuerpo, sino en lo mas hondo de tu propia voluntad, que es lo mas interior del alma. Antes bien, no solamente manisiestan, que tienes en el corazon las galas, sino que ellas tienen cautivo á tu corazon. No las tienes tu á ellas, Philoréa, ellas son las que te tienen á tí. ¿Pero al sin, tu pides, que Yo te ponga la Cruz, y te dege con tus galas?

guerte muy contenta; porque con esso andaré, por una parte aprovechada, y por otra consolada, y podrá tolerar el cuerpo los trabajos del espiritu: este alegre con la Cruz, aquel consolado con sus galas. Y de la manera que con los dos pies de naturaleza, y gracia, se anda mejor en esta vida, porque con el uno solo no es posible; andaré mas suerre, y seguramente, dandole á la naturaleza su consuelo, y su fomento á la gracia. Mi corazon será todo de la Cruz, Señor mio, pero las galas del cuerpo. Al mundo daré lo menos, y lo peor, que es lo caduco, y transitorio; pero lo mas, y mejor, Señor mio, á Vos, á vuestra

Cruz, á vuestro camino, y gracia.

Qué surilmente, dijo el Señor, discurre tu propio amor, Philotéa, y despues de esso se conoce de muy lejos, que son discursos de propio amor. No solo quieres abrazarte con tus galas, y con esso negarte á mi Cruz, por no negarte á tus galas, sino que llegas á peníar, que he de dejar de entender tus delgadas falsedades: ¿Y Yo que estoy penetrando tu engañado corazon, ¿ juzgas simple Philotéa, que puedo ser engañado? Dices, que quieres darme á mí el alma, pero á tus galas el cuerpo. Si esso es assi, y me concedes el alma, ¿ por qué no me dás las galas que rienes dentro del alma, y están adornando el cuerpo? Quien dá el alma, Philotéa, todo lo dá con el alma: pues si Yo te pido las galas que trahes en el alma al tenerlas, (aunque en el cuerpo al usarlas) por qué me niegas las galas, que quiero que dege el cuerpo, en señal de haberlas dejado el alma? Si tu dices, que me dás el corazon; y el alma del corazon es la voluntad, y mi-VoVoluntad á quien dás el corazon, quiere que me dés tu voluntad, que es el alma de tu corazon; porque con negarme las galas que Yo te pido, me niegas tu voluntad, y desiendes de la mia tu engañado corazon? Quieres que Yo crea, que me dás el corazon y el alma, si me niegas, y resistes con tu propia voluntad á mi Voluntad Divina? O quieres darme el alma, y el corazon vacío de voluntad?

¿Qué embolismos, qué enredos, qué laberintos son estos, que en tí veo, Philotéa? Tu quieres darme la voluntad; pero quieres quedarte con toda tu voluntad. Tu quieres darme á mí el alma, pero quieres dár á tu cuerpo, y á tus galas la voluntad, y el corazon de aquella alma. Tu quieres darme á mí el alma, y el corazon; pero al mundo, y á la vanidad el cuerpo, y el corazon. Tu quieres echar las galas de tí; pero quedante con las galas sobre tí. Tu quieres Cruz en el cuerpo, y te resistes al recibirla en el alma. Tu por una parte dices, que quieres seguirme, y por otra no quieres obedecerme. Ahora dices, que me dás el corazon, y ahora me niegas el alma del corazon. Pides la Cruz para el cuerpo, no la quieres en el alma, y luego me dás el alma, mas las galas á tu cuerpo; y por otra parte dices: que estarán solo en el cuerpo las galas, pero la Cruz en el alma. Tu quieres andar con dos pies, de gracia, y naturaleza, por la vida espiritual, que es lo mismo que decir: que quieres andar con dos pies, uno de oro, otro de barro, este fragil, aquel fuerte. ¿Qué monstruosidades son estas, Philotéa? A qué terminos, á qué despeñaderos te guia essa propia voluntad? Cómo discurres tan desatinada, y ciega?

#### CAPITULO III

PROCURA PHILOTEA SATISFACER AL SEÑOR, persuadida, que se compadece amar las galas, y el espiritu, y el Señor la desengaña.

Eñor, dijo Philotéa, el andar con los dos pies de naturaleza, y gracia en esta vida, parece que no solo es utilissimo, sino del todo necesario, y aun forzoso, ¿ pues cómo puede obrar el alma, sino en la caja del cuerpo? Cómo podemos obrar sin estos

sentidos? Cómo puede lo espiritual obrar sin lo corporal? Cómo podemos pasar sin vér, sin comer, sin vestir, sin descansar? Có-

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP, III. 447
morpuede obrared espiritu, sin sustentar à la carne? Ha habido
Santo en el mundo, ni vuestra Madre Santissima, 116 Vos missons,
Señor mio, que sois el origen, y la fuente de toda la santistad
(con que lo podeit todo) que haya vivido en carne mortal, sin
carne de Pues por que yo no podré caminar con los dos pies de
naturaleza, y gracia? Por que no podré caminar con el cuerpo.

iy:chulpinitui, miny:unidos y conformes entre si? Por qué no podraicaminar en el cuerpo con mis galas, y con la Cruz en el aliga. 12:01 Siempra ándas, dijo el Señor, llena de equivocaciones. Philotex, y esse propio amor que te anima, alma de tu propia voluncad, te ciega y te desanima, para no seguir en todo-si mi Voluntad. No hay duda que Yo, mi Madre, y quantos Santos ha habido, y hay is obramos con el espiritu, y el euerpo segula gracia, y con la naturaleza; pero muy diversamento que tu, y no solo diversos sino diametralmente contrarios. Por que nologros hic imos que la naturaleza vaya sirviendo à la gracia, pero tu qu'eres, que la gracia sirva á la naturaleza. Nosotros tomamos de la vida natural lo preciso, para darlo lo precioso á la vida espiritual; pero tu niegas á la espiritual lo precioso, que es tu voluntad, para darla en todo lo temporal. Nosotros dimos al cuerpo lo menos que puede ser ; y tu dás á tu cuerpo la voluntada que es lo mas que puede ser. Los Santos rienen su corazon en Dios, y en el Cielo, aunque con los egercicios, y el cuerpo viven ocupados en la tierra; pero tu tienes el corazon en tus galas, y en el suclo, y el alma asida á la tierra, muy olvidada del Ciclo.

Finalmente, los Santos hacen de gracia al pie de naturaleza; porque si comen, es lo preciso, huyendo de lo superfluo; si viven, si beben, si hablan, si caminan, si duermen, si descansan, es con su regla y medida, y obrando en todo por Dios, con Dios, para Dios. Pero tu haces de naturaleza; y terreno el pie que llamas de gracia, porque todo lo quieres gobernar por lo terreno; y yá quieres seguirme sin Cruz, por no padecer en Cruz, sino gozar de deleytes, que se oponen á la Cruz; yá quieres Cruz, pero con limitaciones; yá quieres Cruz, mas con galas, y quieres mas tus deleytes, y tu gusto, y tus galas, que mi Cruz.

4 De aqui resulta, que los dos pies que tu llamas en mis siervos de naturaleza, y gracia, de espírira, y carne, no son sino de de gracia, y espiritu, sin naturaleza entrambos; porque aunque lo material del comer, del dormir, del descansar, del sustentar al cuerpo, parece carne, y naturaleza, y lo es; pero lo formal, y la intencion con que se obra, y la sobriedad, peso, y medida con que se hace, y el sin porque se hace, y la presencia de Dios

con que se hace, es del todo espiritual.

Por el contrario en tí, aunque el un pie de traher mi Cruz, pretendes que sea, ó parezca espiritual, no es sino propietario, y temporal; porque aunque aplicas los hombros á la Cruz, le niegas el corazon, y no la trahes en el alma, como Yo quiero, sino debajo de los pies de tu propia voluntad, como tu quisieres, con que asida siempre á tu propia voluntad, Philotéa, parece espiritu lo que no es sino propia voluntad. Todo es naturaleza y carne y miseria en tí y corrupcion, lo que te parece espiritu; y no solo quieres caminar con mi Cruz, sino que cogeas del un pie, y con entrambos pies vás huyendo de mi Cruz.

6 Pero porque á tí nada te ha de convencer, Philotéa, sino la misma experiencia, quiero compadecido de tí, que veas, y toques con lo practico, lo que no acabas de percibir con la suerza del discurso; y pues tu quieres traher sobre tus hombros la Cruz, Yo te daré á escoger Cruz, sin que tu te despoges de las galas, y probarás y verás, si de essa suerte podrás seguir el ca-

mino de mi Cruz.

## CAPITULO IV.

DALE EL SEÑOR A ESCOGER A PHILOTEA DIVERSAS.

Cruces, y se halla sumamente confusa: toma una, anda con
ella; pero no por el camino de la Cruz.



Iendo el Señor resuelta á Philotéa á elegir Cruz á su gusto, y queriendo aquella Bondad Divina, que suesse la ciencia practica, el desengaño y la luz de Philotéa, le abrió los ojos, y vió al pie de aquel eminente monte, por donde subian á la corona los

animosos discipulos de la Cruz, una dilatada plaza, capacissima, hermosissima, y toda ella sembrada de inumerables Cruces tendidas por aquel suelo, y de diversas medidas y proporciones, unas grandes, otras pequeñas, unas gruesas, otras delgadas, unas largas, otras cortas, unas redondas, otras quadradas; y

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. IV. 449

era cosa muy notable, que con ser tantas, apenas habia una, que en todo suesse de la medida de la otra: y de la manera que las caras, y las voces son todas diferentes, con ser compuestas de unos mismos miembros, y organos, assi aquellas Cruces, conservando todas la forma de Cruz, eran siempre en algo tan diferentes, que ningunas concurrian entre sí, sin que las señalasse en la la la concurrian entre sí, sin que las señalasse en la concurrian entre sí, sin que las señalasse en la concurrian entre sí que no la concurrian entre sí que na concurrian entre sí que na

alguna parte, que las hiciesse diversas, y diferentes.

Assi como el Señor manifestó á Philotéa este misterioso campo, le dijo: Ea, Philotéa, yá tienes en que escoger, pues quieres seguir la suerte de tu eleccion. Yo, compadecido de tí, te la he dejado, pues desconsiada no te has siado de mí; escoge de todas estas Cruces que hay aqui, la que te venga mejor. Oyendo esto Philotéa, se puso en gran consusion. Lo primeto: porque comenzó á temer á la vista, y en presencia de la Cruz, la que antes discurria mas animosa en su ausencia; porque antes miraba el penar como suturo, ahora lo veía yá presente: antes todo era discurrir en el penar, ahora yá era penar sobre discurrir, y nuestra naturaleza, que es valerosa al desear, es cobarde, y temerosa al obrar. A esta congoja se añadió la de la misma eleccions porque no era facil escoger entre inumerables Cruces, pues la misma multitud, y variedad, consundió y hacia mas dudoso al elegir, el juicio en el resolver.

Con esto Philotéa, estendiendo la vista por todo aquel numero inmenio de Cruces, le pulo á dudar y á peniar, y ponderar qual de ellas sería mas aproposito. Miraba con grande atecto á las grandes, porque queria, que yá que escogia Cruz, fuesse tal, que con ella luciesse, y fuesse mas aplaudida, y mirada, y admirada en el camino; pero luego que veía su grandeza le parecian superiores á sus suerzas. Por el contrario, las pequeñas le parecian desiguales á sus culpas, y á su honor, y estimacion. Las medianas le parecian Cruces comunes, y ordinatias, y no des cian con el punto en que defeaba poner su vanidad el eredito, y, estimacion de seguir debidamente el camino de la Cruz. Tambien en la eleccion de las Cruces, entre las de una milma orden, como habia grandissima diferencia de unas á otras, halló otra nueva confusion 3 porque comenzó á dudar, si la eligiria quadrada, ó redonda, larga, ó corta, angosta, ó mas dilatada, aunque fuessen de un mismo peso, ó medida.

4 Al fin, despues de haber dudado grande rato su eleccion, Tom. VI. Lll se

zado siguiendo, y para seguir el camino de la Cruz, se vió en el

contrario camino, trabajando con su Cruz.

Pero lo que admiraba mas á la triste Philotéa era, que iba perdiendo la luz con el camino, penando siempre en su Cruz; porque el Señor, que se quedó al pie del monte, no alumbraba á Philotéa, pues quanto mas caminaba con su Cruz, tanto se alejaba de Jesus, de su Cruz, de su monte, y de su luz, y tanto mas se acercaba á unos terribles despeñaderos. Pusose con esto en grandissima confusion la afligida Philotéa, y decia: ¡Qué es esto que estoy mirando, Dios mio! O el monte camina huyendo de mí, ó yo me alejo del monte! O aquellos huyen con grande velocidad, ó yo sigo con grande torpeza para alcanzarlos! A los que antes podia vér, quando no tenia Cruz, yá con ella los he perdido de vista! Los pasos que voy dando á entrar por el monte de la Cruz, me ván apartando de él! Al que dí el rostro, voy yá dando las espaldas! Y siendo mi desco ser uno de sus seguidores. voy huyendo de aquello que yo deseo seguir! Mas siento el peso de esta congoja, que no el de la misma Cruz.

6 Comenzó con esto á assigirse, y suspirar, y pedir socorro á Dios, y á decir: Ay de mí, que elegí la Cruz, para seguir el camino de la Cruz, y me he quedado con la Cruz, pero no con el camino! Por huir de la Cruz al padecer, me he quedado con

rel pelo, y sin la Cruz, pues no llego con la Cruz a merecer? Trahigo la Cruz, y andan ausentes de mé los merecimientos! En peor estado me hallo que sin Cruz, pues sin ella miraba mas de cerca a aquellos que deseaba seguir, y con ella he perdido ya el camino, y no tengo a quien seguir caminando, porque camino sin Cruz, sin luz, ni camino! Mas como había de hallar la luz, la Cruz, ni el camino si degé el verdadero camino, que es el que me daba el Señor, mi guia, mi camino, y luz? Comenzó con esso a despedir tienas lagrimas, y ardentissimos suspisos, y soltando de si la Cruz, llamaba con gran ternura al Señor.

Viendo afligida á Philoréa aquel Divino Maestro, no pudiendo su piedad negarse á sus tristes quesas, suesse á ella, y la dijo. Qué suspiros son essos, Philoréa? Pues como comenzardo can concenta, y servorosa, te hallas can triste, y desconsolada? Tu no escogiste la Cruz para emprender tu camino? Cómo perdiste el camino, y has arrojado la Cruz? Ay, Señor, dijo enconces Philoréa, cómo vuestras permissiones son miestro mayor castigo! Ay, Señor, qué presto el escarmiento me ha enseñado á obedecer! No quiero yá ser hija de mi eleccion, no quiero sa bricarme la fortuna: yá no mas desenderme con lo vano de lo bueno: volvedme, ó camino, guía, y suz, á restituír á la luz: dadme, Señor, vuestra Cruz, ponedme en vuestro camino.

et aguijón, escoger tu la Cruz, y el camino, y que al instante te ha faltado el camino, luz, y Cruz? Vés como aquel que parecia fervor para seguirme, eran pasos veloces para dejarme? Señor, dijo Philotéa, cómo ha sido esto? Por qué caminando hácia el monte, me he alejado tanto de él? Y quando buscaba la luz, me iba entrando en las tinieblas, y buscandoos, bien, y seguridad ererna, iba hallando precipicios?

9 La razon, Philotéa, por que te perdiste quando cresas que acertabas, y porque corrias á tu ruína, quando tu juzgabas caminar á la corona, es porque no era camino mio, sino tuyo el que seguias; y aunque aquella Cruz era mia antes que tu la comasses, y estaba alli expuesta para darla á quien Yo se la aplicasse pero tu la hiciste ruya con tomarla de tu mano, y por tu propio, y propietario dictamen, rehusando el tomarla de la mia, ócon mirorden, A que se añade, que essas galas, y el propio amor con que vives, y obras, sin rendirte á cosa alguna de quan-

Tom. VI.

tas Yo te aconsejo, te llevan por tu camino, que es muy contrario del mio; porque el mio, es negarte á tu voluntad, el tuyo es negarte á mi Voluntad. Mira, pues, desdichada Philotéa, como negada á mí, y á mi Voluntad, y del todo rendida á tu voluntad, puedes seguir mi camino. De aqui ha resultado, que quando tu propio amor caminaba á su parecer hácia mí, iba caminando contra mí; y quando te parecia que andabas derecha al Santo Monte de la Cruz, por donde ván mis discipulos, no solo de él te alejabas, sino que ibas caminando, y llegando al precipicio.

## CAPITULO V.

PIDELE PHILOTE A AL SEÑOR, QUE LA DEGB con algunas galas, púes las traben otros con Cruz, y su Divina Magestad la dá admirable doctrina.

> Iendose Philotéa convencida con la ciencia practica, que suele ser mas esicáz, que no la especulativa, y que el Sessor queria despojarla de sus galas para ponerla la Cruz, se resolvió á rendirse á su santa Voluntad, aunque deseando quedar con

algunas galas; porque no es facil á esta humana propiedad darlo todo de una vez, y assi dijo: Señor, si fuere posible, yo os suplico, que yá que no se compadece con mis galas vuestra Cruz, no sea de todas ellas el despojo. Escoged, Señor, aquellas que mas quisiereis. Ya yo me allano en tomar la Cruz de vuestra sagrada mano: yá estoy rendida á dejar las galas que mas quisiereis; pero todo, y de una vez, no es muy facil, Señor mio. ¿Pobre, descalza, desnuda, y con Cruz, todo en un dia, cómo podré caminar? Yo, Señor, todo lo doy, pero dejadme con alguna cosa de este todo, que yo os doy.

2 Entonces, compadecido el Señor de tanta fragilidad, dijo á Philotéa. Está bien, Yo vengo en dejarte con algunas galas,
y adorno de tu persona, como tu me dés aquellas que Yo quisiere. Bien sabes, Philotéa, que no pudo caminar con mi Cruz sobre los hombros aquel poderoso Emperador Heraclio con sus ornamentos Reales, hasta que se despojo de ellos, y se puso otros
muy pobres, á imagen de mi pobreza; (2) y assi, bien podias co-

mocer, quan dificultosamente podrás caminar con tus galas, y mi Cruz, pues no es posible andar tu con ella al traherlas, quando el no pudo moverse trayendola, sin dejarlas.

- Señor, dijo Philotéa, el Emperador Heraclio trahía vuestra Cruz original, aquella misma que sue Ara de nuestro remedio, aquella misma en donde Vos sacrificasteis vuestra vida, par que nuestra redencion, aquella misma que estaba bañada con vuestra preciosa Sangrez pero esta que ahora me dais, no es sino imagen de aquella, y yo veo, que trahen en el mundo vuestra Cruz inumerables personas, muy llenas de grandeza, de riquezas, de poder y ostentacion, y no veo orra cosa en esta vida, sino grandeza y Cruz, poder y Cruz, galas y Cruz, riqueza, honra; estimacion y Cruz.
- Assi es, dijo el Señor, que mi Cruz es adorada, y venetada de los ricos, grandes, y poderosos de la tierra, y-muchos de ellos la trahen, y se honran mucho con ella, y esse es uno de los misterios, y milagros de mi Cruz, que siendo señal de asrenta, y de suplicio en sus principios, desde que Yo la honré, con que en ella se celebrassen las bodas de vuestro bien, y suesse talamo de mi desposorio con las almas que Yo redimi en la Cruz; quedasse ornamento, y gloria de todo el mundo en el mundo, la que era el desprecio, y la ignominia del mundo.
- Pero es menester que sepas, que en esta vida, Philotéa, entre los mismos Christianos que reverencian mi Cruz; unos sobre venerarla la trahen en el cuerpo, mas no en el alma; otros la trahen en la alma, y en el cuerpo; otros en el alma, y no en el cuerpo; otros, ni en el cuerpo, ni en el alma. Los que veneran mi Cruz son los Christianos, y estos todos la respetan, y veneran; mas hay algunos perdidos discipulos de mi Cruz, porque la veneran con el culto exterior, mas no la siguen en lo interior: la adoran, mas no la trahen: la estiman, mas no la llevan: son muy sinos al adorarla, slaquissimos al traherla: adoran mi Cruz eon los labios, pero no siguen con las costumbres mi Cruz: son seguidores de mi Cruz al venerarla, pero enemigos de mi Cruz al platicarla, y seguirla.
- o De estos hay algunos, que no solo veneran mi Cruz, sino que la trahen en el euerpo, pero la arrojan por los deleytesdel alma. Como son los que por su santa profesion ván adornados, y vestidos de mis Cruces en la Iglesia, yá con habitos Mi?

litares, yá Pectorales, yá Escapularios, que significan la Cruz; y aunque en su profesion manisiestan, que trahen la Cruz en el cuerpo para traherla en el alma; pero como slacos se resisten al traher la Cruz en el alma, aunque la trahen en el cuerpo; porque huyen de padecer, y penar, y de seguir en lo interior la Cruz, que trahen exterior. Otros, y muchos hay, que trahen mi Cruz en el cuerpo, y en el alma, porque viven religiosa, y santamente; y la que trahen adorada en los pechos, la trahen en los hombros, y en el alma venerada, y platicada, y con la mortissicación, la penitencia, la austeridad, la caridad, y la paciencia, guardando las reglas de su santa profesion, procuran seguir mi Cruz, y la adoran, veneran, y reverencian en lo exterior, y la trahen en el alma, y en lo interior, y la platican en lo interior, y exterior.

Otros hay que no la trahen en el cuerpo, pero la trahen en el alma, como son todos aquellos que se abrazan con mi Cruz interiormente, y viven mortificados penitentes, aunque por su particular professon no trahigan la Cruz en el cuerpo; pero la adoran con el cuerpo, y la trahen dentro del alma, y viven siguiendome con su Cruz, padeciendo en el alma, y en el cuerpo. Otros hay, que ni la trahen en el alma, ni en el cuerpo; porque ni ellos tienen professon de traher la Cruz en el cuerpo, ni la trahen dentro del alma, sino que viven entre deleytes, gustos, y recreaciones, olvidados de mi Cruz en el alma, y en el cuerpo. Siendo esto assi, Philotéa, es bien que sepas, que todos aquellos que adoran mi Cruz, pero no siguen mi Cruz, y con sus culpas son enemigos de mi Cruz; estos dejan mi Cruz por sus culpas, son malos discipulos de mi Cruz; y assi son todos los Christianos, que en la creencia adoran mi Cruz, pero en las obras

8 Los que trahen la Cruz sobre los cuerpos, pero se niegan á ella en sus almas, huyendo de las penas de la Cruz, y no siguiendo como debian su regla, su profesion, ministerio, Dignidad, ó vocacion, aun son mucho mas malos que no los otros; porque en mas obligaciones son peores, y con la Cruz representan santidad, y maldad con las costumbres, y tienen la profesion de persectos, la vida de relajados; y á estos se les aguarda duro juicio, delgada cuenta, y asperissima sentencia. Pero los que trahen la Cruz en el cuerpo, y en el alma, y cumplen con

huyen de seguir, y de platicar mi Cruz.

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. V. 451

las obligaciones de su santa profesion; estos son discipulos interiores, y exteriores de mi escuela, son los Grandes en el Reyno de los Ciclos, y á quien Yo amo muy tiernamente en la Iglesia Militante, y á estos se les aguarda gloriosissima corona en la Triunfante.

9 Los que solo la trahen en el alma, y se hallan sin prosesion particular de traher mi Cruz en el cuerpo, però con santas costumbres la trahen interior, adorada, y platicada en el alma; tendrán muy grande corona, como los otros, aunque por su vocacion será mayor la de aquellos, por ser mas perfecta profesion, sino es que la caridad de los unos exceda á la de los otros. De aqui resulta, Philotéa, que los que tu dices, que trahen la Cruz con las galas, si la trahen no imitando, ni siguiendo mi Cruz, sino tratando de deleytes, de gustos, recreaciones, vicios, pasatiempos, asimientos, no son buenos seguidores de mi Cruz; y si á estos sigues, te perderás como ellos. Pero si trahen la Cruz con las galas, porque su profesion pide galas, y lucimiento exterior, pero el alma ama la Cruz, y la sigue interiormente, y con santas costumbres, y virtudes, y humilde mortificación, y penitencia, oracion, y devocion, me sirven en una vida santa interior; (que cabe muy bien en una lucida, y rica exterior) eltos hacen Cruz de las galas, y no las trahen en el alma, antes las desprecia su alma, y las trahen solo en el cuerpo.

10 Pero tu propietaria Philotéa, no te hallas en esse estado; porque queriendo Yo, que deges las galas, para que tomes mi Cruz, dejas mi Cruz por tus galas, y quieres hacer pacès entre la Cruz, y las galas, y tener en el alma con las galas á mi Cruz, y dentro de un Templo introduces á la Arca del Testamento, y al Idolo de Dagon; y en una Iglesia á Dios, y al mismo Belial; y en una pieza las tinieblas, y la luz. Y esta propiedad que gobierna tus discursos, se conoce claramente en la resistencia gratide, que haces á mi vocacion; porque todos aquellos que defienden à sus galas de mis voces, aunque parece que esté en el cuerpo su lucimiento, y su gala; no está sino muy dentro del alma, pues sale contra mi á desender la voluntad en el alma, lo que está adornando al cuerpo. Pero porque veas, Philotéa, que me acomodo á tu deseo, Yo vengo en darme contigo á partido: Yo te permitiré las galas que adornan tu cuerpo, como deges que Yo escoja de ellas las que Yo juzgáre que mas destruyen á tu alma.

#### CAPITULO VI.

ESCOGE EL SEÑOR DE LAS GALAS DE PHILOTEA las que parecian mas al intento de seguirle con la Cruz sobre los hombros.

Educida Philotéa á que el Señor escogiesse las galas que mas quisiesse, para que mas facilmente pudiesse llevar la Cruz, le dijo: Señor, aqui estoy sugeta á vuestros preceptos: Señor, á Vos os toca el mandar, pero á mí el servir, y obedecer: mis

galas son yá adoraros, y mi ornamento seguiros: mi gala solo es la Cruz, y quando me desvío de la Cruz, es mi ruína, mi per-

dicion; y no mi ornamento, ó gala.

Viendo el Señor tan resignada á Philotéa, la dijo: Essas son palabras de salud, verdad, y vida, Philotéa: assi tus obras se ajusten á tus palabras. Para que sigas mi Cruz, conviene, que te despojes de essas rosas que trahes sobre la cabeza; deja caer esse cabello adornado, y adorado de tu loco corazon. Tambien conviene, que te descalces; porque el monte que has de pisar, es tierra santa, y no puedes andar, sino descalza por él. Todo lo demás te lo permito por ahora, hasta que el calor de mi amor, y de mi luz, te la dén para quitarlo.

3 Oyendo Philotéa esta sentencia, no se atrevió á rehusar su egecucion derechamente, sino que por via de preguntas, y dudas, como que lo hacía para procurar la luz, y obrar con esso resuelta, y determinada, intentó dilatar lo posible su despojo, y assi le dijo al Señor: pronta estoy, ó Eterno Bien de las almas, á despojarme de las rosas, y dejar suelto el cabello, que aliñado, y encrespado, era todo mi ornamento: tambien lo estoy á descalzarme, para pisar con debida reverencia esse misterioso monte. Pero os suplico me digais, antes de hacerlo; ¿por qué Señor, comenzais mi despojo por estos dos tan desiguales estremos? Por ventura, no era mejor quitar las galas del cuerpo, y despojarlo de tantas supersuidades, que no desnudar los pies, y quitar su ornamento á la cabeza?

4 Conozco tu falsedad, Philotéa, dijo el Señor, y que essas dudas son para dár treguas á la egecucion; pero quiero que enseñada toleres tu despojo mas resignada, y gustosa. Essas rosas,

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB.41. CAP. VI. 457.

y lazadas, Philotéa, que trahes sobre tu cabeza, significan la vanidad, y ligereza con que tu propio amor gobierna á tu corazona y esso es lo primero que Yo he de quitar de tí, para que dejandote á tí, puedas con la Cruz sobre los hombros, buscarme, y seguirme á mí. Significan los deseos con que andas, de ser amada, estimada, y aplaudida; y essos tengo de quitar en tí, para que puedas buscarme, y seguirme á mí. Essas que son slores para tí, son espinas para mí, pues quando habian de salir de tu cabeza propositos, y deseos de seguirme, y de servirme, trahes

galas para ofenderme.

Señor, dijo Philotéa, yo creí, que comenzariais en mí por el corazon, y que primero despojariais mis deseos, y propiedades del alma, y hecho esto, fuerais despojando el adorno, y flores de mi cabeza. No, Philotéa, dijo el Señor, primero quiero curar en tí la cabeza, antes de curar el alma; porque el daño do tu alma depende de tu cabeza. Todo tu dano, Philoréa, consiste en tener malos dictamenes, y andar el juicio muy fuera de su lugar: consiste en pensar, que el gusto, y el deleyte es el sumo bien á que aspiran tus descos. Con esso todo quanto obras, lo enderezas á este fin, y en todo te estás mirando; y tu amor propio, es un espejo en que te registras todas tus resoluciones, y aquello que haces (aunque te parezea que se endereza á los otros) todo lo vienes á hacer por tí. Si haces gustos á los otros, es por hacerte aplaudida de los otros: si amas, es porque te agrada el objeto que amas, y quieres ser amada, y adorada de los otros: y si á tí no te amarán los otros, luego los aborrecieras. La amistad la mides por tu propia conveniencia, y el que parece amor á otros, es amarte á tí, y no á los otros. Con esso necesito de curar este dictamen, y de quitar essos, y lazadas, y rosas de vanidad que trahes en essa cabeza. Necesito de dár luz, y desnudar á esse ciego entendimiento, para que abiertos los ojos, alumbre tu voluntad.

6 ¿No conoces, engañada Philotéa, que no te crié Yoá tí para tí, sino solo para mí? No conoces, que no hice Yo á las criaturas para sí, sino solo para mí? No conoces, que el sin á que deben aspirar todas las cosas soy Yo, assi como soy el principio, y el origen de las cosas? Qué tendrás con que te quieran? Qué tendrás con que te amen? Qué tendrás con adornar tu cabello con slores, apenas nacidas, y yá desaparecidas? Qué tendrás con essos

Tom. V1. Mmm la-

lazos, sino lazos, y embarazos? Qué tendrás con ser amada, sino desdichas de aborrecida? Por ventura, es mas la hermosura amada, que una flor hoy aplaudida, y mañana yá marchita, yá

pisada, yá ajada, y desestimada?

7 ¿Y qué tendré Yo con que te amen á tí, si tu me ofendes á mí? Qué te deberé Yo á tí, con que el amor que me debe el alma á mí, lo emplee engañadamente en tí? Dos daños causas, ó perdida Philotéa; quitasme tu amor, que me debes de justicia, y en los otros causas el mismo engaño, y guias al mismo daño, ruína, y perdicion, é injusticia. ¿Dite Yo el entendimiento, y las potencias, y los sentidos, y la hermosura del cuerpo, para que con ellos me ofendiesses? Dite el alma, para que con ella fabricasses mis penas con mis mismos beneficios, ó para que con ella me sirviesses, y promoviesses mi amor, mi honor, y mi servicio? No eres mi criarura, y hechura, y te debes á la mano que te crió, y te formó? Qué tienes, que no sea de mi mano? Mira en tí, y mirate á tí, y señala una cosa buena, que te la debas á tí. ¿Pues si toda te debes á mí, porque te niegas á mí, y te concedes, y entregas á todos el amor desordenado, que assi te gobierna en tí? Assi se pagan beneficios con ofensas? Assi lastímas, y hieres la mano de ru Hacedor? Assi ofendes á quien humilde, y rendidamente habias de adorar, y amar, y obedecer sin cesar?

¿Y dime, adonde caminas con essas rosas? Qué fruto han de producir en tí essas vanas, y desatinadas slores? Si vas caminando acelerada desde la vida á la muerte, de qué te han de servir en la muerte las flores, lazos, y lazadas, y ornamento, y rosas vanissimas de la vida? Qué harémos de tu amor propio al morir, que fue tu idolo al vivir? Qué harémos de essas lazadas, y rosas, que fueron flores al comenzar, y vanidad al andar, y la-

zos, y espinas, que afligen, y matan al acabar?

¿No vés, Philotéa, que es desatino, vanidad, ligereza, y locura todo aquello que no dura? No vés, que todo se acaba en un instante, y que apenas comienza el gusto en la vida, quando se acaba la vida? Qué puede valer aquello, por poderoso, y grande que sea, que está asido á una hebra delgadissima, que cada dia se vá adelgazando mas, hasta que el tiempo ligero quiebra la hebra, y quebrada, es todo nada, quanto está pendiente de ella? Mira diamantes, y perlas, esmeraldas, riquezas, poder, grandeza temporal, Tiaras, Mitras, Coronas, y Dignidades, AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. VI. 459

todo pendiente de una hebra delgadissima, que por instantes se quiebra: esta es la vida. ¿No es humo, viento, polvo, sombra, y nada, deshecho todo, consumido, y desaparecido, y triunsado de la muerte? Qué pesa lo que no dura? Qué importa lo que se acaba? Qué vale lo que apenas te alegra poseído, quando te assige dejado?

No hay gran fortuna, si es breve. Y aun es peor lo que os sucede, engañada Philotéa, pues aquello que aqui es gozo tan ligero, y momentaneo, mal servido, mal tenido, ha de ser allá tormento: aquello que aqui son gustos, serán penas eternas allá: aquello que son deleytes, será Insierno: lo que aqui tan breve dura al gozar, es eterno al padecer. ¿Este camino quieres seguir, Philotéa? Estos pensamientos te atreves á traher en la cabeza? Estos discursos te agradan? Estas slores te contentan?

# CAPITULO VII.

OFRECE PHILOTEA AL SEÑOR LAS GALAS, de su cabeza; pero defiende quanto puede seguirle con pies calzados.

O pudieron las rosas que trahia Philotéa en la cabeza dejar de agostarse al calor, y á la luz de estas palabras, ni aquellas lazadas, y ligaduras sutíles, y lucidas, con que aprisionaba el cabello, dejar de hacerse pedazos. Y assi, yá rendida, y conven-

cida, echando de sí las rosas, y las lazadas á los pies de aquel Divino Maestro, soltando el rubio cabello, y dandole al desaliño lo que antes daba al cuidado, como otra penitente Magdalena, dijo:

No hay resistencia, Señor, que baste á tan poderosa fuerza: no hay dureza que no ablande vuestra voz: no hay tinieblas que no ahuyenten los rayos de vuestra luz. Yá, Señor, doy al fruto de vuestros santos consejos las slores de mi loca vanidad. Yá vuestra divina mano ha deshecho mis prissones, y mis lazos, y puesto en libertad mis deseos. Yá á vuestros sagrados pies he puesto las galas de mi cabeza, y estos ojos servirán de regar con sus lagrimas, y el cabello yá libre, poco antes aprissonado, se aplicará á limpiar, y adorar, Señor mio, vuestros pies.

Pero, Señor, pues yo he puesto á vuestros pies mi cabe-Tom. VI. Mmm 2 za, za, eximid de reformacion mis pies. Bien puede con pies calzados compadecerse la Cruz. Bien podeis ponerla yá sobre mis hombros, sin despojarme de los pies á la cabeza: mas dura lo moderado. Reformar dos extremos tan distantes, y distintos en un dia, no es facil, ni tolerable. ¿Si apenas he de poder con el peso de la Cruz, cómo podré traherla con los pies, sobre muy flacos, descalzos? Yá me quitais, Señor, las flores, ó espinas de la cabeza, no me pongais las espinas en los pies. ¿Quien siempre ha caminado calzada, cómo (sobre traher delicada la Cruz en sus

flacos hombros) podrá caminar descalza?

Infinitos seguidores teneis de la Cruz calzados, ó Autor amable, y admirable del camino de la Cruz! Yo veo por esse monte subir inumerables calzados con su Cruz sobre los hombros, con muy fervorosos pies; antes veo, que muchos que trahen calzados los pies, exceden en espiritu, y fervor á otros, que los trahen descalzos. Vos, Señor, calzado anduvisteis en esta vida, pues no digera el Santo Bautista, que no merecia desataros los lazos de los zapatos, (2) sino anduviesseis calzado. Vuestra Madre, Jesus mio, creíble es, que andaría con aquella inesable decencia, que pedia su angelica honestidad. Nadie como Vos, y ella han trahido con reverencia la Cruz. Todos los santos Obispos, y otros inumerables discipulos de la Cruz, los Agustinos, los Ambrosios, Cryfostomos, y Gregorios, los Benitos, Bernardos, y los Domingos, la han trahido sin descalzarse los pies. ¿Por qué, pues, ó Maestro Soberano, á la mayor slaqueza proponeis la mayor dificultad?

De esta suerte abogaba Philotéa, para desender sus pies de las manos del Señor, y desviar la aspera reformacion que temia, quando aquel celestial Maestro la interrumpio, diciendo: Justo suera propietaria Philotéa, que habiendo arrojado de tu cabeza las rosas, y las lazadas, echasses de ella essos discursos de vanidad, y que acabasses yá de entregarte á mí, y á mi Voluntad de la cabeza á los pies. ¿Cómo es posible, que puedas traher sobre tus hombros mi Cruz, estando tu alma tan llena de propiedad? Si á cada paso te resistes á lo que Yo quiero obrar en tí, y aquello que Yo obro en tí, es yá ponerte la Cruz, cómo has de traher la Cruz, si te resistes de mí?

Lo primero, que Yo he deseado quitar de tu cabeza con las rosas, y los lazos, son los discursos superfluos, y vanos con : que necia te resistes: lo que deseo desterrar de tí, son essas razones, al resistirme mas afectadas que halladas. Es posible, Philotéa, que siempre has de discurrir contra lo que Yo te mando? No hallarás razones para seguirme, hallandolas tan secundas de discurso al perderte, y al perderme? Tu juzgas, que te han de faltar razones para abogar contra mí, y conservarte perdida,. quando Yo te deseo reformada? Quando faltaron al relajado discursos contra el persecto? Quando al propio amor le faltó con que. oponerse al divino? Essas razones, Philotéa, son razones, no razon: todos essos discursos, son discursos sin discurso, son razones buscadas, pero no halladas. Cree, que no te salvarás, Philotéa, discurriendo, sino amando. En las escuelas del mundo, se aprende con discursos de entendimiento; pero en la mia solo con la voluntad. Los seguidores de mi Cruz, gastan muy pocos discursos: dán á la obediencia, Philotéa, lo que quitan al discurso: todo su discurso se reduce à obedecer, y este es su modo de discurrir.

#### CAPITULO VIII.

PREGUNTA PHILOTEA AL SEÑOR, POR QUE le manda descalzar, habiendo tantos Santos que le han seguido calzados, y se lo enseña el Señor.

Eñor, dijo Philotéa, no permitais, que anden encontrados el amor, y los discursos, pues bien parece, que puede el alma amar discurriendo; antes bien se discurre con gran delgadeza amando. Quien promueve discursos, sino el amor? Ni có-

mo se halla el amor, sin preceder los discursos? Yo, Señor, como os he dicho, no discurro para resistir vuestra santa Voluntad, sino para que vuestra luz alumbre mi entendimiento, y que essamisma caliente mi voluntad. Veo, Señor, que os siguen calzados infinitos Santos, con la Cruz sobre los hombros; antes bien, que hay mas Santos calzados, que no descalzos. Veo que inumerables Obispos, y otros de todos estados, y profesiones, Martires, Virgenes, y Confesores, Religiosos, Reyes, Principes, Anacoretas, Seglares, trageron con pies calzados su Cruz; mandaisme Vos descalzar, está mucho que mis dudas soliciten vuestra luz?

No hay duda, Philotéa, dijo el Señor, que los discursos no andan con el amor encontrados, y que muchas veces aumentan, y promueven al amor; antes bien en mi camino andan muy unidos entre sí el amor, y los discursos. Porque el entendimiento unas veces discurre dando materia á la voluntad, para que ame, y otras la voluntad abrasada, y encendida, amando despierta muy amorosos discursos; pero essos discursos, Philotéa, son conforme á mi Voluntad, y discursos conforme á mi Voluntad, son santissimos discursos. No son assi Philotéa, los que tu haces, porque con ellos resistes á tu remedio, y te opones á mi gusto; y este modo de discursir, no es discursir, sino errar.

No hay duda, que han seguido inumerables discipulos de mi Cruz su camino, calzados, y no descalzos; pero essos mismos eran descalzos calzados. Trahian los pies calzados, y los afectos descalzos: trahian el calzado, no ornamento de sus pies, sino solo decencia de su persona. Acomodabanse al uso de los demás, por ganar á los demás. No buscaban en los pies, ni el abrigo superfluo, ni el adorno, sino solo la decencia; porque aunque no es indecencia seguirme en su vocacion el descalzo con pies desnudos, con todo esso lo que es decente en su vocacion, no lo fuera en otras muchas, sino estraño, ó indecente. Con que los calzados, y descalzos que me sirven, Philotéa, todos caminan descalzos, pues no ama cada uno en su vocacion, sino aquello que Yo quiero; y el hacer lo que Yo quiero, viene á ser la alma de su vocacion: y assi el descalzo se calzará, y el calzado se descalzará al instante, en conociendo que era essa mi Voluntad.

4 Aquellos que tu vés, que en esse monte suben con mayores Cruces, mas ligeros calzados, que no otros muchos descalzos, es porque aunque andan calzados los pies, pero tienen mas descalzo, y desnudo el corazon, que no los otros; y encendido, y abrasado, y desassido el corazon por mi amor, son los calzados descalzos. Porque aunque me es agradable, y muchissimo, que anden desnudos los pies por mí; pero mucho mas me agrada, que ande descalza, y desnuda de propiedades el alma. Bien puede ser andar desnudos los pies, y vestido el corazon de descos, asimientos, propiedades, y miserias; y en esse caso no curará la desnudéz de los pies las llagas del corazon. Por el contrario, bien pueden estár los pies calzados, y desnudo el cora-

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. VIII. 46

zon, y abrasado en amor mio; y en esse caso no danará al cora-

zon el abrigo de los pies.

La penitencia exterior, Philotéa, toma su valor de la intencion interior; y tanto vale, y pela lo de afuera, quanto vale, y pesa, y me agrada lo de adentro. De aqui nace que son vanos tus discursos, y llenos de miseria, y propiedad; porque haces argumento de lo bueno, parà defenderte de lo bueno, y hacer á lo bueno vano. Yo, Philotéa, con pedirte que tomes mi Cruz descalza, no trato lolo de que me sigas con pies desnudos, porque padezcas, sinó porque te descalces del afecto desordenado, que te tienes, y con que tan neciamente te amas. Trato de desnudar tu corazon por los pies, y de que comenzando por los pies, se desnude la cabeza, el almà, y el corazon. Y assi esta diferencia hay de tí á todos aquellos con cuyo egemplo quieres defender tu vanidad ; que aquellos que me figuen calzados con su Cruz, andan assi, porque saben que es mi Voluntad, que anden calzados; y si supieran, que era otra mi Voluntad, se descalzaran con gusto, y sienten andar calzados para el abrigo, y andan descalzos con el afecto; pero tu tienes el afecto, y propiedad en el alma, y estás tan asida á tu calzado, tan propieta. ria á tu abrigo, y tan cautiva á tu adorno, tan pertináz al leguirte, tan temerola al padecer por seguirme, que no tienes en los pies, sino en lo interior del alma, lo calzado y superfluo de tus pies.

# CAPITULO IX.

OFRECESE PHILOTEA DESCALZA A TOMAR LA CRUZ; mandala el Señor que tome la que le señala; y su Divina Magestad la ayuda; y comienza á caminar:



Lustrada Philotéa con rayos de tanta luz, yá descalza, se postró á los pies de aquel Divino Maestro, diciendo: Yá, Señor, rendida se ofrece pronta mi voluntad á obedeceros. En el modo, y la sustancia, os servire como Vos suereis servido.

Mandad, Señor, que aqui os oye rendida, y obediente vuestra esclava: yá mis pies están descalzos, descalzad, Señor, desnudad de afectos mi corazon. Resistióse mi slaqueza, pero no mi voluntad; si yá no es mi voluntad la misma miseria, debilidad, y slaqueza.

# 264 PEREGRINACION DE PHILOTEA

- Levantate Philotéa, dijo el Señor, que mi Piedad es mayor que tu dureza: ahora podrás traher sobre tus hombros mi Cruz: ahora podrás seguir mi camino: ahora tus pasos buscarán sendas de verdadera salud. Llevóla entonces el Señor á aquel Santo Campo sembrado de inumerables Cruces, y señalando una de ellas, la que pareció á su Saber infinito, la dijo: Toma, Philoréa, essa Cruz, y ponla sobre tus hombros, y endereza tus pasos á aquel monte por donde suben todos aquellos á quien desco que imites en el camino, y fervor. Entonces, Philotéa, respondió: Señor, pronta estoy á obedeceros en todo; ? pero por qué no me dais Vos la Cruz de vuestra mano santissima? Por qué, Señor, pues no quereis que sea la eleccion mia, quereis que sea el levantarla, y ponerla sobre los hombros? No es mejor, que sea toda vuestra, ó Eterno Bien de las almas, elegirla, levantarla, ponerla, y solo mio el llevarla? No conviene, Philotéa, el que la levante Yo, porque vuestra salvacion, y los medios de seguirme, y conseguirme, se obran entre la gracia, y naturaleza. Yo os ayudo, pero volotros obrais. Yo ienalo la Cruz de la vocacion, pero á volotros os toca el seguir mi vocacion. Yo te señalo la Cruz proporcionada á tus fuerzas, y la que elige mi Voluntad; pero á tí te toca tomar la Cruz á que te llama mi Voluntad.
- 3 Está bien, Señor, que obremos nosotros, y que Vos señaleis la Cruz, y la vocacion; ¿pero qué suerzas tendrémos para tomar la Cruz, y seguir la vocacion, ni para ponerla sobre los hombros, y caminar siguiendoos con ella, si no nos ayudan vuestras suerzas á levantarla? Luego mas es menester que señalarla. ¿Podrá esta slaca, y débil naturaleza, si no la ayuda, y savorece la gracia? No podrá, dijo el Señor; pero el dia que Yo doy la vocacion, y señalo la Cruz, y tu rendida, y humilde me obedeces, te doy una secreta gracia, y suerzas para levantarla, y ponerla, y traherla sobre los hombros; porque mi gracia señala la vocacion á la Cruz, mi gracia señala la Cruz en la vocacion, mi gracia os essuerza para emprender el camino, mi gracia os dá suerzas al traherla, mi gracia os anima al servirla, al seguirla, al adorarla, y llevarla.
- 4 Oyendo esto Philotéa, levantó su Cruz del suelo con grandissimo trabajo, y apenas podia ponerla sobre los hombros, quando gimiendo, y suspirando, dijo al Señor: Socorredme Bien

Eterno, que no puedo con el peso de esta Cruz. Dad suerzas á mi staqueza, persicione, Señor, vuestro socorro, lo que comenzó vuestra santa vocacion. Assi como Philotéa dijo esto, se sintió con muchas mayores suerzas, y con gran facilidad puso la Cruz en los hombros; con que volviendose al Señor, le dijo: Qué ha sido esto, Bien Eterno? De donde vino este socorro tan poderoso? Cómo levantando antes con tanta discultad la Cruz, ahora tan facilmente la puse sobre mis hombros?

gual consigue pidiendo, lo que no puede conseguirse sin mi socorro obrando, ni trabajando. La oración, Philotéa, y el pedirme socorro, favor, y ayuda, trahe consigo infinitos bienes, y entre ellos, el de hacer suaves, faciles, y tolerables, y gustosos los santos egercicios de la vida espiritual; porque mi presencia causa aliento, mi favor suerzas, y mi socorro, valor, constan-

cia, y perseverancia.

6 Pues, Señor, dijo Philotéa: ino vá esso con la misma vocacion, y luego que disteis aquella primera gracia, para emprenderla, y para levantar la Cruz, y para traherla sobre los hombros, no nos dais el socorro para esto? Para qué es necesario mas oracion, si yá ha llegado el alma á conseguir lo que presende

pedir?

7 Hablas como principiante, Philotéa, y como quien ignora el camino del espiritu, y como quien noha andado por las sendas misteriosas de la Cruz. Aunque es assi, Philotéa, que doy gracia para que aquel á quien llamo, tome su Cruz, y siga mi vocacion; pero despues de aquella primera gracia al tomarla, es menester mas gracia para traherla, y no dejarla, y perseverar con ella, y desenderse con ella, y en ella contra los enemigos poderosos, que se oponen á mis siervos, para que degen la Cruz; y assi necesitan de repetidos socorros, y estos se grangean con repetida oracion: y assi como cada paso necesita de mi gracia; cada paso necesita de oracion; porque sin mí, equé podeis hacer vosorros? Y por qué me habeis de tener á mí, si no os acordais de mí, y orais, y pedis, y rogais, y acudis por gracia á mí?

8 Y assi, el principal fiador de la vocacion, y de seguir, alcanzar, y conseguir con valor, y perseverancia la corona que se reserva á los seguidores valerosos de mi Cruz, depende de la oracion, porque acudiendo á mí, y convirtiendoos á mí, me

Tom, VI.

# 466 PEREGRINACION DE PHILOTEA

convierto Yo á vosotros: y si á mí no os convertis, si os olvidais, si no teneis memoria de mí, si solo tratais del mundo, y de vosotros, tanto os faltará de mí, quanto os sobra de vosotros; y quanto de mí os faltare, os ha de faltar de suerza, de gracia, de perseverancia, de valor, de constancia, por ser vosotros la misma ligereza, é inconstancia, y para que vosotros os volvais, y os convirtais á mí, primero me vuelvo, y convierto Yo á vosotros; porque la gracia siempre comienza de mí: y assi es cierto, Philotéa, que tanto tendrán de perseccion las vocaciones en mi Iglesia, y tanto tendrán de perseccion las vocaciones, y discipulos de la Escuela de mi Cruz, quanto repitieren la oracion, y la presencia divina; y tanto irán descayendo, descaeciendo, y eayendo, quanto de mí se sueren apartando, y olvidando.

### CAPITULO X.

PROSIGUE SU CAMINO PHILOLEA CON ALEGRIA, y llega al pie del Monte Santissimo de la Cruz,

ON este importante aviso, y consejo, comenzó animosa Philotéa su religiosa jornada, enderezando sus pasos al Santo Monte de la Cruz. Caminaba no solamente consolada, sino alegre, y aquel horror de andar descalza por el camino, cesó en

comenzando resuelta, y determinada á caminar. Comenzó á reconocer quanto mayores son los temores, que los peligros en la
vida espiritual: y que todo quanto se pisa, y se emprende, y se
desprecia, se vence, si se comienza pisando, venciendo, y atropellando; y que aqui se ajusta excelentemente al sentido espiritual lo que le dijo el Señor á su Pueblo: Quidquid calcaverit pes
tuus, tuum erit. (2) Quanto pisare tu pie será tuyo. Como si digera,
será tuyo lo que pisas, si lo pisas, y desprecias, porque por mí lo
desprecias, y lo pisas.

z Assi Philotéa, luego que pisó todas las dificultades, que ofrecia á su temor su flaqueza, se hizo señora de sí, y de ellas, y fueron expedientes los que eran inconvenientes, y victorias sus temores. Quantos pasos iba dando por el suelo, tantas veces volvia la cara al Cielo, caminando con la Cruz sobre sus hombros;

pero en el alma al que murió en ella crucificado por ella. Comenzó á tener dulces coloquios con el Señor en lo interior de su espiritu, y quanto mas se acercaba al Sagrado Monte, tantas mas fuerzas cobraba. Sentia una celestial fragrancia, que no solo recreaba, sino que llamaba á gozarla de mas cerca. Reconocia en sí una notable mudanza; y yá aquellas vanidades, que ocupaban, y llenaban iu cabeza, arrojadas con las lazadas, y rosas, que apartó de sus cabellos, se habian vuelto en santos propositos, pensamientos, y cuidados de seguir con valor el camino de la Cruz, y en pedir gracia, favor, y amor para seguir, servir, y adorar al que le era en su camino compania, guia, y luz: y los asectos que antes tenia á lo temporal, yá se iban mudando á lo espiritual, y eterno; y yá el corazon negado á las criaturas, iba cobrando amor á su Criador.

3 Reconociendo en sí Philotéa esta súbita mudanza, le dijo al Señor : ¿Qué es esto, ó Maestro Soberano? Qué mudanza es esta que siento en mí? Qué luces alumbran mi ceguedad? Y qué oculta fuerza alienta, y dá esfuerzo á mi flaqueza? Qué olor es este, que no solo me recrea, sino me lleva tras si á buscar el

origen de esta suavissima fragrancia?

Esta mudanza, Philotéa, dijo el Señor, son escêtos de mi gracia, que obra en tí tanto mas, quanto mas te vás fiando de mí. Yo soy luz del mundo, y en quitando del humano corazon las tinieblas, lo alumbro, lo aliento, lo caliento con mi luz. Esse olor que tanto te recrea, y aficiona, sale del monte que vás buscando, y es el olor de la virtud, que es amable, y deleytable, y trahe consigo essa admirable fragrancia. Porque assi como los vicios despiden de sí un hedor, y hediondez intolerable, que apesta, y de su misma naturaleza infaman, afrentan, deshonran, y en todos erian aborrecimiento, asco, mal egemplo, corrupcion, y otros infames efectos; assi por el contrario la virtud despide de sí celestial olor, llama, enamora, y atrahe las almas, honra, acredita, alegra, y grangéa, y lleva á sí cautivas las voluntades: y quanto te vás acercando á este Santo Monte, en donde mis seguidores todos caminan en Cruz, y con Cruz, platicando exlenres virtudes, como son la claridad, la castidad, la paz, la modestia, la pobreza, la pobreza, la obediencia, la resignacion, la humildad; tanto vás participando de gozo, de contento, de alegria, de consuelo mas que humana. Y assi, Philotéa, anima-

Nnn 2 Tom.VI.

te, camina, esfuerza tu corazon, dilata el animo, fortalecete en espiritu, persevera, y cree, que mis caminos son suaves, mi Cruz ligera, y solo dura para aquel que resiste á su bien, mi voz, y su vocacion.

#### CAPITULO XL

SUBE POR EL MONTE PHILOTEA CON ALEGRIA, y consuelo, y vence no pequeña parte de su aspereza.



ON muy acelerados, y alegres pasos, iba prosiguiendo su jornada, Philotéa, hasta llegar al principio de aquel eminente monte, por donde socorrida de la gracia, tomó una senda derecha, é iba venciendo disicultades, para llegar á su cumbre.

Assi como entró, y se halló entre muchos seguidores de la Cruz, una nueva alegria bañó su alma, sobre la que yá trasa, y la Cruz, que parece que subiendo por el monte debia serle pesada, le era mucho mas ligera. No veía cosa que no le fuesse motivo al perseverar, y proseguir su camino. Aquel suelo, que antes le parecia durissimo, yá lo pisaba, y miraba, y hallaba, y hollaba dulcissimo, y suavissimo. Las espinas, los penascos, los riscos le parecian amenidades, alamedas, y jardines admirables. La compañia apacible, amorosa, dulce, suave, y alegre, toda ella manifestando caridad, y cortesía; solo veía la diferencia en los rostros, unidas en todo las voluntades. Oía fuavissimas musicas, todas llenas de alabanzas al Señor, y aquello la divertia: otras veces platicas espirituales, y exortaciones fervorosas la alentaban: otras jaculatorias abraladas, y encendidas le animaban. Finalmente, yá la voz, yá el egemplo, yá la compañia, yá el fuclo, yá el Cielo, yá el viento, yá la templanza del clima, yá la suavidad del ayre, todo, y cada parte del todo la alentaba en su camino.

2 Añadianse á esto los nuevos, y raros conocimientos, que iba recibiendo en aquel Sagrado Monte; porque de la manera que las sombras, que tienen cubierta de escuro velo la tierra, huyen de los rayos que vá despidiendo el Sol por la mañana, al tiempo que vá formando la Aurora; assi el entendimiento de Philotéa, iba cobrando nueva luz con cada paso, y abiertos los ojos á la verdad, con essos mismos ahuyentaba sus engaños, y veía quan congojosos eran al principio sus discursos, y que apenas nacian

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II, CAP. X. 469

con el engaño, quando encontraban con su daño. Que no tenian mas dilacion, que un breve, y ligero contentamiento, apenas visto, y yá desaparecido. Ahora su conocimiento habia arrojado por el suelo aquellas murallas de propiedades, y las pasiones que la tenian cautiva; y la que ames, como la encorbada del Evangelio, mitaba al suelo, (a) despues que el Señor la enderezó, toda su vista era al Cielo, todo su desprecio al suelo, su olvido á lo temporal, sus ojos, sus pensamientos, su alma, su corazon á lo eterno.

- Viendose de esta suerte Philotéa, sin parar un punto en seguir en Cruz su camino, ni aun para hablar al Señor, reconociendo otro corazon en sí, nuevo vigor, nueva luz, y nuevas fuerzas, le volvió agradecida á tanto bien, y le dijo: O Maestro Soberano, y que torpemente yerra quien no se sia de Vos! Qué cierto es, que solo en Vos está el acierto, el camino, la luz, y el consuelo en esta vida! Cada dia, Señor, ván aumentando, y recibiendo gracia, y aun gloria, aquellos que le dejan gobernar de vuestros santos consejos, y siguen los movimientos de vuestro Divino Espiritu. ¿Sobre qué merecimientos cae, Señor, tan grande misericordia? Fabricais, Bien Soberano, edificio altissimo de favores, sobre mis ingratitudes, y volveis beneficios las ofensas? En tan breve tiempo dais, ó Prodigio celestial, lo que no merecen eternidades de tiempo? No os contentais con quitar de las penas, sino dár de la alegria, bastando por el alegria, aligerar de la pena? Dais el merito al camino, y quitais la pena, que ha de hacer meritorio, con el trabajo al camino? La Cruz les aplicais á los hombros, y quitais el pelo á la Cruz que traygo sobre mis hombros? Del pelo haceis ligereza, y alas de la milma Cruz? A los pies descalzais para la pena, y el contacto es todo de gozo, y gloria? Unas veces aplicais fuerzas á los flacos pies; otras les ablandais, y suavizais el camino. Ando buscando las penas, y no encuentro sino gozo, y alegria. No me direis, Maestro Soberano, que es lo que ha caulado en mí esta mudanza, mayor que la que tuve antes que entrasse en el monte?
- 4 Bien pudieras, Philotéa, conocer de donde nace este bien, dijo el Señor, y que no viene de tí, sino de mí; pues en tí solo ha habido motivos para dejarte, y solo en mí se han susten-

## PEREGRINACION DE PHILOTEA

tado, ofendidos los de rogarte, y sufrirte. Toda te debes á mí, porque todo quise Yo entregarme á tí. Dos causas, Philotéa, son las que por savorecerte han concurrido á alegrarte, y consolarte en el monte, y entrambas las debes á mi poderosa mano: una de naturaleza, otra de gracia; pero aquella toda, y del todo se debe tambien á esta.

Para que sigas con mas gozo, y alegria tu camino en el monte, que en el valle, antes de entrar te ayuda la milma naturaleza, que favorecida, y vestida de la gracia dá mas gozo, viendo que otros siguen este dichoso camino, y que te hallas entre los demás discipulos de mi Cruz. Porque no hay duda, que es consuelo la compania, y esta humana naturaleza es sociable, y se alegra siempre con su semejante, y hace gozo, y dá fuerzas, y alegria el comercio de los mismos egercicios; y yá el viejo anima al mozo, yá el niño alienta al viejo; y aquello que es division en las personas, es union en las voluntades; y estos seguidores mios, unidos, y concordes entre sí, le oponen con mas aliento á lo malo, profiguen con mas constancia en lo bueno, bulcan con mas ansia lo mejor. Y esta es la razon, Philotéa, porque la noche de la Cena, en aquella dulce platica que hice á todo cl Apostolado, les degé aquel Mandato excelente, y nuevo, de que se amassen unos á otros mis Discipulos, (b) como quien les dejaba en la union, y amor reciproco, y caridad perfecta del ministerio, fuerza, valor, y perseverancia.

6 Pero todo esto, Philotéa, se debe á mi gracia, que dispone, y alumbra, guia, y essuerza, acompaña, y persiciona á vuestra naturaleza. Y essa union no suera union, ni suera paz essa paz, ni concordia essa concordia, si mi gracia no animára, y confortára essa union, essa paz, y essa concordia. Tambien el servor que os doy os facilita el servirme, porque con él cubris, y essorzais la imbecilidad, y slaqueza con que obrariais sin él, y la costumbre que haceis en los santos egercicios con mi gracia, y con obrarlos por mí, es por mí muy poderosa en vossotros; pero muy slaca sin mí.

<sup>(</sup>b) Joann. 13, v. 344

#### CAPITULO XII.

VA PROSIGUIENDO PHILOTEA SU CAMINO, y la sucede una terrible tormenta, y tribulacion.

Omun es en esta vida de penas, hasta llegar á la partria, hallar la tribulación prontissima á las espaldas del gusto. Continuaba Philotéa su camino con la Cruz sobre los hombros, tan socorrida de la influencias de la gracia, que ni el peso de la Cruz.

ni la aspereza del monte retardaban sus acelerados pasos. No parece que trahia ella la Cruz, sino que á ella, y á la Cruz, la llevaba sobre sus hombros la gracia. Quando habiendo llegado á lo alto de un collado, que hacia disposicion en el santo promontorio a otra mayor eminencia, sintió un viento frio, que destempló su alegria, introduciendo en el alma una tristeza grandissima, y un desaliento notable.

A esto sucedió una escuridad terrible, como si un velo negro huviera cubierto su entendimiento, y escurecido sus potencias, y sentidos. De esta mudanza en lo inverior de su alma, sucedió debilidad en su cuerpo; y la que antes pisaba determinada, y resuelta las asperezas del monte, yá temia, y tenia á las slores por espinas; la Cruz que le era antes ligerissima, yá no solo le era pesada, sino intolerable, y dura; y assi como antes no hacia otra cosa, sino discursos de virtud, salud, y vida; yá ahora no hallaba especies en su turbada imaginación, para hacera las de lo bueno, hallandolas á la mano para lo slaco, y so malo.

Parecióle, que era larguissimo este camino, y que habia mucho tiempo que iba subiendo la cuesta. Volvia los ojos atrás, y hallaba facilidad al bajar; volvirlos adelante, y hallaba districultad al subir. Todos aquellos, que poco antes eran su companía, y su guia, y su consuelo, se le desaparecieron, y como sino huviera en aquel Monte Sagrado, sino tinieblas, soledad, y escuridad, assi estaba sola triste, y assigida. A todos estos cuidados hacía mucho mayores el considerar, que teniendo presente el padecer, no vesa el termino del penar; porque volviendo los ojos á todas partes, vesa sendas, despeñaderos, asperezas, y montañas; pero no sin alguno, que motivasse os peranza, ni consuelo.

- 4 Sobre todos estos males, era el mayor, el haversele ausentado su Soberano Maestro, y no alegrarle su vista, con que
  sin guia, sin compania, sin consejo, sin alivio, todo era tormento, y penas. Comenzó á considerar con grandissima viveza
  la triste vida, y soledad que pasaba siguiendo un camino sin camino, y una jornada dudosa, que siendo toda penas al andar,
  no le vesa sin, ni termino al parar. Pusole delante su tristeza lo
  que dejó para emprender esta vida, padre, hermanas, deleytes,
  hacienda, gustos, comodidades, contentos, todo ello desamparado, por seguir sendas muertas, y duras, abrazada, y oprimida de un madero.
- puesto mi miserable fortuna? A quien busco? A quien sigo? Adonde voy? dejando por las espaldas todo lo dulce, lo suave, lo gustoso, y lo alegre de esta vida? Quien pierde padre, patria, hermanas, hacienda, gozo, y contento, que puede hallar, que no sea tormento, assiccion, y pena? Ni qué fortuna es aquella que se niega á lo mejor de esto para que nacimos? Gozan mis hermanas regalo, y recreaciones; mi padre es venerado, y respetado, y servido en su Ciudad; mis amigas, mis conocidos, mis deudos, todos viven con honra, estimacion, y alegria: yo sola, y triste, y ausente, y desterrada sigo esta vida penosissima, y busco entre discultosos caminos dudosissimas salidas, gasto la juventud en las penas, que podia ocupar en los deleytes, y en los gustos permitidos, y negada á honestas recreaciones, me abrazo con asperezas.
- 6 ¿En qué estado no estuviera yo contentissima en el mundo? En donde las riquezas socorren, y los gustos recrean los animos assigidos: en donde al casado le alegra la compañia, al soltero, la libertad de su estado, á los hijos el amparo de sus padres, á los padres el consuelo, y alegria con los hijos? ¡O qué diferente vida pasará yo en la Ciudad, que en el monte! Qué diversos pasos daba entre las honras, gozos, contentos, y gustos, que entre desabrimientos, disgustos, espinas, penas, y peñas! O Dios mio! ¿Quien me puso en camino tan duro, y dissicultos? Assi discurria la atribulada seguidora de la Cruz, pero sin dejar la Cruz; yá que no volviendo las espaldas al camino, por lo menos detenida en el camino, revolviendo imaginaciones tristes, y pensamientos de pena.

### CAPITULO XIII.

VIENE EL SEÑOR, Y A PHILOTEA LA REPREHENDE, y le dice, quanto mas padecen que ella sus hermanas.

E todos los engaños que padecia el afligido corazon de Philotéa, en mi dictamen era el mayor, tener por ausente á su Maestro Soberano, por no verlo, quando es cierto, que este Eterno Bien de las almas tiene la presencia sin ausencia, y nunca se ha-

lla mas cerca, que con los atribulados; y assi apenas resolvió en lagrimas sus cuidados, Philotéa, y volvió al Cielo los ojos dudosa de lo que haria, quando acercandose el Señor, que oía, y

veía aquellos triftes discursos, la dijo:

¿Qué es esto que oygo Philotéa, ayer fuerte, hoy yá perdida? Ayer refuelta, y determinada, hoy cobarde, y temerofa? Ayer hija de mi gracia, hoy poco menos que sierva vil de la culpa? Ayer los ojos, y pensamientos al Cielo, hoy los deseos, y discursos á la tierra? Ayer apeteciendo lo eterno, y lo celestial, hoy lo temporal, transitorio, y caduco? Ayer conmigo, hoy yá discurriendo contra mí? Un poco de viento basta, Philoréa, á hechar por el fuelo todo aquel fervor que mostrabas alentada? Un soplo es mas poderoso, que toda tu fortaleza? Donde está aquella constancia con que emprendiste este seguro camino? En donde aquella resolucion, para vencer todas sus disscultades? Al primer golpe te rindes? Al primer peligro te entregas cobarde al daño? No es el camino de Cruz? No has de padecer en él? Quieres el merito, y rehuías el trabajo? Quieres el discipulado, y huyes de la doctrina, y practica que se enseña en esta escuela? Quieres la honra, y resistes á la carga? Abrazas la utilidad, y te niegas á la pena que causa la utilidad? Con regalos abrazas este camino, y no con penas, siendo camino de penas, que aborrece los regalos? Forzolo es que Yo haga toda la costa? No ha de llegar algun dia, en que trabajes conmigo? Subi Yo por el Calvario con regalos, y dulzuras? Si es dulce el tiempo, me sigues, y si es amargo, me dejas? Y qué discursos son essos que revuelves en tu engaño, y tu daño? Qué dilaciones en el camino, quando comenzaste ayer, y puedes morir mañana? Qué penas has padecido para merecer una eternidad de gloria? Assi se consigue el Cielo? Tom. VI. Ooo

lo? Por gusto se llega allá? Ni con la Cruz en los hombros abrazas los esectos naturales de la Cruz? En profesion penitente pi-

des gustos, y te niegas á las penas?

3 ¿Y qué memorias revuelve essa tu loca imaginacion? Qué deleytes imaginas dentro del veneno, y muerte? Qué regalos, qué honras, qué recreaciones en tu padre, y tus hermanas? Qué sabes si le assigen dolores, y enfermedades mortales á tu padre, y deseando la muerte, tiene por pena la vida? Qué sabes si yá acabó, y es todo él gusanos, y corrupcion? Qué sabes si una mortaja sue todo elpremio de sus satigas? Qué sabes si un breve escuro sepulcro ciñó todos sus deseos? y una losa dura, y fria sepultó calientes, y prolijas esperanzas?

4 ¿Qué sabes si Honoria, ciega con aquella vanidad y soberbia, que arrastró su corazon, halló su daño en su engaño? Qué sabes si buscando riquezas, honra, y poder, halló toda su ruína en lo mismo que buscaba, y á pocos dias en el empleo que deseó su locura, y vanidad, dió al traste con la hacienda, y el poder; y en saliendose la hacienda de su casa, se llevó tras sí la honra, y quedó una pobre aborrecida, deshonrada, y sino humilde, humillada? Qué sabes si acabó con verguenza, consusion, silvo del mundo, y risa de la nobleza, la que entró en una fortuna tan deseada, llena de vanidad, ostentacion, y riquezas?

5 Y tu hermana Hilaria, piensas engañada Philotéa, que abrazando deleytes, y corrupcion, le aguarda mejor fortuna? Si lo rico, y pederoso, y honrado se deshace, qué hará lo que es la misma slaqueza, y debilidad? Qué recreaciones han tenido subsistencia? Qué gustos, qué pasatiempos no mueren quando se crian? Quales no se deshacen quando se hacen? Quando se tienen se dejan, y son pasatiempos, por qué vuelan, pasan, y llevan volando con el tiempo á la muerte, á la cuenta, á la sentencia. ¿ Qué deleytes no crian gusanos, y corrupcion, y desdichas, y un dolor, y un hedor intolerable?

6 Apenas nace el deleyte, quando en él, y con él se cria la ponzoña, que cstaba animando aquel deleyte; y acabar un gusto, es comenzar un dolor, y al contento muerde el arrepentimiento, y á la dulzura del gozo, se sigue la amargura de la culpa: y si porsia en su egercicio vuestra humana condicion con él mismo, y en él mismo pereceis, y acabais, y haceis de los gustos cadahal-so, horca, y cuchillo de vuestros mismos deleytes. Mira, Phi-

# AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XIII. 475

lotéa, qué fin, qué egercicio, qué vida, qué muerte le aguarda á tu hermana Hilaria. Estos son los gustos que tu imaginas; y estos que son lazos en tu engaño, persuasiones en tu daño, son en

Hilaria aflicciones, y tormentos.

¿Pues qué tales son los discursos con que ciega, y perdida imaginas, y figuras, contentos, gustos, deleytes, en los comunes estados que podias elegir? Dime, Philotéa, á qué mano podrás echar buscando felicidades, que no sea á una de las dos que escogieron tus hermanas? Quieres honras, y grandezas, poder, y riqueza? Serás como Honoria, y acabarás como Honoria, y morirás como Honoria, y serás sentenciada como Honoria. Quieres deleytes, y gustos, recreaciones, pasatiempos, y contentos? Serás, y pararás como Hilaria, y acabarás como Hilaria, y morirás como Hilaria, y serás sentenciada como Hilaria. ¿Qué fruto tienen, ni tendrán, ni tuvieron, de lo que ahora se averguenzan tus desdichadas hermanas? El fruto es ignominia, y confusion, tormento, dolor, y muerte, fin muy dudosamente bueno, ó muy ciertamente malo; cuenta delgada, y sentencia rigurosa, y si caen, eterna pena, y tormento: Pues donde cayere el leño, Philotéa, perpetuamente arderá. (2) Deja ya, pues, ciega Philotéa, mi camino, pues quieres negarte á él. Deja mi Cruz, vuelvere al mundo, busca essos gustos, y recreaciones, sigue con Honoria soberbias, y vanidades, y con Hilaria dulzuras, y pasatiempos, que quando abrazas el gusto, no abra-

zas sino la culpa, y quando abrazas la culpa, abrazas eterno tormento, y pena.

### (a) Ex Eccles. 11. v. 30



#### CAPITULO XIV.

VUELVE EN SI PHILOTEA, Y PIDE AL SEÑOR perdon, y algunos remedios para sus tribulaciones, y se los dá.



Ayores tinieblas, y escuridad de aquellas que padecia Philotéa, debian huir á tanta, y tan grande luz; y assi como quien despierta de un pesadissimo sueño, se abrieron los ojos del alma de Philotéa, y yá alegre, y consolada, sobre desengaña-

da, y confortada, dijo al Señor: Qué dulce que es, ó Maestro Soberano, vuestra voz, para el alma atribulada. Bien se conocen, Señor, en vuestra presencia los daños de vuestra ausencia. Claro está, que ausente mi fortaleza, que sois Vos, habia de descubrirse mi flaqueza, que soy yo. Cómo ha sido esto, Señor? Assi dejais á los que os buscan, y os siguen? Fuesse la luz, y vino la escuridad; suesse el Sol, sucedió la noche escura. Volvió la luz á mi entendimiento, cobró mi corazon su calor, y fortaleza, luego que Vos os manifestasteis. No me degeis otra vez, Señor mio, si quereis que yo no os dege. No aparteis de mí vuestra poderosa mano, si quereis que yo no cayga. Aquellas tinieblas, y escuridad eran mias, como esta luz, y claridad es yá vuestra.

No has ganado poco, Philotéa, en tu peligro, dijo el Señor, si has llegado á conocerte. Muy suerte te has levantado, si conoces que has caído: mas ganas con este conocimiento, que perdiste con la pasada slaqueza, y fragilidad. La felicidad con que caminabas, crió en tí vanidad, y presuncion; sue menester que esta herida la curasse la humildad. No volvió á su hermosura, y frescura la higuera del Evangelio, hasta que hecharon estiercol en sus raíces. (a) La que estuvo apique de ser cortada por lozana, por instructifera, y vana, halló remedio en el muladar. Yá andarás mas humilde, y recatada, viendo lo que tienes, lo que puedes, y lo que eres. Andarás mas humillada, conociendo que estás llena de miseria, slaqueza, y debilidad, y que eres para lo bueno la misma inhabilidad. Vivirás con mucha mas dependencia de mí, conociendo que es imposible que sin sin mí, haya cosa buena en tí.

Todo estolo entiendo bien, ó Maestro Soberano. Pero decidme, ¿cómo debo gobernarme en estos casos? Porque yá el padecer no lo temo, solo recelo el caer. Cruz de penas, Dios mio, yo la llevaré con gusto: Cruz de culpas, y casdas es la que no querria que conociessen mis hombros: ¿Qué debo hacer, Senor, quando el viento de la tentacion, y de la tribulacion escurece mis sentidos? Quando se me vá la luz, y quedo ciega en tinieblas, slaca, y débil entre inumerables tentaciones, y pe-

ligros?

4 El remedio que tiene, Philotéa, la tribulacion, dijo el Señor, es la premeditacion, y tener dispuesto el animo á padecer, y fufrir, y penar; y en llegando el caso de padecer, volverse à mí, rendirse, humillarse, pedirme favor, y fuerzas, y pensar, que solo de mi mano puede venir el verdadero consuelo, y fortaleza. Si tu, como principiante, no huvieras vuelto la cara atrás, y á mirar á tu padre, á tus hermanas, á tu patria, al mundo, y la vanidad, no te huvieras visto en riesgo tan conocido. Volviste los ojos á la tierra, quando debias fijarlos constantemente en el Cielo. Volviste los ojos á tus parientes, quando habias de ponerlos en mí, que soy tu Padre, tu Esposo, y tu Criador. Volviste los ojos á lo caduco, quando habias de volverlos á lo eterno. Volviste los ojos á la carne, quando habias de ponere los en el espiritu. ¿ Qué querras de esta suerte hallar en el mundo, en la carne, y en lo vano, sino engaño inconstancia, y ligereza, ruína, y perdicion?

Y assi, el primer aviso que te doy en estos casos, Philotéa, es que quando corriere el viento, y tiempo deshecho de la tribulación, pidas tu socorro á Dios, y como el pollo del Aguila busca su abrigo debajo de las alas de su madre; assi tu busques tu remedio en mí. Pide, ruega, Philotéa, llama, clama, ama, y no temas sino á mí, que Yo, aunque tuno me veas, no solo estoy contigo, Philotéa, sino en tí: y qué huviera sido de tí, des-

dichada, si Yo no estuviera en tí?

6 El segundo consejo que te doy, es que tengas siempre presente lo eterno, y lo temporal: lo eterno, para preciarlo, y estimarlo, y pensar, que son pequeñas las penas que se padece por ello: lo temporal, para despreciarlo, y apartar el corazon, y negarte todo lo posible á él, pensando, que el padecer produce, y cria eterno gozar; y el gozar en esta vida, padecer eterna-

mente en la otra. El tercero consejo es, pedir consejo, y obedecer, porque sin él es muy facil el errar. El alma resignada, y obediente, Philotéa, siempre vencerá en la guerra del espiritu; y ni el mundo, ni el Demonio, ni la carne podrán jamás contra ella. El quarto consejo es, que tengas siempre presentes los motivos de padecer, y penar, y nunca se aparten de tu memoria, y obres, y padezcas, y sufras, y penes en su presencia. Padece por mí, pues padecí Yo por tí. Padece ahora, por no padecer despues.

Padece, pues me has hecho padecer.

¿Por qué no habeis de padecer volotros, si padeci yo por vosotros? Vosotros hombres, Yo Dios? Por qué no mucho, si padeci Yo infinito? Todo quanto padeceis es bastante á satisfacer una gota de sudor, que derramó la fatiga de buscaros, salvaros, y redimiros? Y por qué no habeis vosotros de padecer, si no cesais de pecar? Por qué no habeis de padecer, lo que me haceis padecer? Pecando siempre, y huyendo del padecer, adonde pensais parar? Si el padecer es el remedio del pecar, en qué ha de parar el daño de que anda ausente el remedio? Y si quereis gloria, y al padecer se sigue la gloria, no es bien cierto, que huye con gran prila de la gloria, quien huye de padecer? Y si el padecer es el egercicio, y el campo del merecer, llegará por ventura á merecer el que huye del padecer? Y si habeis de padecer en esta vida, arrastrados de los vicios de esta vida, no es cierto, que con no padecer por mí os acercais á padecer eternamente en otra vida, que es mas muerte, que no vida, (pues es vida de mortal, y eterna muerte) y tal muerte, que solo para el penar, nunca se acaba su vida? Estos, y otros motivos, Philotéa, has de tener en el tiempo atribulado, y con ellos te parecerán muy ligeras, y aun muy suaves las penas.



#### CAPITULO XV.

PIDE PHILOTEA AL SEÑOR ALGUNAS VIRTUDES, para quando fuere atribulada; y el Señor le enseña en las que ha de egercitarse.

Eñor, dijo Philotéa, consoladissima estoy con tan celestiales, y soberanos remedios: pero deseo saber, qué virtudes debo egercitar en estos casos; porque en tiempo sereno, y claro, el viento en popa, facil es, Señor, la navegacion; pero quan-

do la furiosa tempestad combate la navecilla, aqui necessito de consejo, de direccion, y de luz.

Lo primero, dijo el Señor, es menester que sepas, Philotéa, (porque no te desanimes) que nunca estoy mas presente á las almas, que quando están atribuladas por mí, y mas si ellas no ván á la tentacion, sino que la tentacion sue á ellas. Porque quando ellas ván á la tentación, y voluntarias se ponen, y exponen á su ruína, buscando las ocasiones de su caída, y perdicion, entonces tantos quantos palos ván dando, para acercarle á lo malo, tanto se apartan de mis reglas, y tanto me voy apartando de ellos; y aunque algunas veces mi piedad los detiene, los contiene, y los llama, pero si porsian en buscar la ocasion, y tentacion, perecen en la ocasion, y caen en la tentacion. Pero si la tentacion viene á ellos, yá quando el Demonio con sugestiones los aflige, yá quando el mundo los solicita, yá quando la carne los persuade, y de otras muchas maneras, si ellos absolutamente no me vuelven las espaldas, con ellos, y en ellos estoy para detenderlos.

3 Esto presupuesto, Philotéa, quatro virtudes principales te encomiendo, las quales, aunque Yo soy quien las dá, y las reparte, porque Yo solo soy el Señor de las virtudes; pero vosotros sois quien las ha de egercitar, y recibir, y promover, y pedir, y usar de ellas, y vivir, y obrar con ellas. La primera virtud que has de procurar tener, y conservar, Philotéa, y en la que te has de mirar, y remirar, y registrar sin cesar, como en espejo clarissimo, es en la pureza de conciencia, y de intencion, procurando no osenderme, ni en lo pequeño, ni en lo grande; y no deseando sino agradarme, y servirme, haciendo un presu-

puel-

puesto constante, y sijo, de no salir un punto de aquello que suere mi Voluntad, señaladamente en lo que pudiere manchar tu alma, ó rendir á lo malo á tu slaca voluntad.

- 4 Esta virtud es un cingulo universal, que comprehende todo tu bien, y remedio. Es buena para todas ocasiones, y casos, y tiempos, y trabajos de la vida, y en ella consiste toda tu
  seguridad. Esta virtud es la unica, y principal, y sustancialmente necesaria para el tiempo de la guerra, y de la paz; para el atribulado, y pacisico, para el dichoso, y calamiroso; porque pura
  la intencion, y la conciencia, siempre sale el alma en la guerra
  vencedora, ó mejorada en la paz. Vengan felicidades, vengan
  regalos espirituales, vengan favores, lluevan sentimientos, y
  dulzuras; cuida tu, Philotéa, al obrar, al pensar, al hablar, al
  desear, de hacer en todo mi Voluntad: anda siempre con santo
  temor de Dios, y ansia grande de no osenderle, y cuidado de servirle, y agradarle, sin desear otra cosa que su gloria, y con esto,
  en los savores, y regalos, no temerás la soberbia, ó vanidad.
- Por el contrario: lluevan sequedades, y desvíos, y afficciones, escuridadades, y tentaciones interiores, y exteriores en tu alma: si tu tratas de servir, de agradar, de no osender á Dios, de darle gracias por todo, si entre essas escuridades anduvieres sirmemente asida á tus reglas, y á los consejos divinos, y á no apartarte un punto de su santa Voluntad; cree, que aquellas tribulaciones, y tentacion, y congojas, no solo te serán aumento grande de gloria en la vida eterna, sino de merito, y gracia en la temporal; antes bien, porque te será de mayor merito, y gracia en la temporal, te será tambien de mayor gloria en la eterna.
- O Scnor! dijo Philotéa, quien tuviera la pureza de conciencia, y de intencion! ¿Pero cómo podré yo tenerla, siendo la misma slaqueza? Caygo cada momento, Senor; mas caídas doy que pasos. Si la pureza de conciencia es no pecar, ¿cómo podrá conservar pureza, quien es la misma slaqueza? No te desanimes, Philotéa, que la pureza de conciencia no es dejar de caer el alma, sino procurar con ansia no caer, y si cae, levantarse á caminar. No es posible sin gracia muy especial, dejar de caer las almas; porque esta es vida de culpas, y el justo cae siete veces cada dia; pero aunque los justos caen cada dia, procuran con cuidado cada dia no caer, y caídos, se procuran levantar. Aquella ansia de servirme, aquel dolor de osenderme, aquel an-

### AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. H. CAP. XV. 481

helo por egercitar lo bueno, aquella agonia de no incurrir en lo malo, lo paso Yo por pureza. Buen soldado es, Philotéa, el que en una guerra cruel recibe muchas heridas, y se desiende, y peléa, y si cae, se levanta, y no se rinde; mas gana con el valor al levantarse caído, que perdió por la flaqueza al caer, ó tropezar levantando.

La segunda virtud para todos tiempos, Philotéa, es la humildad; elta te encomiendo mucho, porque es buena para el tiempo atribulado, y el pacifico. Para el atribulado, porque toda la perdicion, y caídas del varon espiritual en las tentaciones, nacen de soberbia, ó de flaqueza; y esta flaqueza vá siempre vestida, y revestida de atrevimiento, y soberbia. ¿Pues quien hay que me ofenda, que no sea atrevidissimo, y soberbio, y vano, y loco, ofendiendo á mi Poder, atreviendose á mi Sér, despreciando á mi justicia, desestimando el castigo, y quánto en sí es, quitandome la honra, y estimacion que me debe? Qué humilde se atreve á esto? Qué humilde osa tomar la espada para ofenderme? Qué humilde se arroja à herir à su Criador? Qué humilde no tiembla de mi Poder? Qué humilde no le conforma con padecer? Qué humilde no tiene por grande honor, que Yo le envie trabajos? Qué humilde no abraza la pena, y tribulacion, como castigo merecido de sus culpas? Qué humilde no se pone en mi presencia como reo, y merecedor de mayor castigo, y pena? A qué humilde le parece grande su tribulacion à vista de la grandeza de sus culpas, y pecados?

8 ¿Vés, Philotéa, cómo la humildad en el tiempo atribulado, es ancora segurissima, para no perecer en el naustragio? Porque se pone tan baja el alma, y tan deshecha, que todo quanto le viene de trabajos, penas, tribulaciones, tormentos, tentaciones, lo tiene por grandissima piedad; y respecto de lo que ella conoce, y siente, que merece por sus culpas, es sin duda misericordia grandissima. Para el tiempo, pacifico, alegre, y de consuelos, savores, y regalos, que Yo comunico á las almas que me siguen, es aún mejor, y mayor remedio la humildad; porque los savores que regalan, tal vez por vuestra culpa relajan, y saliendo limpios, y puros de mi mano á vuestras almas, en llegando á vosotros, (como el agua clara, que toma del perverso mineral) se corrompe lo bueno luego que llega á lo bueno.

9 Haceis veneno de la misma medicina: teneis tal, y tah Tom. VI. Ppp bue-

## 482 PEREGRINACION DE PHILOTEA

buena habilidad al perderos, que á cada paso reducis á corrupcion la salud. Pues entonces, Philotéa, el antidoto de este veneno antiguo, que anda envuelto con vosotros, es la humildad; porque el humilde siempre conoce, que todo es dado quanto le doy, y no debido, ni merecido. El humilde, quando le atribulo, se reconoce, y se humilla; quando le favorezco, se encoge, y se recoge à si mismo, y se reconoce indigno de que Yo le savorezca, y en mis misericordias, y á su vista está mirando, y llorando sus miserias, y las lagrimas, que despiertan en él sus miserias á la vista de mis misericordias, crian el amor ardiente á tan alta piedad, y misericordia, y le nace ansia de servir, de agradar, de vivir, y de morir adorando á un Senor, Autor, y Fuente de tantas miscricordias, perdonador de tantas, y tan grandes miserias; y de lo que el vano saca veneno para su alma, saca el humilde incendios para su amor. Y asi, Philotéa, si es en el tiempo atribulado, humillate: si padeces tentaciones, humillate: si te persiguen, humillate: si padeces ensermedades, humillate: si te persiguen, humillate: si el Demonio te atormenta, humillate: si la carne te acongoja, humillate: si el mundo te solicita, é inquieta, humillate. Por el contrario, si Yo con favores te consuelo, humillate: si te doy luces, gracias, y misericordias, humillate: si te doy regalos, lagrimas, socorros espirituales, humillate, y cree, que en todos tiempos, y calos o u remedio la humildad.

## CAPITULO XVI.

PROPONE EL SENOR OTRAS DOS VIRTUDES à Philotéa, para el tiempo atribulado.



Tras dos virtudes, Philotéa, (continuó el Señor) han de acompañar á la pureza, y humildad, que has de tener muy presentes para el tiempo atribulado, que son, Paciencia, y Perseverancia. Porque si las dos primeras son comunes á entrambos tiem-

pos, estas son mas propias para el triste, y congojoso, y penoso. Porque la paciencia contiene dentro de sí, y de lo interior del alma, la paz conmigo, y con los demás; y esta paz conmigo, y con los demás, es toda la harmonía de la vida espiritual, y todo el buen gobierno espiritual de las almas. Claro está, que los dos

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XVI. 483

polos de la vida interior, y sobre los que vuelve, y revuelve la rueda de sus santos egercicios, son amor de Dios, y del progimos y en la observancia de estos dos santos asectos, y preceptos, pende, y depende toda la Ley, y Prosetas. Pues la paciencia es una virtud fortissima, humildissima, y mansissima, que en el tiempo atribulado assegura la paz con Dios, y los progimos, y por conservar esta paz, se llama paciencia, esto es, ciencia de paz, ó paz que causa paciencia.

- 2 Bien cierto es, Philotéa, que el que lleva, y padece con paciencia los trabajos, que inmediatamente le envió, de enfermedades, pobreza, muerte, y pérdida de hijos, de hacienda, de honor, sufriendolos con paciencia; se conserva con gran merito en mi gracia, y me obliga, y me dá gusto, y me causa complacencia el vér quan pacientemente tolera, y pasa alegre su pena, y tribulacion. Assi me complacía en mi siervo Job, que no solo padecia con paciencia, y conservaba paz conmigo, sino que se ofendia, y se enojaba con quantos le persuadian, que se enojasse conmigo: y á su muger, que le dijo, que me maldigesse, porque Yo lo atribulaba, la reprehendió asperamente, diciendola, que era muy desatinada, y loca, en no querer recibir de mi mano lo penoso, pues habia recibido lo dichoso, lo rico, y lo felíz.
- Con los progimos conserva la paz el paciente, quando vienen de lu mano los trabajos, que Yo permito le dén para su corona. Porque aunque Yo envio muchas veces tribulaciones á los justos , para su egercicio, mérito, salud, remedio, y medicina; pero mas son las que os causais unos á otros en el mundo, que no las que Yo os envio; porque sois tales, que debiendo ser los unos el consuelo de los otros, sois tormento, afliccion, pesadumbre, y cuchillo unos de orros. Y solo con permirir que unos á orros os mortifiqueis, me lobra bastantissima materia para teneros mortificados, humillados, y afligidos. La paciencia, pues, Philotéa, en este genero de trabajos, que son los mas comunes de la vida, lo que hace es, conservar la paz con aquellos que los causan, y no volverse con quejas inutiles, é impacientes á perseguir á sus progimos, ni volverles mal por mal, maldicion por maldicion, ira por ira, ni venganza por venganza; sino bendecir, si los maldicen, perdonar, si los persiguen, amar, si los aborrecen; con que no hay tribulacion, que con la paciencia, no solo conserve la paz del alma en mi gracia, y con los progimos,

Ppp 2

Tom, VI.

sino que no la llene de meritos, y coronas de grande aprovechamiento, y aumento inmenso de gloria.

- A esto se anade, que la paciencia que cria paz con los progimos, y conmigo, con ello milmo cria tambien paz en el paciente consigo; porque le minora las penas, y los trabajos, pues escoge menores males, huyendo de los mayores. Porque si vosotros ponderasseis, y midiesseis con justa medida, y peso el dolor del padecer, con el de satisfaceros, y vengaros, es certissimo que es mas barato el sufrir, que no el renir; y mas suave, dulce, y acomodada la paciencia, que la ira, y la impaciencia. Porque el sufrido, con un poco de dolor, y valor en la paciencia, renuncia muchos cuidados en que se pone, si assi no lo hace, y se entrega á la impaciencia; y aunque al principio lo siente, se confuela, y hace sustento del pan de tribulación, y poco despues con mi gracia, hace gozo, alegria, y contento. Pero si quiere satisfacerse, y vengarse, entra en infinitos cuidados, y disgustos consigo, conmigo, y con lus progimos, y se introduce en una guerra de penas, de afficciones, de tormentos, y entre culpas, y trabajos vive una vida mas penosa que la muerte. Y assi, Philotéa, si vienen los trabajos de mi mano, te has de armar con la paciencia; si de los progimos, te has de armar con la paciencia; si de los Superiores, paciencia; si de los iguales, paciencia; si de los subditos, paciencia; si enfermedades, paciencia; si dolores en el cuerpo, paciencia; si tribulaciones, penas, y congojas en el animo, paciencia: Porque en la paciencia, y con la paciencia poseereis duestras almas. (2)
- La perseverancia que ha de acompañar á la paciencia, es mas don, que no virtud; y assi depende mas de mi mano, que de la vuestra; porque este altissimo don no se puede merecer, aunque se puede procurar, solicitar, pedir, promover, y esperar; pues ciaro está, que con la constancia, y la fortaleza, y con servirme, y no osenderme, me inclinais á que Yo os dé el don de perseverancia. Y assi, Philotéa, has de hacer un animo suerte, y constante á lo bueno, y poner en tu alma una ansia, deseo, y cuidado de no volver atrás en el camina meritorio, y penoso de la Cruz, y morir antes en él, que vivir reynando adorada suera de él. Y este proposito bien podrás hacerlo con mi gracia; y este

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XVI. 485

desco bien puede vivir en tu corazon; y esta ansia bien puede despertar cuidado en tí de no salir de mi Voluntad, de agradarme, servirme, y tener memoria de mí, y pensar en mí, solicitar mi presencia, pedirme essuerzo, y gracia: y con esta ansia se cria la fortaleza, y constancia; y esta fortaleza, que es virtud, se hace por mi gracia don, y os ayudo, savo rezco, y fortalezco, y

venis por ella á conseguir el don de perseverancia.

Esta fortaleza te la aplico, principalmente para el tiempo atribulado; porque en él es sumamente necesaria, por ser en el que es el alma combatida; y alli es menester el valor, donde está el mayor peligro, alli la perleverancia, y estuerzo, donde se padece mas poderola la guerra: pero este don de perseverancia, si lo quieres conseguir, has de pedirmelo á mí muchas veces; porque es muy hijo de la oracion, y ella es quien lo solicita, y negocia, por ser dado, y no debido: y como te he dicho, puede pedirse, y esperarse, y solicitarse, mas no puede merecerse. Y de todas las gracias, y dones que Yo doy, este es el mas importante; pues aunque todos los dones, y virtudes corren por alcanzar la corona, quien la alcanza, Philotéa, es el don de perseverancia. Y assi en sus tribulaciones estas quatro virtudes te acompañen, y verás quan dicholamente perficionan tu carrera. Pureza de conciencia, y de intencion, humildad, paciencia, y perseverancia, promovida del valor, la constancia, y fortaleza.

#### CAPITULO XVII.

PROSIGUE PHILOTEA SU CAMINO, Y VA SUBIENDO la cuesta del monte con grandes tribulaciones.



ON sumo reconocimiento dió Philotéa gracias al Soberano Maestro de tan celestial doctrina, y le dijo: Vos, ó gloria, y luz de las almas, sois Señor, y origen de las virtudes: de Vos ha de venir mi remedio, y mi socorro, y en Vos solo se alien-

ra mi confianza. En vuestro nombre proseguiré, y en vuestro nombre padeceré, y en vuestro nombre, y vuestra luz, y vuestra Cruz venceré: solo os suplico, Señor, no me degeis, para que Yo nunca os dege.

2 Yo soy, dijo el Señor, tu luz, tu guia, y tu compañia;

pero no es necesario, para que Yo te ampare, y te savorezca, el que tu me toques, ni me veas, ni me sientas, Philotéa; antes para assegurarte mas, has de negarte á la vista, y al sentido, y darte toda á la Fé. ¿Crees, Philotéa, que puedo? Ay, Señor, respondió, quien ha de dudar de essa Insinita Omnipotencia? Crees, dijo el Señor, que sabré ayudarte? Ay, Señor, respondió, quien habia de dudar de essa Eterna Sabiduría? Crees, dijo el Señor, que quiero, y deseo vuestro bien? Ay, Señor, respondió, quien ha de dudar de essa Inmensa Caridad? Pues si crees, Philotéa, que puedo, y que sé, y que quiero, por qué has de dudar que estaré siempre contigo? Para qué me quieres vér? Por qué me quieres sentir? Dejate en mí, arrojate en mí, siate en mí, Philotéa, vive en sé, obra, piensa, habla con lo que crees, no vivas con lo que vés, niegate á lo visible, busca siempre lo inipvisible, y verás como verás, y obrarás.

Contenta, y armada de estas excelentes armas, prosiguió Philotéa su camino, y el Señor á la vista, no á la sé, se le ausentó. Iba venciendo muy alentada la aspereza de la cuesta con la Cruz sobre los hombros, meditando la leccion, y doctrina celestial que habia recibido, confortada de una interior consianza, y fortaleza; y assi anduvo largo trecho, quando volvió otro viento vehemente, aspero, recio, y surioso contra ella, y á comba-

tirla muy terribles pensamientos.

Parecióle que oía, que la decian: ¿Adonde vás, Philotéa, siguiendo un camino sin camino, y un engaño, que todo es tormento, y daño? Qué has de sacar de essa no necesaria satiga? Para qué eliges tormentos, y descalza buscas asperos caminos? Para qué tus tiernos hombros á esse pesado madero? Quien te ha dicho, que es verdadero esse camino que sigues, y fegura essa corona que buscas? Has visto esse Cielo que deleas? Has visto alguno que haya gozado essa gloria, que apeteces? Por donde quieres creer, que hay mas que aquello que vés? Quien es, ó donde está alguno de aquellos que lo hayan visto? Quien te ha dado nuevas de lo que allá pasa? Quien volvió de los que fueron? Donde están los que se han ido? Con tanta sacidad, Philotéa, te arrojas á creer aquello que nunca viste? Por lo incierto te aventuras, y pierdes el gusto cierto, y seguro? Es mas esto que tu llamas Fé, que una incierta, y escura creencia de lo que nunca se vió? Si es escura la Fé, cómo crees lo que es elAL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XVII. 487 curo, y no vés? Si no lo vés, cómo te arrojas á creer lo ignorado, como si fuera sabido?

Turbose al principio Philotéa, con estos silvos de la serpiente infernal, y à la Cruz que trahia sobre sus hombros, anadió orra: sobre su corazon, y su pecho, y dijo: Jesus mio, quien se atreve á tentar , y pulsar, y quiere turbar mi Fé? Jesus mio, alumbrad mi entendimiento, y echad de mí estas escuras tinica blas. ! Yource otra cola, que aquello que Vos decis, y me enseña vuestra Iglesia! Yo dudar en vuestra santa palabra y ni apartarme un punto de todo aquello que dicen los Evangelios! Yo apartarme de lo que me enseñany y han enseñado los Maestros de la Fé l'Yo desviarme de lo que dicen las Divinas Escrituras! Yo negarme á ser hija de la Iglesia Catolica, Una, Infalible, Romana, y Universal! Yo creer otra cosa de lo que dicen los Concilios, los Santos, y los Padres de la Iglesia! Yo salir de lo que enseñaron los Apostoles! Yo admitir otra doctrina que la de los Santos, heredada con dichola, é infalible sucesion, desde que fundó la Iglesia la Sangre de mi Dios, y Redentor, y que será eterna como la Fé! Yo creer otra, que la acreditada con milagros prodigiolos, con la sangre de los Martires, con la vida santa de los Contelores, con la limpieza admirable de las Virgenes, ni otra que aquella que con su misma pureza, y sinceridad acredita su incontrastable verdad! Yo creer en otra, ni otra cosa, sino lo que creyó la Virgen Beatilsima Maria, y San Pedro, y sus Santos succiores, y los Obispos Catolicos, Directores de las almas, y los Ilustres Patriarcas, y Santos de todas las Religiones! Si he de creer Doctos, equien como San Agustin, San Ambrosio, San Geronimo, San Basilio, San Gregorio, y otros Ilustres Doctores? Si he de creer Santos, ¿quien delpues de los Apostoles, como San Benito, San Bernardo, Santo Domingo, San Francisco, y otros inumerables Varones purissimos, y Santissimos? Si lo que creen los Doctos, y los Santos no me alumbra, y me convence, á quien tengo de creer? A los viciolos? A los perdidos, y malos? A los locos, é ignorantes?

6 Finalmente, yo admitir argumentos contra la misma verdad! Puede engañarse mi vista, Jesus mio: pueden engañarse al tocar mis manos, y mis sentidos, facultades, y potencias en esto temporal, y transitorio, que vén solo; no puede engañarse mi corazon, y mi conciencia en la Fé, siempre que creo lo mis-

mo que ella me enseña. Con estas jaculatorias Philoréa, estuvo firme en la Fé, cesó el viento de aquel lado, y sin parar caminaba con su Cruz: quando por el otro oído, parece que la decian: Mira, Philotéa, que no has de poder tolerar essa vida penosissima. Mira, que es tu naturaleza tierna, grave la carga, largo el camino, aspera la cuesta, sin consuelo la fariga, si pocos vencen, muchissimos descaecen. Adonde vás desdichada? Qué esperas? Por ventura, tus culpas no son mayores que no tus merecimientos? Una vida de miserias puede purgar, ni purificar, ni sarisfacer essa afectada penitencia, hecha á fuerzas de viva fuerza? No obras violentada en todo, nada menos que gustosa, y voluntaria? Cómo quieres merecer con aquello que haces rebentando, y contra tu voluntad? Y quien eres tu, para poder obligar á un Señor infinito, ofendido jultamente contra tí? Podrás rehusar la sentencia rantas veces dada contra tu cabeza? Padeces desventurada aqui, y has de padecer allá. Consumes tu vida vanamente con inutiles trabajos, y el fin de padecer en este monte de penas, será principio de padecer eterno tormento, y pena por tus gravissimas culpas.

7 Apenas oyó esto Philotéa, quando se volvió con el corazon á Dios, y haciendo cruces sobre él, le decia: Señor, responded por mí, que es fuerte esta tentacion, tanto mayor, quanto son mas graves, é inumerables mis culpas. Qué duda hay, que merezco mil Insiernos, Señor mio? Pero quando dais al alma lo que merecen sus culpas, dando tanto mas de lo que cabe en sus meritos? Grandissimas son mis culpas; pero, Señor, mayores son vuestras penas, vuestras llagas, y vuestros merecimientos. Ex-

cede el remedio al, daño de mis pecados.

8 Cierto es, Dios mio, que no he de poder salvarme por mis satigas sin Vos, y que esta Cruz, tribulaciones, y penas, no han de ser las que han de ablandar vuestra ira contra mis culpas; sino vuestra Cruz, vuestras penas, vuestra sangre, vuestra muerte, y vuestros meritos preciosos. Aunque deseo salvarme, Jesus mio, no pongo en mis obras la consianza de mi salvacion; sí bien conozco, que debo hacer buenas obras para salvarme. En vuestra misericordia se sunda mi consianza. De vuestra piedad nace toda mi esperanza. En vuestro amor se deshace mi temor, y cria todo mi amor. En Vos, Jesus mio, en Vos, y no en mis obras está el remedio de mis daños, y remission de mis culpas, y el que

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XVII. 489

yo haga buenas obras. Señor, solo en Vos consio; Señor, solo en Vos espero; Señor, dadme pureza de conciencia, y de intencion; dadme humildad, dadme paciencia, constancia, y perseverancia. Con estos asectos píos se sue aplacando el viento recio de tan grave tentacion, y de esta suerte, la atribulada, y constante Philotéa, con la Cruz sobre los hombros, proseguia su camino.

## CAPITULO XVIII.

CRECEN LAS TRIBULACIONES DE PHILOTEA, y con ellas vence mas aprisa las asperezas del monte.



N la vida espiritual, y en el utilissimo, y segurissimo camino de la Cruz, se alcanzan unas á otras las penas, y tentaciones, para que se alcancen unos á otros los meritos, y coronas. Y assi como crece el arbol con el riego, y hacen á los sem-

brados fecundos las calamidas, y tormentas del Invierno, del arado, de las lluvias, del Sol, de los vientos; assi las almas hacen grandes, y fecundas de virtudes las penas, tribulaciones, trabajos, y tentaciones. Antes bien es cosa maravillosa, que en esta navegacion se hacen mas largas las cingladuras (como dice el marinero) y mas grandes las jornadas, si son contrarios los vientos, que es al rebés de la navegacion de esta vida; en la qual, viento por proa no se puede navegar, y todos lo buscan por popa, para llegar al puerto de sus deseos; pero en la navegacion mistica, y espiritual, quando son los vientos por la proa, se navega mucho mas, assi como si soplassen por la popa, se navega con mas riesgo, y mucho menos.

2 Esto se vió en la atribulada Philotéa; porque todo el tiempo que subió savorecida, y gozando, no hizo tanto camino, como en media hora que anduvo padeciendo, y sudando, y penando. De suerte, que con seis pasos de atribulada, midió mas distancia de aquel Santo Monte, que no con ciento de alegre, y savorecida. Esto la consolaba muchissimo, y con razon; porque el buen espiritual, no ha de medir sus jornadas por el descanso, y el gusto, sino por los pasos, y la distancia, que con las tribulaciones tiene yá vencida del camino, y del destierro, para llegar á la corona, y la Patria.

7 Tambien hizo reparo Philotéa, que quanto mas la atri-Tom. VI. Qqq bubulaban, mas fuerzas iba cobrando, y de una victoria salia mas valerosa, para conseguir otra victoria; siendo esto al rebés del mundo, que al pelear, aun el milmo que vence pierde fuerzas, y se enflaquece, y deshace, y debilita; y la Ciudad batida, y combatida, queda mas deshecha, y flaca; y assi sucede muy comunmente, quedar muertos los vencidos, y los vencedores heridos, y destruídos; pero en la guerra del espiritu, es al rebés, que la Ciudad sitiada, y combatida, y el alma tentada, y atribulada, queda mucho mas fuerte, y entera, despues de bien defendida, que antes que suesse tentada.

Todavia no dormia el enemigo comun, ni se daba por vencido; y aunque veía en el suceso su daño, porsiaba importuno, y duro; porque á ello le solicitan, y avivan dos espuelas, que nunca pueden faltarle, que son su malicia, y consianza. Su malicia, con el ódio grande que tiene á las almas, viendo que pueden gozar lo que el vano, y loberbio perdió; y esta le hace que no cese en la peléa. Y su confianza, como el que en nosotros conoce, y reconoce, que es tan grande la flaqueza, que juzga que es imposible que podamos resistir á una guerra tan importuna, y cruel; y assi padece con menos pena nuestros aumentos, con el riesgo de ganarnos, que nuestra paz, sin alguna con-

fianza de perdernos.

Apenas venció Philotéa la primera tentacion, quando le soplo por otro lado un viento fresco, y suave para el cuerpo, desabrido sumamente para el alma; porque oyó que le decia con voz dulcissima, y unos acentos suaves, y delicados. ¡Qué Santa eres, Philotéa! Cómo le conoce bien, que eres escogida del Senor, grande es tu fortaleza, y tus gracias! Ni los Antonios, ni los Hilariones, ni los Domíngos, ni los Franciscos fueron mas penitentes que tu. Ellos eran hombres, tu muger; ellos egercitados en la penitencia, pero tu has corrido mas camino en pocos dias, que ellos en quanto vivieron. Dejas al mundo por las elpaldas, y tienes yá á la vista, y en la mano el Cielo, corona, y gloria. ¡Dichola alma, llena de gracias, y de dones, no como tus desdichadas hermanas, llenas de vicios, y perdicion! Al fin, ellas en medio del mundo; pero tu en lo alto, y encumbrado de este monte, en donde reyna la perfeccion, puedes ser maestra de Santos, por ser tan aventajada discipula de la Cruz. Quando no hicieras mas en esta vida, para conseguir esernidades de gloria,

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XVIII. 491

te bastaba el valor, la constancia, y sortaleza con que has subido penitente, y persectissima, venciendo la aspereza de este monte, entre tantas tentaciones. Te sobran meritos, y trabajos, Philotéa, no solo para tener, sino para repartir; y assi, no tienes
que satigarte, descansa que yá has vencido, y tienes á tus pies
al Demonio, mundo, y carne; y yá puede vivir muy alegre, y
consiada, y segura de caer, quien assi supo obrar, pelear, ven-

cer, y triunfar.

. 6 Oía esto Philotéa, aunque en lo interior con algun desabrimiento; pero en lo exterior no le sonaba muy mal, antes bien. le parecia, que resonaba en sus orejas una musica agradable, y assi le aplicaba, no solo el uno, sino entrambos los osdos. Estaba como embobada, y adormecida, y embelesada á los acentos de las gustosas lisonjas, quando la luz interior la alumbró, y manifestó el engaño, y acordandose de lo que el Señor la encomendó la humildad, comenzó á exortarle, despertarse, y animarle, diciendo: ¿Qué es esto que estoy oyendo? Qué es esto que estoy pensando? Yo, Jesus mio, buena? Yo persecta, siendo la misma miseria, y corrupcion, y maldad? Yo penitente, que he sido, y soy la misma relajacion, no solo torpe, y sorda, sino enemiga relajada de la Cruz? Yo vencer al Demonio, mundo, y carne, quando tantas veces me han vencido la carne, mundo, y Demonio? Bien puede ser que venza, y pelce, y que triunfe Dios en mí; mas yo nunca he sabido pelear, ni vencer, ni he merecido triunfar. Y que he andado desdichada, y pecadora por este dichoso monte, donde no soy sino afrenta de los pobladores celestiales que lo habitan? Y si he subido por él, y si he dado algunos pasos, quien me ha trahido sobre sus hombros? Quien me ha alentado, y esforzado? A quien debo el no haberme vuelto fugitiva de lo bueno á perecer en lo malo? Puede haber alma que haya hecho á Dios tan terribles resistencias? Peor soy yo que mis hermanas, pues ellas quando padezcan algunos engaños, los padecen en el mundo, y dentro del milmo engaño; pero yo obro lo malo en lo bueno, y me pierdo dentro de lo perfecto, y seguro, y padezco nautragio en el milmo puerto, y en profesion de Cruz, y de seguir su camino, soy perdida, tibia, y mala; esta si que es perdicion de suprema magnitud. Senor, habed misericordia de mí: Jesus mio, desendedme de tan pegajosa, y terrible tentacion. Señor, yo soy la misma maldad, Tom.VI. Qqq 2 y

y fragilidad, y si vuestra fortaleza no me ampara, y me desiende, caerá mi slaqueza, pensando que es fortaleza. ¡Qué hay quien diga que solo algo ! Qué hay quien diga que valgo algo ! Qué hay quien diga que puedo algo ! Qué hay quien diga que no me vienen muy grandes los canamones, y que no es Palacio Real para mí el grano mas menudo de mostaza! Jesus mio, dadme humildad, y haced, que pues soy mala, y perdida, conozca mi perdicion. Jesus mio, entrad en mí, pues sois la misma humildad, y saldrá de mí al instante mi vanidad, y soberbia. Jesus mio, ponedme tan baja, tan pisada, tan conocida de todos por perdida, y pecadora; tan humillada, hollada, y despreciada, que no tenga parte alguna adonde poder caer. Quiero tan bajo el lugar adonde estár, Jesus mio, que teniendo adonde poder subir, no tenga adonde poder bajar.

7 Finalmente, Jesus mio, seais Vos mi socorro, y amparo en este trabajo, seais mi luz, y conocimiento. Dadme en él pureza purissima de conciencia, y de intencion. Dadme humildad, y paciencia. Dadme constancia, y perseverancia, para que nunca salga del propio conocimiento en mi miseria, sino solo á adorar, y reverenciar essa Insinita Piedad, y Misericordia. Apenas acabó de decir estas palabras, Philotéa, quando el viento suave, y dulce, se resolvió en intolerable hedor, y tan terrible, que padeció mas con él, que no con la tentacion.

## CAPITULO XIX.

VUELVE EL ENEMIGO COMUN A PROCURAR expugnar á Philotéa, y quitarla la Cruz de los hombros.

RAN parte de la cuesta aspera habia vencido Philotéa, vencida esta poderosa tentacion, quando el enemigo mas atrevido (triunsado) que pudiera vencedor, volvió otra vez sagázmente á la peléa. Sucedió, que al caminar Philotéa con la Cruz so-

bre los hombros, y descalza, tropezó, y cayó con ella; pero sin dejarla, aunque fatigada, y herida en los pies con las espinas: y assi se procuró levantar, y proseguir su camino, y con esta ocasion, el enemigo silvó á sus osdos estas voces llenas de peligro, y muerte. ¿Vés, Philotéa, dijo, cómo es imposible que

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XIX. 493

puedas con essa Cruz? Vés como todo ha de ser en tí caídas, y

mas caídas, padecer, y penar para caer?

- Dejas el mundo, en donde puedes vivir honrada, bucna, y santa, caminando á la corona; y eliges este camino lleno de caídas, y precipicios terribles; eliges el caer, y te niegas al andar; eliges despeñaderos, dejas la seguridad. ¿Quien te ha dicho, engañada Philotéa, que no puedes ser santa, y santissima en el mundo? Quien te ha dicho, que no hay santos casados, y ricos, y poderolos? Quien te ha dicho, que no fue santo Abrahan, Isaac, y Jacob, y David, todos casados, y ricos, y poderosos? Quien te ha dicho que no fue Santo, San Luis, San Henrique, San Leopoldo? Quien te ha dicho, que enmedio del mundo, y dentro de los deleytes no hay virtud, y santidad? Deja essa Cruz, desdichada, pues no has de poder con ella perseverar. Busca á Dios en lo posible; sigue á Dios en lo que es facil; gozate, y goza essa vida que te dió Dios para gozarla, y no para padecerla; que en el mundo, y en sus gustos, y deleytes permitidos de la carne, puedes hallar seguramente el espiritu, y vencer, y pisar la misma carne.
- Oyendo estas venenosas razones Philotéa, yá con mayor luz que antes, volviendose á Dios, le dijo: Ay Jesus mio, cómo se conoce que son estas palabras de aquel antiguo enemigo, que busca mi perdicion! y adorando la Cruz, y haciendola sobre el pecho, le respondia: A qué me persuades enemigo de la Cruz? A que dege mi remedio, y à que busque precipitada mi dano? Que dege à Dios, y te siga? Trahesme pocos egemplos de justos, que lo fueron entre las felicidades, y callas inumerables de injustos, que se perdieron en ellas? Quien te ha dicho, que seré yo de los pocos, y no de los infinitos? Quien te ha dicho, que yo sigo este camino por salvarme solamente, (aunque por esso, y era muy justo seguirlo) sino por servir á Dios? Quien te ha dicho, que mi Cruz es mi propia conveniencia, sino el padecer por quien padeció por mí? Quien te ha dicho, que aunque no huviera Cielo con que premiar mis trabajos, no escogiera yo la Cruz? Quien te ha dicho que miro á mi conveniencia al llevar la Cruz de mi Redentor, sino à su santa imitacion? Quien te ha dicho, que habiendo de salvarme, ó gozando, ó padeciendo, no quiero yo mas padecer, que gozar para salvarme? Quien te ha dicho, enemigo de lo bueno, que no tengo por mejor el padecer en lo bue-

no, que el gozar aunque no sea en lo malo? Por ventura, no basta que haya padecido Dios por mí, para que yo gustosa, y consolada, y contenta, padezca alegremente por Dios? Y quien dice que padezco, quando padezco por Dios? No se pueden llamar penas las que se ofrecen á Dios; el penar es no penar, el penar es no penar, el penar es no penar.

padecer es no padecer, si se padece por Dios.

4 La Cruz quieres quitarme, enemigo de la Cruz? La Cruz, que es mi baculo, mi remedio, mi guia, mi luz, mi consuelo, y salvacion? Y si yo dejo la Cruz, qué me queda que tomas Culpas, pecados, deldichas, muerte, tormento, é Infierno. Mas quiero caer en los caminos de Dios, que ser exaltada en los del mundo. Mas quiero padècer con mi Cruz sobre los hombros que mandar con el Cetro en la mano, y ceñida la Corona. Ma quiero penas siguiendo á mi Redentor, que glorias no solo ofendiendole, sino sirviendole menos. Mas quiero estár en este monte caída, que no lobre el mundo levantada. O Jelus mio! A Vos sigo, á Vos adoro, en Vos confio, conservadme en pureza de conciencia, y de intencion. Dadme paciencia, Señor, dadme humildad, fortaleza, constancia, y perseverancia. No pudo el enemigo oír tan nobles motivos al padecer, y viendo esta resistencia, aunque igualmente atrevido, y confiado, pero menos eficáz, se apartó vencido en esta peléa, y Philotéa prosiguió su camino, dando gracias al Señor.

#### CAPITULO XX.

VENCE PHILOTEA LO MAS ASPERO DEL MONTE, y llega á unos collados altissimos muy cerca de su eminencia, y comienza á arder en la caridad Divina.



Rosiguió su camino á largas jornadas Philotéa, entre muchas, y graves tribulaciones; pero con pasos tan determinados, y resueltos, que se conocial bien que iba venciendo vencedora, á vencer disicultades. No hay cosa mas cierta en la vida del

espiritu, que aquel soberano mote, que trahia el Caballero del Apocalipsi: Vincens, ut vinceret. (2) Venciendo para vencer; porque en la guerra, y las batallas del alma, una victoria asianza otra

victoria; una corona, otra corona; y repetidas victorias de la

gracia hacen repetidos triunfos, y coronas en la gloria.

Fué subiendo Philotéa, y pasando con grande animo caminos discultosos, cada dia mas animosa, y mas suerte; porque la experiencia, y la gracia habian dado mas suerzas á su virtud, mas aliento á su constancia, y yá el mismo egercicio la estrechaba en amistad con los trabajos, y penas, y hacia alivio, y consuelo de las mismas tribulaciones, tentaciones, y afficciones. Llegó sinalmente á lo alto de aquel monte, en donde apenas puso los pies, quando conoció grande mudanza en su alma. Sintióse herir en lo mas profundo de ella, como si con una saeta le huvieran traspasado el corazon; y luego un viento suave, y dulce de grandissima fragrancia, llenó, y alegró sus facultades, sus sentidos, y potencias de dulzura, de ternura, y suavidad.

Comenzó á sentir en su alma un ardiente amor de Dios, tan caliente, y excessivo, que yá mas padecia con el amor al sentir, que con la Cruz al andar. ¿Qué es esto, dijo mal herida, ó bien herida Philotéa? Qué tuego abrasa mi corazon? Quien en él ha introducido el incendio que me abrasa? Ay Jesus mio! Donde estais, que assi heris estando ausente? Si desde lejos abrasais de esta manera, qué hariais si os acercasseis á mí? Ay dulce Bien de mi vida, y que poco merece mi corazon este amor! Quando, Eterno Bien de las almas, un corazon ingrato, y desconocido mereció estos sentimientos? Yo aquella que dura, ingrata, y desconocida me resistí á vuestra Cruz, á vuestra luz, á vuestro santo camino, podia esperar que vuestro amor dulcissimo me abrasasse? Yo, la que por mis culpas merecia eternas penas, podia esperar me abralasse vuestro amor? Pero por que no, Jesus mio, habia de elperar yo abralarme en vueltro amor, si es vueltro amor el que gusta de triunsar, de vencer, y perdonar ingratitudes, y ofensas, y entre todos vuestros soberanos atributos, de ningunos os preciais tanto como de perdonador?

Ay, dulce Bien de mi alma, quien nunca os huviera ofendido! Ay, Señor, quien siempre os huviera amado, y servido, y adorado? Quien nunca huviera nacido para ofenderos! Quien siempre huviera vivido para adoraros! Es posible, Bien Eterno, que amais cosas ran slacas, y miserables? No bastaba, Jesus mio, el perdonar, sin pasar del perdonar al amar? Y qué cierto es, Bien de mi alma, que me amais, pues siento en mi corazon, que os amo yo á Vos, mi Dios, pues no os amára, si primero no me amarais Vos á mí. ¡Qué baratas, y ligeras son las penas, dulce Bien, si las premiais con el gusto, y deleyte de este amor! Mil años de atribulada, no bastan á merecer un instante ligero de enamorada. O Cruz, mas fecunda de deleytes, que quantas selicidades ofrece al mundo el engaño! Si assi alegras, si assi premias, no me admiro que te busquen, Arbol dichoso, los buenos, siendo tan dulce, y tan sabrosa tu fruta.

Raros fueron los efectos que reconoció en sí la dichosa Philotéa, luego que se sintió herida de la caridad divina; porque lo primero: vió que no solo la Cruz le era mucho mas ligera que antes, sino dulcissima, y suavissima; porque si antes alguna vez descansara con gran gusto, yá despues de herida de ardiente amor, no la dejaria por todo el mundo, y el dejarla, aunque suera por infinitos deleytes, suera de grandissimo desa-

brimiento, y disgusto.

6 Lo segundo: reconoció, que las tentaciones comunmente combatian con menos suerza, y le impresionaban menos desde que andaba en amor; y aunque el enemigo no se daba por vencido, pero ella caminaba amando, sin detenerse; y como voces, que las oía mas de lejos, le causaban menos penas, y embarazo, y unas veces haciendo donayre de las mismas tentaciones, y otras, sin detenerse á pensar en ellas, constante, y enamorada caminaba siempre amando.

7 Lo tercero: reconoció, que andaba mucho mas aprisa enamorada, que no antes atribulada; y sue viendo con claridad, que el camino espiritual es todo gracia; y que aunque el penar es bueno, y santo, es mas santo, y mas bueno el amar, que no el penar, porque el penar es medio para el amar. Lo quarto: reparó, que el amor que causa gustos, tambien solicita penas; porque como es amor participado de aquel infinito amor, que quiso penar tanto por nosotros, assi como dá el amar, dá con esso mismo el penar; y apenas llega el amar al amante corazon, quando despierta dolor, y deseos de penar por el amado,

y de vivir amando, y penando por su amor; y esto se conoció bien en la dichosa Philotéa con los siguientes sucesos. £

# CAPITULO XXI

del amor, las galas que le habian quedado, y se viste una livitumilde, y pobre tunica.

Reciam muy aprisa en Philotea los incendios dels amor, y como es tan activo este elemento, toda da se ocupaba en caminar penando, y promodiviendo el amaro, para padecer amando, por dár inayor aumento al amor. En uno pues, de los

dias, que mas calientes le abrasaban sus llamas, se miró á si, je reparó, que ma un trasa las galas de su vestido, que mo quiso renidir á la vocacion sy mirandose enamorada; y lucidas y con gan las en el cuerpo; y con amor á su Maestro en el alma, le parcició ran grande esta sealdad, que viendo en imos espinos una runica muy humilde, y deslucida, que sin dada sue despojo de alguna penitente, y amante seguidora de la Cruz; sijando en tierra Phillotéa la que trahia á los hombros, despojandose sus galas, y visitiendo aquella tunica humilde, decia: No es justo, dusce Jesus que adornen galas mi cuerpo, quando Vos estais pobre, deslucido y penando en una Cruz. ¿Cómo cabe hadar con lucimiento la esta posa, y con penas, y con tormentos su Dios, y su Redentor?

- infamado estas galas, mas propiamente: locuras, y desatinos! Yo sedas? Yo oro? Yo colores vanos, ni otro color, que aquel que mi amor abrasa? Es posible, que ha tolerado mi engaño el ran minar tanto tiempo con la Cruz sobre esta relajacion? Es posible, que á vista de tanta luz haya andado torpe, y ciega? Pero qué mucho lo tolerasse mi engaño, si lo toleró mi dueño, y dulcisimo Jesus? Ay Señor piadosisimo, y alli llegais Vos con ella, donde llega vuestro amor! Cómo, dulce Bien mio, habeis tardado á venir? Cómo no llegó mucho antes á desnudarme de milocura el amor? No quisisteis que suestre antes, porque con mayor alegria arrojasse yo de mí estos ciegos devanéos, y sufristeis tanto tiempo vuestro agravio, para dár al merito mas valor.
- 3 No veo cosa, ó Eterno Bien de las almas, en Vos, que no me encienda en amor. Al sufrirme vuestra incansable paciencias Tom. VI. Rrr al

al perdonar essa inesable piedad; al dár essa largueza infinita; y al amar essa inmensa caridad. Que poco os ofrezco, Jesus mio, en esfreceros estos vestidos, y galas! Pues que es daros cosa tan vil para gozarla, y tenerla, y solo preciosa para darosla, y dejarla? Lo que os ofrezco, é Eterno Bien de las almas, es el dolor, y la pena increíble que me assige, de haber tardado en dejar lo que su dunca sucre bueno haber, tenido qui posecucioni vestir; lo que solo es tolerable tenerlo para dejarlor, é intelerable tenerlo para temerlo.

Apabraos de mi, ó infeliz ornamento de mi cuerpo, daño, yedmbarazo: penofilsimo ide: mi:alma: Aparraoside mi, y bolved al mundo á mestir vanidades, y adorhar, y dorar deslucimientos da adentifo pron galas i y locuras por afuera i No quiero parecer mas de lo que loy. Pobre naci, y pobre quiero vivir, y morir. Quieno set estrato quiero parecer: quiero trocar por el ser, el panecien. Apartans de mirriquezas poltentacion pranidad, y los demas infirmencos deldichados de la culpa ; porque yo pobre, y dofinuda jy defdalza ; mo abrazo con la pobreza. O Virtud foberana y colettial! pue das mascon lo que quies, que quies con lo quir Bast O. Madre de las virtudes, desembarazo del alma, descanso, y comodidad del cuerpo lo vircud consagrada por Je-Fils dulcissimo, concludende delnudo, confirmada por Jelus, penando delfiudo en Gruz! Delde al nacer al morir te acreditó, y zlabó, y remcomendó á las almas el Redentor de las almas: no quiero para vestir, y vivir, sino aquello que escogió mi Maestro Soberano, para aprobar; y alabar al nacer, al vivir, y ultimamente al morir.

Dicho esto, bolvió á tomar su Cruz Philotéa, y dejó á la vanidad las galas. No est bastantemente ponderable lo que crecieron sus sucresson esta resolución, y la ligereza, y santa solutura, y servor, y alogria, y gozo, y contentamiento con que iba venciendo la asperaza del camino. Pareciale, que habia echado de sí una montaña de plomo, con haber arrojado aquella poca de seda, y de oro que la adornaba. Pareciale, que haber desnudado el cuerpo de lo precioso, y haber echado de sí lo lucido, lo rico, lo vano, y lo temporal, era haber vestido su alma de lo bueno, de lo santo, y de lo eterno. Adoraba, y besaba muchas veces aquella cunica pobre, como si en ella adorára la pobreza del Señor.

#### CAPITULO XXII.

VUELVE EL TENTADOR A AFLIGIR A PHILOTEA: ella se desiende, y llama á su Maestro Soberano.

O duerma el espiritual, ore, y vele, y entienda que hasta morir, y lo que es mas, hasta haber rendido la vida á la muerte con el aliento postrero, ha de padecer tormentas, y tempestades, y ha menester pelear. Caminaba Philotéa con su runica, y

su Cruz, descalza, ligera, humilde, y alegre, venciendo la aspera cuesta, quando la detuvo un poco una musica suave, dulcissima á sus oídos, en la qual le cantaban la gala, y las alabanzas de aquel heroyco desprecio de sus vestidos, y haber dejado con tal constancia lo vano, y mundano, y menospreciado el mundo, siguiendo determinada, y contenta la pobreza, y la humildad.

- Bien podía conocer Philotéa, que no era buena la musica, pues la iba deteniendo en el camino de la Cruz; pero se ase tan facilmente nuestra propia voluntad de los aplausos, que quando mas sacudida le parece se niega á las alabanzas; mas cautiva, y rendida, tal vez las admire, y las abraza. Trahe consigo el obrar bien (y mas si es heroycamente) una exterior excelencia, ó una interior elacion, tal, y tan grande, que si la alma no anda atentissima á humillarse, y consundirse, puede perder mas en lo santo, que pudiera en lo peor.
- yiendo que habia obrado esta heroyca, y santa accion, dentro de ella quiso formar su rusna, y reduciendo á prosa el acento de los versos, con otro asunto notable, encubriendo secretissimo el venerio, y descubriendo la cara, dió suerza á la tentacion, diciendo: yá escapaste de mis manos, Philotéa: yá me venciste: yá pudo mas tu virtud, que mi porsia: yá no tengo de donde asirte: soltaste las galas que eran mias, y te has vestido de Christo, como pudiera otro Pablo. Ay de mí! Que me venza una doncella, y que pueda un sexo blando, y suave tolerar tal penitencia, desnudéz, desas miento, y pobreza! Que una pura criatura sea tan santa, y persecta! Que assi se desprecie al mundo! Que assi se pise todo lo rico, lo poderoso, y lo grande! Que yá no Tom. VI.

pueda caer, y esté tan alta, tan soberana esta alma, que no la pueda alcanzar! Que assi se me haya escapado una alma que yo tuve entre mis manos! Que haya pasado con la gracia mas allá de los peligros! Que esté tan lejos de lo impersecto, quanto menos de lo malo, que yá solo puede obrar lo santo, persecto, y bueno! O poder injusto, y terrible de la gracia, que assi despojas mi Reyno, y haces impecables las personas, y no solo les das gracia, y con ella muchas gracias; sino que las confirmas en gracias.

cia, y en inumerables gracias!

4 Suspensa osa esto Philotéa, y blandamente este veneno, desde los osdos se le iba acercando al alma; porque le median la altura en que se vesa, le ponderaban su pobreza, descalcéz, humildad, su desnudéz, su desasimiento, y Cruz. Poniante allá muy lejos al mundo, para que ella se viesse lejos de él, muy alta, y muy soberana; y luego se le ofrecian, comparado con su excelente virtud, muy cerca, para que lo viesse vestido, y calzado de riquezas, ardiendo en pasiones, devanéos, y locuras, al tiempo que ella seguia desmuda, pobre, y descalza persectamente el camino de la Cruz, porque con esso quedasse vana, y soberbia. En aquella suspension le proponian grandes contraposiciones, desde el uno al otro estremo, para vencer su discurso á que concluyesse, que todos eran pecadores, y perdidos, y solo ella era la santa.

- Fue lo mismo, que ponerle en la eminencia de un monte, sin que viesse el precipicio terrible, que estaba á dos pasos del peligro, para que lo que ella juzgaba seguridad, lo experimentase terrible; y mortal rusna. Tan cerca está de caer de lo santo el mas santo, si no lo tiene, y contiene de su poderosa mano con la humildad, el que es el origen de toda la santidad, y el essencialmente santo.
- 6 Pero enmedio de estas tinieblas, como yá ardia en divino amor Philotéa, despidió una centella del alma, y con ella tanta luz, que volviendose á Dios, dijo: Jesus, Señor, que peligro! Tenedme, Dios mio, de vuestra mano. Qué precipicio tan terrible! Qué lazo, que caída tan horrible! Yo, que no puedo pecar, siendo la misma miseria, slaqueza, y debilidad! Yá he caído, si llego á pensar de mí, que no caeré facilmente todo el tiempo que me apartáre de Vos, ó me siáre de mí. O Jesus mio! cómo es posible, que llegue á pensar una alma que de suyo no caerá,

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XXII. 500

habiendo experimentado tan miserables caídas? Cómo puede el cuerpo, lleno de heridas, pensar de sí que no puede ser herido? Tengo dentro de mí un somento de culpas, pecados, y desventuras, y podré llegar á pensar, é imaginar que no caeré, quando dentro de mí vive, y reyna la misma debilidad? Y qué he hecho, duce Jesus, en vestir la pobreza, y dejar la vanidad? Ha sido mas que dejar cuidados, penas, y desabrimientos, y abrazar la gloria, contento, y paz?

7 Por ventura, no loy vueltra deudora, y Vos mi acreedor, Jesus mio, en lo mismo que yo he obrado? Por ventura, no es mas lo que Vos me disteis, que no lo que yo degé? Por ventura solté yo mas que un poco de vanidad embarazosa, quando Vos disteis á mi alma gozo, contento, alegria? Ay Jesus, y Señor mio, quien tuviera mucho mas que daros, no para que Vos me diesseis por ello lo que acostumbra vuestro poder, querer, y saber; sino para daroslo, y dejarlo solo por vuestro amor, y por Vos! Y no solo no me debeis, Bien mio, lo que he dejado, fino que el mismo dejarlo os lo debo todo á Vos. ¿Pues cómo pudiera yo dejarlo, si Vos al dejarlo me huvierais dejado á mí? No tengo mas vida, Jesus mio, de aquella que Vos me dais. No hay virtud en mí, si Vos no la poneis, y la sustentais, y la defendeis de mí. No tiene el tiesto las flores, si no las planta, y las riega la mano del hortelano. Estiercossoy, un poco de tierra soy; Vos Hortelano Divino, poneis lo que quereis en mi alma: Vos lo plantais, lo regais, y lo que es mas, dais la virtud interior para que crezca en el alma. Vos sois d'alma de mi alma, y como aníma al cuerpo mi alma, Vos, Dios mio, animais con vuestra gracia á mi alma. No tiene mi alma mas vida, que aquella que Vos le dais. Governad mi alma, Señor. O, nunca salgais de mi alma! Ayudadme, amparadme, favorecedme, dulce Jesus de

mi alma, que no puedo tolerar cosa alguna en que os controlerar ofenda, ni dejar de desear todo aquello en que os agrada mi alma.



## CAPITULO XXIII.

CONSUELA EL SEÑOR A PHILOTEA, Y ELLA CON dulcissimas razones manisiesta el amor que abrasa á su alma.

Inguna cosa es mas cierta en esta vida, que estár muy cerca el Señor de aquellos que le llaman, y le invocan; y assi apenas Philotéa acabó sus tristes que jas, quando manifestandose su Maestro soberano, le dijo: ¿Qué penas, y sentimientos son essos

que te assigen, Philotéa? Qué trage es este tan desigual al que antes tanto amabas, y trahias? Donde están las galas que te adornaban? Cómo has dejado en mi ausencia lo que rehusaste dejar suertemente en mi presencia? Quien te despojó de aquellos ricos vestidos, y te ha dado essa tunica deslucida, humilde, y pobre? Quien ha podido contigo mas que Yo? Persuadida de mí te negaste á dejar tus galas, y tus riquezas; y ahora sin mi persuasion las has dejado, despreciado, pisado, y desnudadote de ellas, y re abrazaste, y vestiste de pobreza. Quien ha hecho este despojo? Quien esta transformacion? Quieres ahora, Philotéa, dejar la Cruz? Quieres bolverse con tus hermanas al mundo? Quieres trocar lo amargo por lo suave? Lo penoso por lo alegre, y lo gustoso?

- 2 Ay, Señor! respondió la enamorada Philotéa, quien tendrá suerzas para dejaros, y quien puede negarse ciega á seguiros! O, qué otra vida es esta, Jesus mio, de lo que antes me assigia! O, cómo me alumbra otra luz, y me abrasa otro calor! O, cómo veo, Dios mio, los pasados devanéos! O, cómo llora, y siente mi alma haber tardado á seguiros, y muere de pena de haber retardado el adoraros! Tarde os conoci, dulce Bien mio, tarde os conoci, alegria de las almas, tarde os conoci, hermosura antigua, y nueva. No se cuente en el tiempo, el tiempo en que no os segui, quanto menos, quanto mas el tiempo en que os osendi.
- que jas fon estas, preguntais, dulce Bien mio? Qué que jas han de ser, sino los esectos amorosos que me asligen, y me aque jan? Qué que jas, sino suspiros de las heridas, que siente mi amoroso corazon llagado por vuestro amor? Qué que jas, sino llamas

4 Y quien me habia de despojan propietaria, y loca de mis necias vanidades, sino esse divino amor? Quien, sino vuestra pul reza desinudar de mi impurezar Qué otro amor, que otro poder, qué otro mano podia rendir, y despedir, y destetrar mi propiet dad, y mi amor engañoso, eidgo, y vano, sino essa dulce mis no? Qué otro poder, sino essa vuestra caridad? Lo que no prodisteis Vos, dulce Bien mio y pudo, acabó, y venció vuestro amor, porque es (si assi lo puedo decir) vuestro amor mas podos roso que Vos. Pero bien puedo decirlo, pues siempre obra con Vos vuestro amor, y sois Vos el mismo amor, y nunca os mos trais tan poderdo, como quando enamorado.

Entró vuestroamor adentro, y pudo mas desde adentro, que de aspera, porque halló menos resistencia adentro. Ganasse teis la sortaleza, y castillo de mi rerrible dureza, y habiendo entrado el dulce, y suerte Conquistador en la plaza, no ha podido resistirse el corazon cautivo; y aprisionado, y assi obedece zendido. Antes, Jesus mio, persuadiais por asuera, ahora y a la eloquencia habla, y persuade allá dentro. Introdugisteis el dulce suego en el alma, abrasais la casa por el interior; y no han de salir las llamas por las ventanas? Cómo era posible traher el poso de los vestidos vanissimos; con tan ardiente calor? Vuestro amor me ha despojado, Jesus mio; vuestro amor me ha despojado questro amor me ha vestido de lo pobre; vuestro amor me ha salteado en el camino, y robado los vestidos, el alma, y el corazon.

6 ¿Y cómo me preguntais, Jesus mio, si quiero dejar la Cruz? Por qué no me preguntais primero, si quiero dejar la vida ? Yo dejar la Cruz, Señor, que es todo mi consuelo, y alegria? Yo dejar la Cruz, que es todo mi alivio, mi socorro, y mi remedio? Yo dejar la Cruz que Vos amasteis, y tragisteis, y ni rogado, que la dejasseis, y os creerían, la dejasteis? (a) Yo dejar la Cruz, que es la canal por donde vino el amor de Vos á mi corazon? Yo dejar la Cruz, que es la prenda mas segura de mi esperanza, mas poderosa de mi sé, mas ardiente de mi amor?

Primero me falte, Jesus mio, la vida, que no la Cruz. Escoged de mí, Jesus mio, todo lo que Vos quisiereis, mas no me quiteis la Cruz. Como me degeis la Cruz, llevadme allá el corazon, y si no me lo llevais, aqui en la Cruz con Vos, Jesus mio, lo hallareis.

7 Ni el Ciclo, ni la tierra, ni lo alto, ni lo grande, ni lo rico, ni lo poderoso, ni lo dulce, ni quantos deleytes, recreaciones, contentos, gustos, grandezas, riquezas hay en el mundo, alegran como la Cruz. Su amargura es mas dulce, que no la misma dulzura: sus penas son mas suaves que la misma suavidad: sus tormentos consuelan, y alegran mas que no los mismos contentos; á todo, Señor, me niego, sino á Vos, y á vuestra Cruz.

8 ¿Y tambien me preguntais; dulce Jesus, si quiero irme al mundo con mis hermanas? Adonde iré, Jesus mio, que tienes palabras de vida eterna? (b) Adonde iré, si dejo la gloria por las espaldas? Adonde iré, si os dejo, dulce Jesus? Adonde iré desdichada, sino á la muerte, si dejo á la misma vida? Ay Jesus mio, quien ha de saber dejaros, herida de vuestro amor! Qué dulcemente preguntais, Dios mio, lo que sabeis! Prendais, Jesus mio, y prendeis mi corazon, y luego preguntais, si quiero irme? Adonde tengo de ir, mi Jesus, sin corazon? Adonde iré Jesus mio, sin Jesus?

dado mas fuerte á la cadena, y los grillos, preguntais si quieno irme? Parece que habiais de preguntar, Dios mio, si puedo irme? Ni puedo irme, mi Jesus, ni quiero irme. No puedo
irme, sino vais conmigo Vos. No puedo irme al mundo, porque yá vuestro amor parece que me ha quitado la facultad de
dejaros. Ni quiero irme, porque yá mi corazon, ni quiere, ni
desea, ni pretende, sino adoraros en Cruz.

. (b) Domine, ad quem ibimus? verba vita aterna habes. Joann. 6. v. 69.



#### CAPITULO XXIV.

RESPONDE, Y CORRESPONDE EL SEÑOR A LAS finezas de Philotéa, y la anima con que está cerca la Corona.

ON grande gozo estaba oyendo, y viendo el Maestro soberano las finezas, y ardientes razones de la amante Philotéa, yá enamorada discipula de la Cruz, quando interrumpiendola, la dijo: ¿Vés, Philotéa, como se engañan, y pierden, todos

aquellos que no se sian de mí? Vés como es dulce, suave, y alegre el camino de la Cruz? Vés como esta corteza exterior, oculta una dulzura suavissima interior, y superior? Mira ahora que
engañada discurrias, quando tantos argumentos hacias contra la
Cruz. Señor, dijo Philotéa, entonces hablaba como quien, ni
veía, ni sabia, ni entendia que era Cruz, ciega, ignorante, y
perdida: ahora veo, y he tocado con las manos su virtud. Yá
no parece que abrazo este misterio, porque lo creo, sino porque
lo veo, y practicamente se ha introducido en mi alma.

Prosigue, pues, Philotéa, dijo el Señor, y cree, que está cerca tu corona. La vida es breve, y vá volando á la muerte. Yá desco que tengan gloriolo premio tus penas. Camina ahora que tienes luz antes que lleguen, acabandose el vivir, las tinieblas del morir. Espera, Philotéa, que à la luz, y à la Cruz, y à la vida, y al empleo de servirme, ha de seguirse la corona de gozarme. Quantos pasos vás dando con la Cruz sobre los hombros, buscandome, y sirviendome, y siguiendome, tantas jornadas haces, y tanto mas te acercas á la gloria, y la corona. Presto llega quien no para. Persevera Philotéa, que no ha de dár muchas vueltas el Sol al Cielo, y al fuelo, que no goces del premio, y la corona en el Cielo, de aquello que por mí has padecido en la tierra. Si antes te oprimia el peso de la Cruz, yá será tu alivio, y ligereza la Cruz. Consumirá el fuego de mi amor las humedades que quedan en tí de tí, y con esso se consumirán tambien las del peso de la Cruz. Vés essa agilidad, y ligereza, y aliento, y fortaleza que te aníma; todo nace de que mi amor ha aligerado la Cruz, enjugando la humedad que en sí tenia, y essa dependia de estár tucorazon tan pesado, y cargado de deseos. Con lo que quito del

Sss

Tom. VI.

peso en vosotros, y con lo que mi amor despide de vuestro amor,

aligero Yo la Cruz.

Porque vuestro propio amor quita las suerzas, y debilita el sujeto, y sin ellas os parece pesadissima; pero mi amor, quitando essas propiedades, y ocupando su lugar, cria suerzas, y valor, constancia, y perseverancia, y con esso pesa nada la Cruz. Cada dia, Philotéa, mas, y mas andarás, porque cada dia mas, y mas amarás. Serán menores tus penas, porque cada dia será mas encendido tu amor. Llegarás, Philotéa, á desear padecer, porque llegarás á tener por amar el padecer. Muy raros son los que han llegado á la eminencia de este monte, donde corren los ayres dulcissimos del amor, que hayan dejado mi amor. Raros son los que llegan á enfermar de esta dolencia, que no mueran dulcissimamente de ella. Raros vuelven á los amores mundanos, que hayan gustado de los amores divinos. Y digo raros, y no todos, Philotéa, porque temas, y te humilles, viendo que puedes caer.

Digo raros, porque procures ser de los muchos, y tiembles ser de los pocos. Digo raros, porque siempre obres, y vivas con dependencia de mí, y que andes, y camines entre el temor, y esperanza, asida muy fuertemente de mí. Porque assi como son raros los que se salvan, respecto de aquellos que se condenan, pues son muchos los llamados, y pocos los escogidos; (2) assi en llegando á dár Yo á las almas sentimientos, y afectos dulces de amor, caminando en Cruz con Cruz, y amando siempre la Cruz, son raros los que la dejan, y muchos los que se salvan. Pero assi como deben temer los pocos escogidos de mi vocacion el caer en esta vida, y que no vengan á ser de los muchos no escogidos, aunque su fueron como los otros llamados; han de temer, y recelar los escogidos de mi amor, el que no vengan á ser de aquellos, que negados á mi amor habiendolo yá tenido, siendo llamados, no fueron por sus culpas escogidos.

Y assi, persevera, teme, y ama, Philotéa, camina con pasos puros, y santos, sigueme, y sirveme con amor, y temor reverencial, muy cerca está tu corona, no es poco lo que hasandado, treinta veces ha dado su buelta el Sol, alegrando entrambos Polos en este tiempo, que te parece tan breve, y por aquiverás quan dulce, y suave es el trato interior de Dios: y dicho esto desapareció el Señor.

(a) Malti enim sunt vocati, panci vere electi. Matth. 20. v. 16.

## CAPITULO XXV.

PROSIGUE PHILOTEA SU CAMINO, PADECIENDO grandes ansias, y penas con el amor.

Uedó absorta, y suspensa Philotéa, y admirada de que huviesse corrido tanto tiempo en las interlocuciones con su amado, quando ella juzgaba, que no habia sido de treinta dias la distancia que midió; bolviendo al Cielo los ojos, dijo. O Dios

mio, y qué varata dais la gloria de serviros, y adoraros, y con ella la de gozaros, y veros! Quereis, Piedad infinita, que sea eterno el gozar, brevissimo el padecer. Amais de manera á vuestras almas, que las haceis muy breve lo transitorio, é inacabable lo eterno. A dos pasos de penar muy levemente, poneis la corona de gozar eternamente. Pero apenas, dijo esto Philotéa, quando comenzó á sentir inslamarse su alma en ardentissimo amor, y con él secretamente venia envuelto un fortissimo dolor de la ausencia de su bien, que poco antes se ausentó de su presencia, y creciendo el sentimiento, al paso que iba creciendo el amor, iba creciendo el dolor, y la pena, y el tormento, y sin poder contenerse, ni tolerar tal dolor, y tal amor, resuelta en lagrimas, y suspiros, decia:

¿Adonde, Señor, os fuisteis, y me dejasteis? Por qué dejais á quien os ama, y adora, quando es tal vuestra piedad, que buscais á quien os hiere, y ofende? Buscoos yo, y dejaisme Vos? Dejais heridas las almas, y luego os escondeis de ellas? Arrojais el fuego á los corazones, y os ocultais fugitivo, como si fuera delito? Qué mas pudiera yo hacer, Jesus mio, al ofenderos, que Vos al herirme á mí? Ay gloria mia! Ay luz eterna! Ay fuego, que luces, ardes, y alumbras, y abraías, y no consumes, y dulcemente atormentas! Ay fuego, que me flechas con tus rayos, y centellas, y te unes con la herida! No parece que sois la flecha, ni el flechador, sino la herida, dulce Jesus de mi alma. Assi se junta la herida con la sacta, la sacta con la mano, que causa la dulce herida! Ay herida! Ay llaga, que matas quando dás vida! Ay vida, que quando dás vida matas! Jelus mio, qué veneno introducis con el amor en las almas, quando assi las heris, y las flechais?

Tom. VI.

- 3 Qué amor es este, que está lleno de dolor? Qué dolores este, que regala quando está hiriendo de amor? O amor de mi Esposo soberano, y celestial! No sé si te llame amor, ó dolor. No cres dolor, porque regalas, deleytas, y recreas, y enamoras. No eres amor, pues que me hieres, y me atormentas, y matas. Eres amor, pues que enamoras, y alegras. Eres dolor, pues me asliges, y maltratas. Pero hay, Señor, qué deliquios, ó delirios son estos del corazon que os adora? Qué efectos son eltos de vuestra ausencia, que solicitan llorando, penando, y amando vuestra presencia? Por qué os fuisteis, Jesus mio? Es acaso, porque yo ingrata, y dura, y ciega tantas veces os degé? Es acaso, porque mis culpas solicitaron mi rusna, y vuestra ausencia? Si mis culpas, Jesus mio, os ofendieron, yá mis suspiros os llaman. Yá pide mi amor, yá solicitan mis penas en vueltra dulce venida el alivio á fu dolor.
- 4 Quando os negasteis, ó Medico celestial, á los enfermos que os llaman, y mas quando están heridos de mortales accidentes? Herida estoy de culpas, y de dolor, y de amor. Nunca mas seguro os tengo, Misericordia infinita, que quando os he menelter. Nunca mas pronto vuestro socorro, que quando lo pide el necesitado. Señor, venid, que me muero por haberos ofendido, Señor, venid, que me muero por vér presente al que mi alma adora ausente. De dos enfermedades herida os llamo, medicina de las almas, de amor, y culpas; venga á curar á las culpas vueltra gracia, y al amor vuestra presencia.
- ¿Será mas, Jesus mio, estando Vos en la tierra, venir en ella á curarme, que fue bajar desde el Cielo á redimirme? Será mas, que me cure ahora vuestra piedad, que redimirme vuestra vida, vuestra Sangre, y vuestra Muerte? Será mas pulsar, y curar el alma, que dár la vida por ella? Al tiempo que os ofendia me redimiais, y ahora que os llamo no me vendreis á curar? Es mas aplicar la medicina, que actuarla con vuestras penas, y vuestra Sangre en la Cruz? Será mas amor de las criaturas venir llamado, y amado, que enojado, y ofendido? Yo sé, que me bulcasteis muchas veces, quando yo huía de Vos, ¿por qué no ahora que tan tiernamente os llamo, y tan fuertemente clamo, y tan dulcemente os amo.
- Mas ay de mil si el haber obrado can cruel al ofenderos, y tan tibia al adoraros, os lacó de mi presencia, y solicitó esta

ausencia! Ay de mí! si el ser ingrata sobre tantos beneficios os ha ausentado mí. Ay de mí, que os ofendí! Ay de mí, que no os serví! Ay de mí, porque os perdí! Ay de mí, ingrata á tan altos beneficios! Quien nunca huviera nacido al ofenderos, bien mio! Quien siempre huviera vivido al adoraros, y amaros!

Mas ay, Señor, que este yá es otro dolor! Y este dolor es tanto mas intolerable, y sensible, quando lo hace mas agudo, y penetrante mi amor. Que á essa bondad ofendi! Que yo soy aquella, que tantas veces herí, y maltraté, y crucifiqué á mi mismo Redentor! Por qué agravios, gloria mia? Por qué ofensas? Por qué excelos? Por el excelo de amarme? Por qué me criasteis, Jesus mio? Por qué me llamasteis, sufristeis, y redimisteis? Qué este corazon que ahora os adora, bien de mi alma, este mismo ha sido vuestro enemigo? Qué este mismo corazon, este mismo que ha recibido de Vos tan grandes bienes, tanta piedad, y misericordia, fue tan cruel, y tan ingrato con Vos? O Bondad soberana, y celestial! Este sí que es dolor, que excede á todo dolor. Esta sí que es Cruz, eterno Salvador mio, no la que traygo en los hombros, sino esta que tengo clavada de parte á parte enmedio del corazon. Estas sí que son espinas, y no las que estoy pilando, sino las que por el corazon me sacan sangre del alma. Esta sí que es pena, y no la que causa mi pobreza, y desnudéz.

No vengais, Jelus mio, no vengais á vér una criatura tan ingrata. Huid, Jesus mio, de quien assi os ofendió. Huid de quien tantas veces huyó infamemente de Vos. No es justo que busqueis ingratitudes, quando tantas finezas os buscan, y solicitan. No deis los pasos á los perdidos que están pidiendo los justos. Aborreciendome á mí, me pongo de vuestra parte, y mi amor condena á mi ingratitud. No vengais, castigad, eterpo Bien, con la ausencia á quien con sus culpas, se hizo indig-

na de essa divina presencia.

Pero ay, Señor, esto dice la justicia, y la razon; pero qué dice el amor? Qué dice vuestra piedad? Qué dice essa caridad sobre infinita? Cómo podré, Jesus mio, vivir ausente de Vos? Cómo podria el cuerpo vivir, sino le animasse su alma? Cómo el alma, sino le anima su vida? Jesus mio, qué sois Vos, sino alma de mi alma, sino vida de mi vida? Por quantos caminos os buscaren mis suspiros, por tantos me habeis de oír, y buscar: sí por herida de amor, Dios mio, busqueme vuestro consuelo, y si de

## PEREGRINACION DE PHILOTEA

culpas, essa infinita piedad, si por tiernamente amante, essa caridad enamorada, y ardiente.

#### CAPITULO XXVI.

CRIA GRANDE ABORRECIMIENTO DE SI PHILOTEA; crece el amor, y se pone una corona de espinas en la cabeza.



Aminaba Philotéa, y subia por la eminencia del monte, rompiendo el ayre con muy ardientes sufpiros, llena de penas inumerables, aunque dulces, acervissimas. Porque unas veces con los sentimientos del amor, yá su vista ponderaba el haber ofen-

dido tal bondad, y misericordia; otras la misma misericordia, y perdon, causaban mayor la herida, de haber ofendido tal, y tan grande bondad. No apartaba la vista de sí, y de Dios: de sí, para llorar lo ofendido, de Dios, para adorar, y servir lo perdonado. Era esta Cruz de sus culpas mucho mas pesada, que la que trahia en los hombros, y no me admiro, porque la trahia en lo intimo de su alma.

- 2 A esta pena se anadia orra no menor, que era el ansia enamorada que tenia, de servir tan altas misericordias, y de penar, y padecer por quien le libró de tan terribles miserias, y lo que es mas, de padecer por el que padeció, y murió, y las tomó sobre sí. Todo quanto hacia por agradar al Señor, le parecia ligerissimo, y levissimo; porque eran los deseos de su amor, y las obras de sus suerzas. Esta era tambien otra Cruz penosissima, y gravissima, no llegar la egecucion á todo aquello que le pedia el amor.
- 3 Pasaba de ahi, viendose que sue tan poderosa al errar, y tan slaca al merecer, con que el deseo de penar, y perseguirse, no penando todo lo que deseaba, era tambien dolorissima Cruz. De esta suerte caminó largas jornadas, llorando, penando, amando, y deseando amar mas, y llorar mas, y penar mas, siendo quien le atormentaba el amor, y sus deseos: aquel con darle sentimientos, y motivos á las penas; y estos con arrojarla á buscar con ella la posesson.
- 4 Caminando, pues, un dia por una senda estrechissima, vió sobre un peñasco duro una corona de espinas, toda ella tegida de puntas suertes, y agudas, y con el ansia mortal que tenia

511

de padecer por su amor, y amar para padecer, acordandose de la que ciñeron al Señor en su pasion dolorosa, y de que le habia dicho, que se animasse, que estaba cerca la Corona, juzgando ella, que esta era la anunciada, y prometida, y mas propia de sus culpas, la tomó con gran servor, y valor, y como si su cabeza suera de un pedazo de peñasco, de donde la levantó, se la sijó en sus delicadas sienes, y entrando por ellas, penetrando las espinas, brotó la sangre por todas partes, bañó su rostro, sus hombros, y sus cabellos, y al tomarla, y al ponerla, dijo con admirable servor, y notable sentimiento:

. 5 Esta es, Señor, la corona de espinas que merecen mis pecados, y no merezco traher, porque la tragisteis Vos. Esta es la que me habeis anunciado, esta es la que me habeis prometido. Esta es, Jesus mio, la corona que mas amo, porque es de tormento, y pena. Pues la del Cielo, y la gloria, cómo es posible, que yo llena de tantas maldades, pueda esperarla, si no la dá muy dada vuestra Piedad? Alsi, Dios mio, castigo mis devanéos, pensamientos, y locuras, justo es, que padezca la cacabeza lo que pecó la cabeza. En ella revolví locas imaginaciones; atormenten las espinas á la que produjo para atormentaros, y ofenderos, Bien mio, tantas espinas. ¿Quantas veces, Jesus mio, os formé yo la dolorola corona? Quantas veces heri vuestras sienes, y Cabeza con lo milmo que rebolvia en la mia? Padezca pena, dolor, y tormento, la que tantos gustos rebolvia contra Vos. Pague en penas lo que pecó en vanidades. Pague en penas lo que merecen sus culpas: pague en espinas tan locas, y necias rosas. Esta sangre que ofrecen estas heridas, ofrezco, Jesus mio, á vuestra Sangre, estas penas á essas penas. De esta suer-

los hombros, y su corona de espinas, proseguia su camino Philotéa.



## CAPITULO XXVII.

VUELVE EL SEÑOR A VISITAR A PHILOTEA, y tienen una interlocucion muy dulce, y enamorada.



SSI confuela el Señor en las tribulaciones del cuerpo á los que siguen su Cruz, como los alivia, y recrea en las del alma, y mucho mas quando el amor gobierna la voluntad, y esta abraza, y egecuta acciones heroycas en su servicio. Assi sucedió

á la valerosa enamorada, y constante, Philotéa, á la qual, despues de haber corrido por la aspereza de aquel monte muy dilatadas jornadas, siempre amando, y padeciendo servorosa, y humilde, en esperanza, en caridad, y en silencio, se le manisestó su Maestro soberano, y la dijo:

- Qué corona es essa, Philotéa, que está ciñendo tus sienes? Qué espinas essas, que atormentan tu cabeza? Quien te ha puesto la corona antes de haber acabado de vencer en la peléa? La corona se dá despues de haber peleado, y vencido, no quando se está peleando. Y como, Philotéa, puedes tolerar essos dolores? Cómo sufrir tu cabeza delicada tan penetrantes heridas? No eres tu la que apetecias las rosas para el cabello, la res, y los claveles? Cómo yá son las slores pe sos claveles, y las rosas son espinas? Quien de ladado al penar? Quien sue aquel que te coror do tanto apeteciste ser coronada de slores?
- y Viendo presente á su amado, y Sob téa, le dijo: Ay Señor, y cómo sabeis ' agresor de este exceso, si puede haberlo os adora por Vos! Quien, Jesus mio, sin' podia atormentar mi cabeza? Quien atquien atormenta como á ellas el corazon? En mi callas espinas que hieren á mi cabeza, y el dolor de haberos ouch dido, lo trassadé del corazon á las sienes. Hicieronse los sentimientos espinas, y los que eran tormento en el corazon, formaron corona de la cabeza.
- 4 No me he coronado, Jesus mio, y bien de mi alma, como fuerte, y victoriosa, sino que me he castigado, por haber sido tantas veces slaca, cobarde, y vencida. No es corona la que veis,

dul-

dulce Jesus de mi vida, sino castigo de mis maldades. Pago en espinas lo que mi vanidad, y locura pecó en rosas. Aquellas castigan á estas, si yá no son padeciendose por Vos, mas rosas que las rosas, mis espinas. Si es gloria el penar por Vos, Jesus mio, esta es corona de rosas, y no de espinas; y aquellas rosas, que tan neciamente amaba, eran las verdaderas espinas, y no rosas. Esso mas os debo yo, ó Amor eterno! Haber hecho una corona de rosas, quando la elegí de espinas, porque la que era espinas al elegirla, es de rosas al traherla, porque la traygo por Vos.

o Jesus mio, quien tragera sobre si toda vuestra sacratissima Pasion, para dár satisfaccion á mi amor, y somento, y mas campo á mi dolor, y á mis penas! Quien pudiera á las espinas, que coronan mas que hieren mi cabeza, añadir los duros clavos, que clavaron vuestros pies, y á estas heridas, quantas llagas padecisteis Vos por mí! Por ventura esto es algo, Jesus mio, padeciendolo por Vos? Nada es esto padecido por tal amante, y amado, quando lo pesa, y califica la obligacion, y el amora ¿La merced que Vos me haceis, Jesus mio, de querer, y permitir, que os adore, puede pagarse con tan moderadas penas? Faltan penas, Jesus mio, para atormentar al cuerpo, si ha de ser al paso, y al peso que os debe, y os ama el alma?

No son grandes, dulce Bien, y consuelo de mi vida, las ridas de las sienes; las grandes, y las penetrantes están en el razon. Ay Jesus mio! qué de espinas, qué de clavos, qué de echas, qué de lanzas me están hiriendo de amor! Muero herida on el ansia de serviros, muero herida con la pena de osenderos, nuero herida, dulce Bien, con deseo de gozaros. Poco siento, esus mio, las heridas de acá suera, con el suego que me está, rasando adentro, siempre el mayor despide al menor dolora dece tanto mi corazon, vaso corto, y congojoso con el ardor se hay en él, que sino lo dilatais, dulce Bien, dulce Señor, ulce Amor, ha de quebrarse de amor, mucho mas que de dolora

7 ¿Qué suego es este, ó eterno Bien de las almas, que introducis en las almas? Por una parte quema, abrasa, mata, como si suera muchissimo; y por otra, siempre parece poquissimo. Pareceme, bien de mi alma, que me abraso en vuestro amor, y, siendo assi, estoy llorando las tibiezas de mi amor. Qué cierto es, que os ama poco quien mucho os ama, Señor, pues no le ama como debe, quien ama mucho á su Dios; solo le ama como de-

Tom. VI.

## PEREGRINACION DE PHILOTEA

be aquel que todo, y del todo le ama. Amar mucho, es amar con limitaciones. No quiero yo amaros mucho, Jesus mio, quiero amaros todo, y del todo, y en todo, sin que tenga termino alguno mi amor.

## CAPITULO XXVIII.

PREGUNTA EL SENOR A PHILOTEA, QUIEN LE DIO valor para ponerse la Corona de espinas, y de donde le ha crecido aquel amor? Le responde, y pide muerte de Cruz.

Staba oyendo, y mirando la eterna Sabiduría aquel trofeo de su Bondad infinita, viendo tales sinezas en Philotéa, tal sentir, tal adorar, tal amar, y assi la dijo: ¿De donde han venido, Philotéa, essos dulces sentimientos? De donde esse ardiente

amor? Por donde entró el fuego á abrasarte? Y quien venció, y encendió, y rindió á tu duro corazon? Quien echó de tí lo humano, y puso en tí lo divino? Quien te ha enseñado esse lenguage dulce, y suave de amor? En donde hallaste el valor, para ceñirte, y coronarte de espinas? Quien en tí ha solicitado anhelar, y desear en todo mi imitacion? De donde te ha venido hacer amistad tan estrecha con las penas, y preferirlas á todos los gustos, y deleytes de la vida? De donde tener por vida la muerte, y á la muerte amarla mas que á la vida?

2 En donde pude hallar, respondió Philotéa, Jesus mio, tanto bien, tanto consuelo, tanto gozo, tanta gloria? Donde estas rosas, que yá no las llamo espinas, y estas espinas yá rosas, sino en el jardin florido, y suave de la Cruz? Vuestra Cruz es, Jesus mio, quien las cria, las produce, las conserva, las ricga, las comunica. Vuestra Cruz es el origen de mis bienes. Vuestra Cruz es el remedio, y reparo de mis males. Vuestra Cruz es mi guia, mi luz, mi gozo, mi consuelo, y alegria.

yerdadero Arbol de vida! O Arbol, que tu solo bastas á hacer á este mundo Parasso! O Arbol santo, que no produces como los otros, solo un genero de fruta; sino aquella, que comida dá vida, y eterna vida! En tí, Arbol frondoso, santo, y hermoso, de tí, y en tus dulcissimas ramas se cria la caridad, la fé, la es-

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XXVIII. 515

peranza, la obediencia, y humildad, la castidad, la penitencia, constancia, y perseverancia. De tí, como si tu lo sueras, no el arbol del Parasso, sino todo el Parasso, salen quatro rios caudalosos de todo genero de virtudes, que riegan toda la tierra. Justamente honran tus estremos las quatro partes del mundo con quatro rayos de luz, que despides de tí misma, al Septentrion, y Mediodia los dos, y los otros al Oriente, y al Poniente, porque alumbren tus luces á todo el mundo.

Leño santo, nunca tu faltes de mí: Leño santo, nunca yo falte de tí, contigo viva, y en tí, contigo muera, y en tí. Dulce Jesus de mi vida, que tanto amasteis la Cruz, y en ella manifestasteis mas vuestro amor, que en otra parte: Crucificado Bien mio, cuyo contacto sagrado dió su virtud á la Cruz; si algo he padecido por Vos, os suplico, (mas no por esso, Señor, que es nada lo padecido) sino por lo infinito que padecisteis por mí: por aquella Cruz sagrada original, que tue Ara, y Altar de nuestro remedio, en la qual os desposasteis, Jesus mio, con vuestra Esposa la Iglesia, rindiendo, y dando á vuestro Padre la vida por nuestra vida, y el alma por nuestras almas: y por aquella Cruz penosissima que padeció vuestra Madre al pie de la misma Cruz: y por la Cruz que han padecido los Santos, penando, adorando, y siguiendo, y muriendo en vuestra Cruz; os suplico, Jesus mio, que muera yo en este dichoso Leño, que muera en Cruz, que muera crucificada por Vos. No me falte, Jesus mio, al morir, este adorado madero, á quien debo todo mi bien al vivir. A él debo, ó Bien eterno, el seguiros, á él le deba, ó eterno Bien, el gozaros. La Cruz me ha sido compañia, socorro, y remedio en esta vida; sea mi gozo, y mi corona en la muerte. Al mundo degé, Jesus mio, por la Cruz para adoraros. A la Cruz debo los bienes de gracia; deba



á la Cruz, Dios mio, los de la gloria.

#### CAPITULO XXIX.

CONCEDE EL SEÑOR A PHILOTEA SU PETICION, y la previene para morir en Cruz, y ella alegre está cantando sus alabanzas.

O pudo aquel amor infinito, ni quiso negarse à esta amante peticion de Philotéa, y disponiendo su providencia inesable dejar entre otros muchos este troséo en el monte santissimo de la Cruz, la respondió: Justo es, Philotéa, concederte lo que

pides, pues á nadie negué mi Cruz, si dignamente la pide, y con encendido amor la solicita de mí. Yo te concedo este bien. En Cruz viviste, quiero que mueras en Cruz. Tu amor, y tu constancia, por mi gracia te han conseguido esta gracia. Yá ha llegado, Philotéa, el sin de tu peregrinacion; yá es tiempo de coronarte, y hacer slores de eterno olor tus espinas. Mañana en lo alto de este monte has de ser crucisticada. En la Cruz que viviste has de morir. Quiero que me dés el alma en Cruz, pues en Cruz me amaste, me seguiste, y me serviste. Mañana convocaré los suertes seguidores, dichosos pobladores de este monte, y verán como eres crucisticada, y muerta, y coronada á las manos de mi amor. Procura para entonces tener prevenido el animo á padecer lo que eliges, que Yo entretanto daré las ordenes convenientes, para disponer el teatro de tus glorias, y el troséo de mi Cruz.

- 2 Con profunda reverencia, y amor ardiente adoró Philotéa al Señor por tan gran bien, y entretanto que se llegaba el dichoso dia, al qual conspiraban las lineas de sus deseos, toda se ocupaba en dár gracias al Señor por esta singular gracia, y habiendose ido el Señor, cantando sus alabanzas, decia: O gloria! O bien eterno! Llegue el sin á que aspira mi esperanza. Venturosa sue la hora, Jesus mio, en que comencé el camino de la Cruz; dichosos los pasos que he dado, Gloria eterna, por seguiros, adoraros, y serviros.
- 3 Qué utiles tribulaciones, y qué dichosos trabajos! Es posible, Jesus mio, que me he de vér crucificada por Vos! Es posible, dulce Bien, que he de verme como Vos crucificada? Quien merece, Jesus mio, Gloria mia, Amor mio, tal favor? O Ange-

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XXIX. 517

les santos, que ministrais, y servis al bien de mi alma, dadme para ornamento, y vestidura nupcial en mis bodas este dia, toda vuestra prontitud al servir, y obedecer, y agradar á mi Señor. O Querubines! dadme vuestra inteligencia. O Serasines! dadme vuestro ardiente amor. Patriarcas, y Profetas soberanos, dadme aquella constante sé con que creisteis lo prometido de Dios. Apostoles santos, dadme la esperanza, y caridad con que encendisteis el mundo, y lo alumbrasteis con el suego, que os dió vuestro Maestro, y Redentor. Santos Martyres, dadme vuestra fortaleza. Santissimos Consesores, dadme de vuestra esperanza. Virgenes puras, y santas, vestidme vuestra pureza. O Virgen Santissima, y beatissima Maria, Madre de Dios, Madre de gracia, Madre de consolacion, vestid á esta vuestra esclava dignamente, para parecer en la presencia de vuestro Hijo Santo, y darle mañana el alma.

4 No tengo, Jesus mio, cosa mia, que llevar, y assi todo lo quiero pedir. Qué puedo yó llevar que sea mio, mi Jesus? Qué puede parecer mio en vuestra santa presencia? Qué tengo que no sea vuestro, Jesus mio? Si miro á los pasos que he dado por este monte, todos son vuestros, pues los debo á vuestra gracia. Si á las virtudes que he deseado egercitar, son vuestras, pues las debo á vuestros santos socorros. Esta corona de espinas Vos me la disteis, Señor, y el essuerzo para ponersa en las sienes. Esta pobre tunica, prevenida me la tuvo vuestra amorosa providencia; ni tengo, ni quiero, ni deseo cosa alguna en esta vida. Pobre, y del todo desasida de lo criado me hallo, para hallar á mi Señor; quiero pobre criatura, desnuda, y pobre buscar á mi Criador.

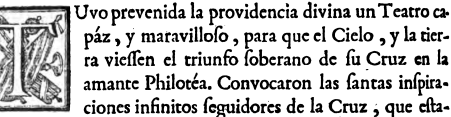
Solo tengo para ofreceros mi rendido corazon, ó Jesus mio: este es mio para darlo, y vuestro para tenerlo; pero tampoco es posible, Jesus mio, que pueda daros mi corazon, pues desde que los rayos de vuestro amor lo abrasaron, es mas vuestro que no mio. Solo os puedo dár, Gloria mia, los descos de serviros, de adoraros, y gozaros, y aun essos mismos Vos me los disteis, Señor, que si assi no suera, nunca los tuviera yo. Assimismo puedo daros, y ofreceros, dulce Bien, la ansia grande que tengo de morir por Vos en Cruz, y de que corra con velocidad el tiempo, y me lleve con toda prisa á la muerte, porque esta vida es mi muerte, y aquella muerte es mi vida. Acabese el dia de hoy, que es de esperanza, y llegue yá el de mañana, que

## 518 PEREGRINACION DE PHILOTEA

es de eterna posession. Dad nuevas alas al tiempo, Jesus mio, porque se acabe mi tiempo, y se comience vuestro tiempo. Acabese el tiempo de poderos ofender, comience el tiempo de haberos para siempre de gozar. O tiempo peligroso en que os podemos perder! O dichoso dia aquel que hace termino á las noches, y los dias, y es principio de eterno dia sin noche!

#### CAPITULO XXX.

DESCRIBESE EL TEATRO EN QUE PHILOTEA padeciò, y gozó dichosa muerte de Cruz, y entra en él.



ban repartidos por aquel dichoso monte. Todos trahian sus Cruces en las manos, ó en los hombros, ó en los pechos, y lo que es mas estimable, en medio del corazon. Entraron en una plaza capacissima, alfombrada, y matizada de flores, y se fueron assentando con grande orden en las gradas que estaban yá prevenidas con alta disposicion. No sue necesario que al entrar, ni assistir á este venerable acto, se solicitasse con clarines el silencio, ó la atencion; porque todo esse cuidado sobraba en la modestia rarissima con que se vive en el monte santissimo de la Cruz. Hallabale assentado el Amor Divino en un Trono de diamantes, y rubíes finissimos de caridad encendida, y perseverante, dando envidia su hermosura á la de los Scrafines, con una Cruz en la mano, que le servia de Cetro, y una Corona en la otra, acompanado de inumerables ministros, que habian de serlo de la pasion deseada de la amante Philotéa, que se llamaban deseos, y egecuciones.

2 Muy cerca del Trono del Amor Divino, y enmedio de aquel hermosissimo teatro, se levantaba con moderada eminencia otro trono cubierto muy ricamente con un genero de alsombras preciosissimas, que llamaban del consuelo. En lo mas alto de aquella breve eminencia, á la qual hacian gradas hermosas diversidad de virtudes, habia un espacio bastantemente capáz, para redear otras quatro gradas superiores á las otras, que llaman

humildad, resignacion, obediencia, y caridad. En medio de lo mas alto de este trono estaba abierto el assento de la Cruz, que alli habia de sijarse, para que pudiesse ser talamo dulce, y dicho-

fo de la tierna seguidora de la Cruz.

Llegó la hora de comenzarse las glorias de Philotéa, quando á mayor expectacion estuvo atento el numeroso concurso del Teatro, por reconocer, que si la Corte militante queria assistir á él, no quiso dejar de honrar este triunso del amor, y de la Cruz la triunsante; porque sobre aquella plaza hermosa parecieron subes claras, y llenas de resplandores, que despedian de sí luces de gracia, y bondad sobre todos los presentes. Vieronse en estas infinitos Angeles, Arcangeles, Querubines, Serasines, y ortas supremas inteligencias, las quales con inumerables Santos, y en Trono mas superior, la Reyna y Señora de los Angeles, y Santos, tomaron con grande orden sus lugares.

4 Estando esto prevenido, entró por una puerta, que llaman de la Victoria, Philotéa, y fuesse derechamente por la calle del Triunfo, á adorar en su Trono al Amor Divino, que alegre,

y gustoso la aguardaba.

No trahia en sí esta verdadera discipula de la Cruz, hija legitima de la pobreza evangelica, otras galas que su Cruz, su pobre tunica, y la corona de espinas, descalza, y en los hombros aquel sagrado Madero, hiriendo las puntas de la Corona á sus delicadas sienes: el cabello sin aliño, tendido por las espaladas: el rostro alegre, y hermoso, encendido con el divino calor, como un abrasado Serasin: sue cosa, sin duda alguna notable, que apenas puso los pies en la plaza, quando clavó los ojos en el Amor Divino, y sin mirar á otra parte, ni parar un instante con acelerados pasos, y como de enamorada, abrasada de sus rayos, se sue caminando á él, y llegando á aquellos pies benditissimo, besandolos, y regandolos con lagrimas de encen-

dida caridad, ofreció á ellos su alma, y su corazon.



#### CAPITULO XXXI.

CRUCIFICAN LOS MINISTROS DEL AMOR DIVINO á Philotéa, clavandola las manos, y los pies.

IEN pudo decirse en esta ilustre passon de Philotéa, teniendo los Ciudadanos del Cielo, y de la tierra, puestos los ojos en ella en aquel gloriosissimo teatro, lo que dijo el Apostol de las gentes, que somos espectaculo al mundo, á los Angeles, y hom-

bres; (a) y assi, con suma expectacion estaban entrambas Cortes, la Militante, y la Triunfante, aguardando lo que el Amor Divino hacia de Philotéa, quando con voz dulce, y agradable, la dijo: Tu, Philotéa, me has pedido que quieres morir en Cruz, y que deseas sea tu talamo la misma que ha sido tu guia, y tu compañia, y la que has trahido en tus hombros por mi amor. Yo te lo tengo ofrecido, pero porque estás á vista de lo criado, y, es bien que antes que egecute este decreto, ratisiques tu proposito; vuelvo á preguntarte, y te ordeno, que me digas, Philotéa, está estás en el mismo intento, y qué es la causa porque has escogido morir penando en la Cruz?

2 Entonces Philotéa con grandissima humildad, y reverencia respondió: Señor, estoy en el mismo intento, y proposito de morir por Vos en Cruz, y antes me falte la vida, que este deseo me falte. La causa porque he elegido morir por Vos en la Cruz, ó Amor eterno de mi alma, sois Vos. Muero de amor, y quiero morir de amor en donde yo hallé mi amor. A la Cruz debo mi amor, y en la Cruz quiero morir de amor por mi amor, pues en ella dió la vida por mi amor, el amor que anima á mi alma, y amor.

Mira Philotea, dijo el Amor Divino, que has de padecer en la Cruz sobre tus suerzas, y que es posible que sean mayores tus penas, que tu valor. Señor, respondió Philotéa, mis suerzas ha de darmelas la Cruz, y ella, y Vos sois el essuerzo de mis suerzas. Quien dió el amor, y el deseo de penar, dará las suerzas en el penar. Todo lo tengo, y lo consigo, Señor, si yo muero en Cruz, y os tengo con ella á Vos. Oído esto, mandó el Amor

## AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XXXI. 72.1

Divino á los santos deseos, y egecuciones, ministros esicaces de aquel martirio de amor, llevassen á Philotéa, no al lugar de su suplicio, sino ál Trono de su gloria, y talamo de su amor.

- 4 Caminaba con pasos alegres, y acelerados derramando tiernas lagrimas de gozo: llegó, y subió animosa las primeras escaleras. Antes de comenzar á subir las otras quatro, que guarnecian el lugar donde habia de sijarse la Cruz, al entregarla, y dejar la dulce carga en las manos de aquellos Ministros Santos de su martirio, dijo con rara, y admirable devocion: No te dejo, Leño santo, aunque te doy; te entrego para entregarme, te doy, para darme á tí, y darme de tal manera, que yá no pueda negarme, ni apartarme eternamente de tí.
- Fijaron los prontissimos Ministros la Cruz con grande seguridad, como los que inumerables veces habían egercitado este
  oficio. Dieron al santo Madero quatro taladros para que entrassen los clavos, con un barreno, y no de hierro (que anda ausente de aquel monte) sino de un metal fortissimo que llaman persecta disposicion. Para que pudiesse suna tabla proporcionada
  pusieron debajo del taladro de los pies una tabla proporcionada
  al intento, que se ilamaba esicacia de la gracia, sin la qual asseguran, que es imposible que esté pendiente en la Cruz el mas
  robusto, aunque se halle asido con mas escarpias, y clavos, que
  hay estrellas en el Cielo.
- Antes de dár Philotéa las espaldas, y el corazon á la Cruz, arrodillandole dijo en voz clara, animada de muy tierno lentimiento, oyendolo entrambas Cortes. ¡O dulce Leño! señal gloriosa donde padeció mi Redentor, y Maestro Soberano. Dios re salve Cruz preciosa, Arbol santo, Madero de vida ererna, Cedro superior à las estrellas, Laurêl, que de ti mismo haces corona á los mismos que te adoran, te siguen, y te sirven. Dios te salve Cruz preciosa. Recibe en tus brazos á esta esclava humilde de aquel Divino Maestro, que murió por mí en tus brazos. Tu recibiste la hermosura de los miembros de aquel celestial Señor, que en ti padeció por mí; comunicame tu à mí, para que muera por el, o Cruz santa, essa gracia, y hermosura. Yo consagro mi vida en tí, por aquel que su vida consagro en tí, por darme la eterna á mí, corta paga á tan gran deuda. O quien pudiera dár en tí, Cruz santa, igual satisfaccion! O Cruz admirable! O Cruz inefable! O Cruz verdaderamente amable, y amada tan tierna-Tom.VI. **Y**vv.

mente de mí! En tí, señal santa, sue redimida el alma. En tí quiso dár por mí á su Padre Eterno el alma, el Redentor de las almas. En tí, teatro de glorias, se contrajo esta deuda que consieso. En tí es justo que se pague. En tí murió de amor mi señor
por mí; justo es, que por mí señor muera yo de amor en tí. Aunque te doy las espaldas al ser crucificada, santo Leño en tí, por
aquel señor Divino, que á tí te dió las espaldas al ser crucificado
por mí; no te doy sino el pecho, el alma, y el corazon: los brazos te doy, ó Cruz santa, y en tí quiero me claven los pies, y
manos, para tenerte gloriosa señal, á tí mas estrechamente unida, mas suertemente abrazada, y que mis manos, y pies, y mi

alma nunca se aparten de tí.

Dicho esto se levantó Pfillotéa, y adorando el santo Leno, antes de darle los brazos, y las espaldas con aquel osculo santo, le ofreció el alma, y el corazon. Finalmente, puestos los pies en la tabla, subió con singular fortaleza. Dió sus brazos á los brazos de la Cruz, y quedó pendiente en ella, y apenas estuvo assi, quando de las manos, y los pies del Amor Divino salieron quatro rayos, si yá no cran quatro luceros clarissimos, que penetraron los pies, y manos de Philotéa. Dióle con ellos vivissimos sentimientos de su Passon dolorosa, y de las penas que atormentaron aquellas manos, y pies benditissimos, y aquel Cuerpo sacrosanto; pero estas penas, con set tan terribles, y sensibles, las mezcló con tan grande suavidad, y dulzura de amor al padecer, que mas peligro tenia la vida de Philotéa de morir á las manos del amor, que del dolor. Al penetrarle los rayos se estremeció aquel cuerpo venturoso, y el alma entre infinitos dolores, y consuelos, sin poderse contener en lo interior, se explicaba por los labios, respirando de tan sensible dolor, y como el cisne al morir, comenzó à cantar Philotéa, mezcladas con tiernas quejas, dulces y suaves alabanzas al Señor.

8 O eterno Amor de las almas, decia, yá que habeis clavado con vuestra Cruz mis pies y manos, clavad tambien con ellos mi corazon. No puede ser mayor el dolor que mi alma siente, no puede ser tampoco mas vehemente mi amor. Crezca el amor, para que muera á sus manos, ó acabeme este amoroso dolor. No sé que es, Jesus mio, lo que me atormenta mas, no sé lo que mas me alegra, el amor y gozo de padecer, ó el consuelo, y la gloria en el gozar. Todavia, Jesus mio, pesa mas el amor, que no

AL MONTE DE LA CRUZ. LIB. II. CAP. XXXII. 523

el dolor, pues os suplico, que acabe con esta vida, quo os adora, el dolor por el amor. O amor doloroso, que assi matas! O dolor dulcissimo, que assi alegras! Venga, Señor, mas amor. Venga, Señor, mas dolor, hasta que el dolor me mate por el amor, ó el amor me cabe con el dolor.

#### CAPITULO XXXII.

RINDE SU ALMA PHILOTEA A SU MAESTRO Soberano en la Cruz, con las siete palabras que dijo en ella por ella.

ON sumo gozo, y universal alegria, y aplauso, oían entrambas Cortes los amorosos deliquios de la amante Philotéa, quando la memoria de la muera te de su amado, su Cruz, sus penas, su amor, le ofrecieron especies devotas, y espirituales de aques

llas siete palabras ternissimas, é inesables, que dijo poço antes de morir, con que al Cielo le causaron tanta gloria, y tanto bien á la tierra: y assi, prosiguiendo Philotéa sus quesas, y sentimientos dolorosos, y amorosos, le decia: Dulce Jesus de mi via da, yá la suerza del dolor, y del amor, vá acabando con mi via da: reciba, Señor, á mi alma vuestra alma, y á mi vida vuestra vida.

Vos digisteis, Gloria eterna, à vuestro Padre al padecer en la Cruz, rogando por los mismo que à Vos causaban la mudra te: Perdonalos, que no saben lo que hacen. (A) Yo os suplicos, seu sus mios, que pues perdonasteis à quien os quiró la vidas, perdoneis, Mistricordia infinita, à quien la assece tan tidrnamento por Vos. Perdonad, Señor, los delitos, culpas, errores, devas néos, y locuras de mi vida, por las penas que à Vos causaron la muerte. Yo, Señot, ofrezco mi vida, y muerte al dolor de hacher vivido una vida tan perdida, sea la remision de las culpas de mi vida, y uestra dolorosa muerte, que es la vida de ini vida.

Paraiso Si culpas le perdonasteis, culpas tengo, perdonadme mi Jesus: si os consesó, yo os consisto, y adoro, si os adoró. Vos,

524

dulce Jesus de mi vida, digisteis á vuestra Madre gloriosa: Que alli estaba su bijo Juan, (e) como quien encomendaba en él á la Iglesia Santa; y á él le digisteis: Que estaba alli su Madre, (d) como quien encomendó á la Iglesia su amparo, y su devocion. Recibame Jesus mio, vuestra Madre; muera yo adorando á la que toda la vida deseé vivir amando.

4 Vos digisteis, Bien de mi alma, y preguntasteis con la fuerza del amor, y del dolor: Que por qué os desamparo vuestro Santissimo Padre? (e) manisestando vuestro sumo desamparo al padecer, para darnos á nosotros lo que os quitabais á Vos, y vestirnos de aquello que os desnudabais, dandonos en gracia, y gloria, quanto recibiais en dolores, y tormentos. Ay Señor, no me salte en esta hora aquello que padecisteis por mí; sea mi am-

paro lo que en Vos fue desamparo!

cierto es, que os atormento la sed en el cuerpo, y en el alma: en este, exhausto de sangre; y en aquella, por la sed de padecer mas, y mas por mi remedio. Tambien tengo sed, Señor, de lagrimas, por haberos ofendido, sed de haberos agradado, sed de amaros, sed de adoraros, sed de penas, y dolores al morir de amor por Vos. Vos digistes, ó Gloria, y amor de las criaturas: Que se habia consumado vuestra Santa, y dolorosa Pasion, y los Misterios inesables, que venisteis á cumplir. (g) Acabe, Señor mi vida, ofreciendo yá mi vida á vuestra Santa Pasion. Muera yo, seais adorado Vos. Sea mi vida cautiva, triunsada de vuestra vida. Sea mi muerte troséo rendido de vuestra muerte.

Vos, Jesus mio, Gloria, amor, y alma de las criaturas, encomendasteis la vuestra á vuestro Divino Padre: (h) yo, Jesus mio de mi alma, encomiendo la mia en las vuestras, y en las de vuestra Madre Beatissima Maria, vuestra Madre, y nuestra Madre. Jesus mio, yá ha llegado el punto dichoso de dár el alma por Vos. Jesus mio, recibid mi alma, y espiritu. Jesus mio, no haya cosa alguna en mí, que no vaya de mí á Vos. Jesus mio, seais mi essuerzo, mi amparo, mi consuelo, mi Gloria, mi alegria, mi bien, y mi compañía. Mi Jesus, de amor muero en Cruz por Vos. Mi Jesus, en vuestras manos hago entrega de mi alma.

<sup>(</sup>c) Mulier, ecce films tums. Joann. 19. v. 26. (d) Ecce mater tua. Ibid. v. 27. (e) Dens meur, Dens meur, m quid dereliquisti me? Matth. 27. v. 46. (f) Sicie. Joann. 39. v. 28. (g) Consummatum est. Ibid. v. 30. (h) Luc. 23. v. 46.

Mi Jesus, recibid mi alma. Mi Jesus, seais siempre mi Jesus.

Apenas acabó de pronunciar esta ultima palabra de Jesus, quando de la llaga del costado del Amor Divino, sue derecho un rayo de amor, y luz al de Philotéa, y abriendolo por medio, le penetró el corazon, y por la herida salió su alma victoriosa, causando en aquel dilatado, y gran teatro una clarissima luz. Con esto se oyeron, y resonaron en él inumerables aplausos, y aclamaciones de todos los circunstantes, dando alabanzas al Autor de tantos bienes. Despidieron las Cruces, que trahian en las manos de sí luces admirables, que alegraban, y consolaban las almas, celebrando ellas milmas su milmo triunfo, y victoria. Oíanse musicas suaves, que con voces regaladas daban á Dios gloria en el Cielo, y alabanzas en la tierra. La corona que tenia el Amor Divino en sus manos, se trasladó en un instante á coronar las sienes de Philotéa, y la de espinas produjo flores de suavissimo olor. Quedó su rostro hermosissimo, despidiendo de sí, y de aquella pobre tunica, que se volvió mucho mas resplandeciente que el Sol z una fragrancia admirable.

A esto sucedió el dividirse entre estas dos grandes Cortes las dos ilustres porciones de esta valerosa discipula de la Cruz: porque la soberana, y Triunfante recibió, y llevó consigo su alma bienfaventurada; la Militante, rica con su santo cuerpo, entregó este precioso tesoro á una caja de hermossisimo cristal, guarnecida con el oro de su ardiente caridad, y lo depositó en el suntuoso, y maravilloso Templo de la Cruz, que corona la eminencia de aquel misterioso Monte, en donde (ó Almas enamonencia de aquel misterioso Monte, en donde (ó Almas enamonencia).

radas de Dios) está aguardando la perfecta Philotéa, in otra vida mas dichosa, que no conoce la muerte.



٠٠. .

## ADVERTENCIA.

SOBRE EL CREDITO QUE SE DEBE dár á la Relacion de la vida, y muerte de Philotéa.

A Relacion de este caso hay quien dice, que se halla en los Anales de Tarsis, de donde por grandissimos rodéos vino á Flandes, de alli á España. No faltan graves Autores que lo niegan, asirmando, no sin grande fundamento, que esto no sue sucedido, sino solo imaginado; pero en ello, almas devotas, no hay que fatigar con exceso los discursos, ni rebolver Librerias, sino lograr el fruto de la Doctrina, y cobrar muy tierno amor á las penas, y dulce anhelo á la Cruz, y padecer constante, y humildemente, por quien dió en ella la vida á nuestro bien, redencion, y salvacion, pues quanto á la verdad, y puntualidad del caso, y sus circunstancias, si no pasa por suceso, podrá par sar por utilissimo sueso, ó por devota, y dulce meditacion.

ゆうとなるとうなるとうないというとなるないとなるとうなんとうなんとんどん

# ADVERTENCIA,

PARA LOS DOS TR'ATADOS SIGUIENTES.

Stos dos Tratados escribió el Venerable Obispo en su primera Iglesia de la Puebla. El uno para todos los Fieles, manifestando
la necesidad que tienen del santo Egercicio de la Oracion. El otro para
las Religiosas de aquella Ciudad á peticion suya; y en él las dá una
instruccion llena de prudentissimas reglás para hacer con gran fruto los
Egercicios Espirituales de recogimiento, tan usados de las almas dedicadas á Dios, y de tanto fruto para todos. Es muy creible en el zelo
del Siervo de Dios que las hiciesse luego imprimir, y se dá á entender
en ellos mismos, aunque solo tenemos cierta noticia de la edicion que
hizo el Reverendissimo Cisterciense Fray Joseph de Palasox, en el tomo quarto de la impresion antigua desde la pagina 109.



# NECESIDAD DE LA ORACION MENTAL,

PARA ENTENDER, Y CUMPLIR
LA VOLUNTAD DE DIOS,

Y ALCANZAR LA PERFECCION.



con la gracia de Dios, y su socorto, de lo que algunos piensan, y más necesario, y prove-choso para poner, y conservar las almas en caridad, y amor divino, de lo que puede alcanzar el discurso humano; pues la perdicion

de los hombres, y estár el mundo lleno de pecados, y miserias, es por salta de oracion. Suponiendo, que llamamos Oracion Mental en este caso, el tener memoria de Dios, recurrir á su Missericordia, y Bondad, á pedirle perdon de nuestras culpas, y dolernos de ellas: considerar frequentemente nuestra miseria, y pobreza, y su Grandeza, y Bondad, y otros asectos pios, que nos ponen presente lo eterno, y la ligereza, y vanidad de lo temporal.

Dicelo el Profeta con breves palabras, afirmando: Que está la tierra asolada, porque no hay quien considere, y pondere en su corazon: (a) esto es, no hay quien medite en lo eterno: todo lo arrastra, y se lo lleva lo temporal, con lo qual abrazados de lo temporal, y olvidados de lo eterno; sin oración, ni meditación, ni memoria de Dios, cómo es posible que se salven las almas? Verdaderamente los motivos que hay para ser los homes.

<sup>(2)</sup> Defolatione defolata est omnis terra , quia nullus est qui recogitet corde. Jerein. 12. v. 12.

bres buenos, son tantos, y tan poderosos, que moralmente hablando, se lograrán con la virtud de una moderada consideracion que de ellos tuvieremos; y assi ninguno que desee salvarse, es bien que dege de egercitarse en la meditacion de lo eterno: pues si para obrar alguna accion grande, se previene un hombre con consejo, y con consideracion, ¿qual puede ser igual á la de salvarnos, vencer los vicios, egercitar las virtudes, vivir, y morir en el servicio de nuestro Señor?

Esta consideración, ó meditación, que llamamos Oración Mental, que es cuesta arriba de la naturaleza, es facilissima, y suavissima á la gracia: la qual nos está siempre ayudando, y assistiendo, si no la resistimos, y con ella, como con un pan comun, y de todos, se puede sustentar qualquiera Christiano, desde el que ocupa el Trono supremo, hasta el que viste sayal, y le sustenta la hazada, y á los que hay entre estos dos estremos.

Sentencia es de los Teologos, que están obligados á orar (que es lo mismo que á recurrir á Dios, y pedirle favor) todos aquellos que están en peligro de pecar gravemente, con alguna grande tentacion, sino se puede vencer de otra manera: pues assi como estamos obligados á no pecar, assi lo estamos á usar de los medios con que no pequemos. (b) De donde se colige, que aunque no siempre estemos obligados, con pena de pecado grave, á estar orando, pero que algunas veces, como dice la moral Teología, lo estamos; y que alsimismo quanto menos nos egercitaremos en orar, quando podemos, con tanta mayor dificultad, é inhabilidad sabremos, ni podrémos orar, quando querremos. Porque el oficio que no se egercita, siempre se ignora: y lo que nunca se aprende, con gran dificultad se sabe.

Este olvido de la oracion, y meditacion, que incluye en sí la poca, ó ninguna memoria de Dios, y el andar el alma siempre sin afectos interiores, que de esta, ó de la otra manera miren á su salvacion; es el promovedor de todas nuestras desdichas, y de la facilidad con que apenas nos contesamos, quando yá caemos. Ayer absueltos, hoy reos: ayer pidiendo perdon, hoy ofendiendo al que nos perdona: y lo que es peor, obrando muy remisos, y tibios al confesarnos, y al pecar muy recios, y determinados.

<sup>(</sup>b) Vide Joann. à S. Thom. In 20 2. D. Thom. qualt. 83. art. 3. ad 2. & In 4. dift. 85. art. 1. q. 3. Caltr. Pal, tom. 2. traft. 6. difp. 1. punt. 8. cum Suar. Lef. Valent. ibid.

La causa comun de esta miseria, que verdaderamente es lamentable, viene á ser la falta de la consideracion de lo eterno, y no valernos del medio de la oracion, y meditacion, y ponernos á pensar de espacio la gravedad del pecado, la fealdad de los vicios, las horribles penas del Insierno, los premios de la virtud, las obligaciones que tenemos á Dios por quien es, y por los beneficios que de él recibimos, ni pedirle su favor, y gracia para lo que obramos.

Ponga cada uno la mano en su pecho, considere bien las llagas de su interior, su slaqueza, el rendimiento grande á sus pasiones, la razon sin suerzas, el apetito dominante: considere aquella facilidad en el pecar, y luego le alumbrará esta luz clarissima, de que todo, generalmente hablando, le procede de la salta de acudir á Dios, por medio de la oracion, de no recurrir á aquella Bondad infinita, de no tener memoria de Dios, de tener vueltas las espaldas á lo celestial, y estár abrazados de lo terreno, y transitorio; que todo este veneno tiene dentro de sí el olvido de Dios, y la falta de su memoria, oracion, contempla-

cion, y consideracion.

Entiendan, pues, los Christianos por verdad cierta, que hay precepto divino de orar, y recurrir á Dios, y que la oracion, en el sentido que hablamos, que es levantar el corazon á su Diyina Magestad, yá para pedirle perdon de nuestras culpas, yá para que nos comunique su gracia, y gran Misericordia; es medio necesario para la salvacion, sin el qual no se salvarán los que tuvieren uso de razon. ¿Pues el que no se acuerda de Dios, y recurre á Dios, cómo puede ser que sirva, y agrade á Dios? Y sin acudir á Dios por medio de la oracion, contricion, y penitencia, ó la atricion con la contesion, cómo puede tener á Dios desenojado > De donde le han de venir los auxilios, comunmente hablando, sino de la memoria de Dios, y de sus recursos, que es muy propiamente oracion? Si yo no sirvo, ni me acuerdo del Rey, acordaráse el Rey de mí? Si yo no pido, me darán ? Si yo no llamo, me responderán? Yá se ha visto en aquella Bondad, y Misericordia sobre Infinita, estár pensando Pablo en perseguir al Señor, y al mismo tiempo el Señor en hacer vaso de eleccion á San Pablo; pero esta es la limitacion de la regla, llana, clara, y patente, que dice: Ego diligentes me diligo. (c) Yo amo á los que me amanz Tom. VI. que...

que es lo mismo que decir: Aborrezco á los que me ofenden, y los aborrezco, hasta que dejan de ofenderme, y comienzan á amarme.

9 Pues este volverse à Dios, y hacerse de enemigo amigo, pasarse de Babilonia à Jerusalén, de la culpa à la gracia, de hijo de maldicion à hijo de misericordia; ¿cómo se puede hacer sin la consideracion, recurso, y memoria de Dios? Y esta ha de ser verdadera, mental, é interior; porque sino es del corazon, sino de los labios, y del pico: Factus est (el que assi la tuviere) seut as sonans, aut cymbalum tinniens. (d)

No es oracion la que no sale del corazon, actual, ó virtual, implicita, ó explicitamente: de aquella suente, digo del corazon, ha de salir el manantial de nuestros bienes, como sale siempre de él, el de nuestros males. Denme sana aquella raíz, que dulce, y sabrosa será la fruta del arbol: denmela danada,

que toda ella saldrá corrompida.

la oracion, y memoria de Dios, es la visagra forzosa, con que se unen estos dos distintos, y distantes estremos de Dios, y el hombre, el Criador, y la criatura: es la promovedora de nuestros bienes, la medicina, y reparo de nuestros males, y finalmente el camino mas llano, y suave de nuestra salvacion.

ponderacion, de la necesidad grande de recurrir á Dios, llegando á condenarlo por pecado grave, ó leve, segun suere el olvido del Christiano en este importantissimo negocio. (e) Y todos assinentan en que no hay medio, ni tan facil, ni tan suave, ni tan dulce, ni tan esicáz, ni tan suerte, ni tan util, y proporcionado, para ponerse el hombre en gracia, y no perderla, y fortificarse en ella, y alcanzar mayores misericordias, y dones, y perseverancia, como el de la oracion, y meditacion, y este sentimiento es de todos los Santos. (f) Y advertimos, que quanto á la inteligencia de esta ultima proposicion, esto es, de las utilidades que encierra, yá no se habla solo de la memoria de Dios, y su recurso, en ciertos casos, que es necesario para salvarnos; sino de la Oracion Mental, que en el comun modo de entender, se reduce á

<sup>(</sup>d) 1. ad Corinth. 13. v. 1. (e) D. Thom. ubi sup. & 3. part. quart. 68. art. 1. (f) SS. PP. apud Suar. tom. 2. de Relig. libr. 2. de Orat. capit. 1. & libr. 1. cap. 28.

tener tiempos determinados cada dia de recogimiento interior, meditacion, consideracion, y oracion, lo qual, aunque no sea necesario con necesidad de medio, ni de precepto para la salvacion; es en alguna manera necesario con necesidad de utilidad, suavidad, y facilidad de medio, para la misma salvacion. Como es necesario el andar á caballo para caminar una jornada larga, aunque con grandissima dificultad se puede andar á pie; assi tambien el que tiene oracion todos los dias, camina á caballo, y con descanso; pero el que no la tiene sino rarissimas veces, camina, pero á cada paso tropezando, y cayendo con gran facilidad, y levantandose con suma dificultad. Este aviso, y cotidiano cuidado de orar, es mas necesario para aquellos, que por su estado, y obligaciones, inclinaciones, pasiones, ó por la importancia, y dificultad de su ministerio, se hallaren en mayor necesidad de recurrir á Dios.

- proposicion, y ponderacion de San Juan Crisostomo, que dice ser tan necesaria la oracion á el alma, como el sustento al cuerpo. (g) De aqui se sigue, que si no hay estado, ni osicio tan ocupado, que escuse de comer al hombre dos veces al dia, y se halla lugar para ello; spor qué habia de haber ocupacion que impidiesse el que tuviesse el Christiano dos veces al dia oracion? Siendo assi, que el Santo Rey David ocupadissimo, siete veces al dia la tenia: Septies in die laudem dixi tibi. (h) Y verdaderamente, que para la vida de gracia, y caridad, no parece que tiene menos necessidad, en su genero, el alma de la oracion, y memoria de Dios, que el cuerpo del alimento corporal; pues si este se sustenta con lo que come, aquella con lo que ama, y adora: y el cuerpo algun tiempo puede vivir sin alimento, pero el alma nunca sin Dios: In ipso enim vivimus, movemur, & sumus. (i)
- 14 Y assi el mismo San Juan Crisostomo, pareciendole que habia dicho poco, en lo referido, añadió, que era tan necesaria la oracion á el alma, como lo es el alma al cuerpo, el qual sin el alma no tiene, aun por un instante, movimiento, ni vida. (k) Es muy excelente la comparacion de aquella pluma, y Tom, VI.

  Xxx 2

(g) Psalm. 118. v. 164. (h) Que quimnm magis dunt, quam cibus corpora. D. Chrysoftal toin. 2. orat. 2. de Prec. pag. 784. sit. D. Edit. Paris. 1618. (i) Actor. 17. v. 28. (k) Eteniment corpus, opinor, nervorum beneficio constat, currit, stat, vivit, compactumque est, iisque incisse, omnes corporis numeri dissalvantur; sic animi per sanctas preces, & conglutivantur, & constant, cursumque babent pictatis facilem ac secondam. Ibid. pag. 785. sit. C.

boca de oro; porque á la oracion, memoria, y presencia de Dios, yá que no actual, por lo menos virtual, é implicita, la hace alma del alma, en la vida de la gracia. Y de la manera, y á la semejanza, que no puede tener movimiento el cuerpo sin el alma; ni tampoco el alma en lo mistico, y espiritual, tendrá facil, dulce, y suave movimiento, sin la oracion, y memoria de Dios: no porque no pueda ler compatible la gracia, sin la actual, ó virtual oracion, pues no es facil, ni posible á nuestra fragilidad, moralmente hablando, estár siempre en oracion, ni á esfo estamos obligados, y puede estár el alma en gracia, y sin oracion; pero es tan eficáz la oracion, y memoria de Dios, para los movimientos del espiritu, y para el egercicio de todas las virtudes, que la compára el Santo á el alma con el cuerpo: manifestandonos, que como el alma es la causa de las operaciones del cuerpo, lo es la oracion, y memoria de Dios, ó mas propiamente la gracia, que está dando vida á la oracion, y ofrece aquella memoria al espiritu, y vida á las operaciones del alma.

De aqui se sigue, que todo Christiano era bien que mviesse oracion todos los dias mental, ó vocal, tal que sea verdaderamente mental, y en la qual considerasse los medios, y remedios de su salvacion, y los pasos por donde la encamina, reconociendo su importancia, facilidad, y suavidad: y no solo el Christiano, sino el hombre, habia de vivir con esta atencion á Dios, y tanto tendrá mas de racional, quanto mas se ajustáre à esta soberana, y suprema razon, y tanto menos, quanto menos. 16 Por esso dijo San Felipe Neri, gran Maestro de esta facultad y ciencia, que el hombre que no tiene oracion, no se diferenciaba de un caballo. (1) Es diferera ponderacion la del Sanro; porque puso á la vista, y conocimiento del espiritu, á un hombre olvidado de Dios, y gobernado por su apetito, que es comunmente el egercicio de los amantes del mundo, y olvidados del Cielo, que viven sin oracion, ni consideracion: y reparó el Santo, que igualmente come, vive, bebe, duerme, y sigue sus aperiros, y muere el caballo; como vive, bebe, come, duerme, y sigue sus aperitos, y muere el hombre perdido sin oracion: y que aunque son diferentes en el discurso, soa iguales en la vida, y en seguir sus apetitos, y en la muerte.

Y aún podia decir mas, que era mejor, ó menos malo, en este caso, ser caballo que hombre de esta manera. Porque aunque la naturaleza racional es tan superior á la de los brutos, pero habiendose de condenar el hombre, por haber vivido como bruto, mejor le suera haber sido bruto, que no hombre; pues por esso dijo el Señor de los desdichados, que se condenan: Bonum erat illi, si natus non suisset bomo ille. (m) Mejor le estuviera á este hombre no haber nacido, que nacer hombre, y vivir, y morir bruto. Vease, pues, quan importante es la oracion, y quan dañoso no tenerla, pues á los racionales los hace mas racionales, y los que lo son, y no la tienen, corren no pequeño peligro, de volverse brutos; y lo que es mas, y peor, mas desdichados sin comparacion, que los mismos brutos.

18 Y quando no huviera otra consideracion mas que esta, debia obligar á este egercicio sin dejarle dia alguno. Pero son sus provechos tales, que no hay mal de que no podamos librarnos, ni bien, que con ella no alcancemos. Ella es la que alcanza, conserva, y aumenta las virtudes, y la que (como dice el Apostol Santiago) sube, y llega al Cielo, y Tribunal de Dios, y trahe á los hombres dones perfectos, y dadivas preciosas, dandolos tan grandes suerzas, que les hace poderosos, para rendir á Dios á que les conceda infinitas gracias, y mercedes. (n) Orando Daniel convirtió á los sieros, y hambrientos leones en mansos conderos. (o)

der consumir lostres mancebos que entraron en el horno ardiente de Babylonia. (P) Ella es la que con su virtud, y sortaleza his zo que orando Jacob venciesse al Angel, y le rindiesse. (9) Ella la que ató las manos, é infinito Poder (si decirse puede) al Señor de los Angeles, pues orando Moysés rindió á Dios, y como que le imposibilitó para castigar al Pueblo, y assi pedia á su siervo que le dejasse, y no le detuviesse con su oracion. (1) Ella sinalmente es la que alcanza perdon al pecador, vuelve la gracia á el alma, reconcista al hombre con su Dios, como se vió en el Publicano, é hijo Prodigo. (2) Siendo, pues, de tanta estima, y valor la oracion, y tan util, y necesaria para la vida espiritual, y encerrando en sí tantas, y tan soberanas grandezas, y excelen-

<sup>(</sup>m) Watth. 26. v. 24. '(n) Jacob. r. v. 3. (e) Dan. 6. v. 22. (p) Bid. 3. 2 v. 26. (q) Genes. 32. v. 24. (r) Exod. 32. v. 10. (s) Luc. 18. 4. 14. 80 10. v. 33.

cias, como habemos visto, pues alcanza con su divina virtud todo quanto hay del Cielo, y de la tierra; es conveniente, que ningun dia se le pase al Christiano devoto, sin tener una hora de oracion mental.

- Para nuestro egemplo Christo nuestro Redentor se recogia con los Apostoles las noches, y las pasaba en oracion, encomendandonos este divino egercicio con sus pasabras, y egemplo. (t) Esta conveniencia es mayor en las personas públicas, que tienen el Gobierno, el qual no puede ser acertado sin particular luz de Dios, que se alcanza por la humilde oracion. Y assimismo por razon de su estado, los Sacerdotes, y Religiosos, que si pretenden de veras la perfeccion, y excelentes virtudes, mal las podian conseguir sin este medio. Y assi como no es posible dure la vida corporal, sin alimentarla cada dia, como digimos; assi tampoco puede facilmente durar la vida espiritual sin sustento cotidiano de la oracion, y assi por descuydo en ella han sucedido notables caídas.
- David se lamenta de sí, diciendo: Fui segado como beno, y secóse mi corazon; porque me olvide de comer mi pan. (u) Llama pan á la oracion, porque es sustento del espiritu, y de cada dia, y general á todas las acciones virtuosas. Porque assi como el pan es manjar ordinario, y general, que se come con todos los manjares; assi tambien la oracion ha de entrar en todos los egercicios espirituales, en todos los actos de virtud, y en todas las obras que hicieremos.
- 22 Por esso nos amonesta el Señor orar con frequencia, diciendo: Oportet orare, & numquam desicere. (x) Conviene siempre orar sin descacer. Y en otra parte: Vigilate, & orate, at non intretis in tentationem. (y) Orad, para no entrar en la tentacion. Si para no entrar en la tentacion, es menester orar, ¿ qué será para salir bien de ella? Y en otra ocasion dijo: Surgite orate, ut non intretis in tentatione. (2) Levantaos á orar, para no entrar en la tentacion; y en otras muchas partes, de diversas maneras, dijo, é hizo esta santa exortacion. ¿ Quien hay, pues, que no se levante á estas voces? Quien se atreve á hacerse sordo á estas repetidas; amonestaciones? Tres cosas tiene la oracion, que son origen de mil bienes que tra-

<sup>(</sup>t) Luc. 6. v. 12. (u) Percussus sum ut fanum, & aruit cor meum: quia oblitus sum comedere panem meum. Plalm. 101- v. 5. (x) Luc. 18. v. 1. (y) Matth. 26. v. 416 (2) Luc. 22. v. 46.

he consigo, por las quales nos es necesarissima, mas que el pan de la boca, para nuestro bien espiritual. La primera, es ser peticion, por la qual alcanzamos remedio de nuestra extrema pobreza espiritual, é infinitas miserias del alma. La segunda, es ser consideracion, y conocimiento de los altissimos Misterios de nuestra Fé santa, y verdades de la otra vida. La tercera, es ser union con Dios, y conversacion en los Cielos.

hombre enfermo sin pies, ni manos, ni hacienda, ni persona que le toque, le es necesario el pedir limosna; porque este triste, qué otro remedio puede tener, pues él no tiene pies para buscar algun alivio, ni tiene manos para trabajar, ni tiene hacienda de donde se le provea? y assi le es suerza pedir su remedio, si no

quiere perecer.

Pues mucho mayor es nuestra necesidad espiritual, que qualquiera necesidad corporal possible, é imaginable; sino que no la percibe el sentido, que si se sintiera la mendiguéz espiritual, como la pobreza temporal, elamaramos al Cielo con lagrimas, y gemidos, y no cesaramos de orar continuamente. Por cierto, que no es mucho lo que nos pide el Hijo de Dios, y su Apostol repite: Que oremos siempre sin intermisson. (2) Porque si un mendigo para remediar la necesidad corporal está pidiendo siempre, y dando voces todo el dia; equé mucho que hagamos otro tanto por la necesidad espiritual? Pues qué desacierto es, que se pase un dia sin oracion? Porque si se tuviera por desesperacion, ó locura grande, que un miserable que no tuviera otro remedio, no quisiesse pedir limosna; del que se descuída de orar se puede decir con mas razon poco menos que lo mismo.

25 Allega á esto, que el menesteroso de remedio temporal está pidiendo todo el dia, no teniendo certidumbre de que le remediáran, ni entendiendo, que su perseverancia en pedir, es circunstancia para que le dén. Mas que para remedio de las necesidades espirituales, sirve la continuacion del orar, para alcanzar lo que se pide, como nos consta de la palabra, y promesa del

Hijo de Dios: Petite, & accipietis. (b)

26 Por lo segundo, que es necesaria la oracion, (en la forma que renemos declarado) es por el conocimiento que en ella

se alcanza de las verdades de la otra vida: ¿porque cómo puede uno temer de veras los daños de la condenacion eterna, en que puede caer, ó desear el Alma los bienes de la gloria á qué puede subir, sino sabe bien lo que son? La oracion es la luz que los des. cubre, y la ventana por donde le divilan las cosas del otro siglo. Si à uno le digessen, que en cierto lugar habia dos ventanas, por la una de las quales se veían los Bienaventurados en el Cielo como estaban, la Magestad de Christo nuestro Redentor, la grandeza, é infinidad de Dios, y que por la otra le divilaba claramente todo lo que pasa en el Insierno, las llamas, y tinieblas horrendas, de aquel fuego terrible, los miserables condenados atormentados de los Demonios, la variedad de penas de aquel lugar de eterna mileria; ¿huviera hombre en el mundo, que dejára de asomarse por alguna de ellas, á vér lo que pasaba de estotra parte? Creo, que aunque estuvieran en los fines de la tierra, no dejáran de correr allá todos, siquiera por curiosidad. Pues la oracion es la ventana por donde se vé el Cielo, y el Infierno, los Bienaventurados, y los condenados, los Angeles, y los Demonios, la felicidad, y la miseria eterna, por ella se descubre Dios, por ella se divisa la eternidad. ¡Qué vil torpeza es esta, que no queramos entender cosas tan grandes, pues nos importa tan unicamente entenderlas! Si á un preso encerrado en un Castillo le digessen, que le esperaba una de dos suertes bien diferentes, ó de gran dicha, ó tormento, y que por una ventana del Castillo podia vér el aparato de ellas, que se asomasse si quissesse ; ¿huviera hombre, que fuera menester avisarle segunda vez, y mas si con verlo pudiesse escapar de la mala suerte, y promover la buena? Claro está, que luego fuera á vér aquellos dos estremos, para evitar el uno, y negociar el otro. ¿Y que no nos movamos, ni por las voces de Dios, ni por nuestra utilidad, á lo que tanto nos conviene? Dureza es digna de vivo sentimiento.

27 Por lo tercero que tiene la oracion, que por ella se llega, y une el alma con Dios, no es menor para esto su necesidad. ¡Desdichados de nosotros, quando quedamos apartados de nuestro buen Dios! Qué desensa, qué remedió, qué consuelo podemos tener? Qué puede hacer un corderillo apartado de su madre, sin leche, ni sustento, sino perecer? Nuestros miembros mismos apartados del resto del cuerpo, qué vida pueden conservar? Los elementos lejos de su centro, qué violencia no padecen? Pues assi como á estos elementos es necesario el centro, y á los miembros el cuerpo, y al corderillo su madre; assi nos es necesaria la oracion para llegarnos á Dios, para no perdernos, y perecer, sino vivir una vida muy virtuosa, y dichosa.

y dispone mucho para las obras de virtud, y retiramiento de cosas exteriores, no sintiendo tanta dificultad en los egercicios santos, y consejos Evangelicos. El gusto que en la oracion, y por ella comunica el Señor, hace que se desprecien los de la tierra, y facilita la mortificacion, tan necesaria á los siervos de Christo.

De suerte, que por todas estas, y otras muchas maneras se dobla, redobla, aumenta, y multiplica la utilidad, y necesidad de la oracion, y la evidente conclusion de que ella es la causa evidente de todo nuestro bien. ¿Sería cresble, que si en una cosa, ó casa, ó posesion tuviera un hombre hacienda, honra; salud, suerzas, y quanto deseasse, que se olvidasse de ella? Pues qué descamino es este, que teniendo en la oracion unico resugio de nuestras miserias espirituales, amparo de las necesidades del alma, remedio de todo mal, y teniendo en ella todos los bienes, y al que es todo nuestro bien; que nos descuydemos tanto de su uso, y mas siguiendose tan notables daños de su olvido?

30 No hay tibieza considerable, ni caída, que no sea por falta de oracion, y de consideracion. Con ella, y por ella nos sustentaremos, nos aprovecharemos, y creceremos mas cada dia. Por lo qual pido á los deleolos de hacer la Voluntad Divina, por el amor de Jesus, y por su mismo bien, que pongan principal cuidado en este punto; porque tanto mas siervos de Dios vendrán á ser, quanto sueren mas hombres de Oracion Mental. Estimemos este bien que tenemos: agradezcamos este favor, y gran llaneza de Dios, que pide que le hablemos, y lo que mas es, que nos lo ruega. Confiemos mucho, nos oírá quien pide que con él conversemos; y que concederá lo que le pedimos, pues nos ruega que le roguemos. ¡Hay ventura como la nuestra, que esté á nuestro mandar la puerta abierta, para tratar con el Sumo Monarca del mundo! Qué diligencias no cuesta? Qué tiempo no se pierde? Qué dias no se esperan? Qué intercessones no se suelen interponer para haber de hablar de espacio á un Rey, aunque sea de un rincon de la tierra? Y que el Rey del Cielo nos ruega que le ha-Tom.VI. Yyy

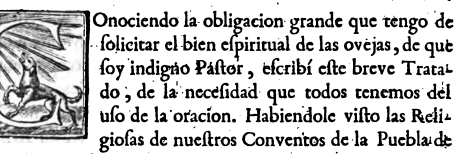
blemos, y apenas hay quien quiera, y mas siendo para nucltro bien? Los hombres del mundo por solo un negocio, que les importa se trate en un Senado, ó Tribunal, pierden su sossego, andando muchos dias, y años folicitos por aquella coyuntura; y nosotros rogandonos con audiencia para tratar del negocio de nuestrar falvacion, negocio de eternidades, no queremos acudir. ¿Puede ser mayor descuydo, ó locura, ceguera, engaño, ó desesperamiento? Que no sé como me llame al olvido de la Oracion Mental, sino por todos estos nombres. Torno pues, á rogar á los descosos de servir á Dios, para apremiarles con esta piadosa adjuracion, por lo que deben á su Redentor, por la gloria de Dios, por la edificacion de la Iglesia, por el gozo de los Angeles, por el confuelo de los justos, y por su propio bien, que si quieren cumplir la Voluntad Divina, como deben, y les conviene, no se descuyden de tener mucha Otacion Mental. En ella conocerán lo que quiere Dios de ellos, y con lu elfuerzo lo egecutarán sirviendo, y alabandole en la tierra, para adorarle despues eternamente en el Cielo.

Dios nos lo conceda. Amen.





# EGERCICIOS DE RECOGIMIENTO INTERIOR. INTRODUCCION.



los Angeles, me han pedido con devota instancia, que diesse orden se les hiciessen algunos Oratorios, ó aposentos, donde pudiessen, (dentro de la clausura mas interior, y separada) recogerse algunos dias, con licencia, y bendicion de su Prelada, á hacer egercicios particulares de oracion, meditacion, y penitencia, para falir de alli mas servorosas, á seguir los pasos de su santa Regla, y Constituciones, de la manera que se usa en otros institutos reformados, con grande aprovechamiento interior: y que assimismo les diesse una forma de egercicios, tal, que pudiessen con la Divina gracia, promoverlos á todos aquellos santos propositos, y descos que deben arder en las Esposas de Christo nuestro Señor. Me pareció la peticion tan justa, que quando su buen espiritu, y fervor no lo estuviera solicitando, debia yo como Prelado proponerla, y promoverla á su devocion.

2 Pues quien puede dudar, que por perfecta, y religiosa que sea la vida del varon mas espiritual, es preciso que con el curso, y fragilidad de nuestra naturaleza, vaya cada dia descaeciendo el espiritu: y de la manera que se vá gastando, en el hombre Tom. VI.

Yyy 2 con

con la vida, el humido radical, y en la vela que arde, el pavilo. vá descaeciendo aun en los muy virtuolos (si no cuidan de repararse, y purificarse) aquel servor primitivo, con que comienzan los egercicios de su profesion: Septies in die cadit justus, (2) dice cl Espiritu Santo: siete veces al dia cae el justo: y habla de aquellas caídas que no privan de la gracia, sino que en alguna manera les desvian del camino de seguirla, y promoverla; y si el muy perfecto cae ficte veces al dia, ¿quien lerá tan prelumido, que piense no necesita de remedios para levantarse, y prevenciones para no caer tantas veces? Bien conoció la necesidad que tenemos de hacer exactas diligencias para no caer el Señor, y Redentor nucltro Jesus, que vino á reparar nuestras caídas. El qual como quiera, que no solo encarnó para redimirnos, sino para enseñarnos, siendo en todas partes la misma perseccion, servor, y santidad, no se contentó con dejarnos aquel ilustre egemplar, de lo que esto conviene, en los quarenta dias que se retiró al Desieno; (b) sino que otras muchas veces se retiraba solo al Monte á orar, y tenia en el de Olivere una forma ordinaria de recogimiento, en donde meditaba con su Eterno Padre los negocios, y Mysterios de nuestra Redencion, rogando por las almas que vino á salvar, y representandole sus trabajos, fatigas, y penas, en satisfacion de nuestras culpas; dejandonos con esso documento de que cada uno en el egercicio de su profesion, por mas perfecta y lanta que sea, se retire algunas veces á mayor abstraccion, para pedir á Dios luz, gracia, tervor, y espiritu para continuarla.

3 Este espiritu de Christo nuestro Señor (que es el unico, y verdadero que hemos de seguir los Christianos, si queremos serlo en las obras, como lo somos en el nombre) han seguido los Varones mas persectos, no solo aquellos que dejan el mundo, y sus devanéos, retirandose á penitente clausura, y perseccion, sino los mismos que habiendolo dejado todo, y hallandose en institutos santissimos, buscaron para promover el bien de las almas, dentro de la soledad la soledad: dentro de la abstraccion, ma-

yor, y mayor contemplacion.

4 Basta para egemplo (que no quiero proponer sino dos) lo que hacia nuestro Serasico Padre San Francisco, el qual habiendo instituído una Religion tan desasida, y pobre, y guardando

con toda perfeccion la Regla Evangelica, siendo todo su deseo el bien, y conversion de los Fieles, é Infieles, y el exortarles á penitencia; todavia se retiraba á los montes, algunas veces á secretas comunicaciones con Dios, y á pedirle el espiritu, que despues repartia con los progimos, y los dones con que los encendia, y abrasaba. (c) Y en nuestros tiempos aquel egemplar, y Maestro de Prelados, el glorioso San Carlos Borroméo, con ser su zelo ardentissimo de la salvacion de las almas de su cargo, y estár con instante vigilancia, cuidando de aumentar en ellas la gloria de Dios, y su interior aprovechamiento; todavia se solia retirar, dejando, y fiando á sus Ministros los cuidados de la vida activa, para comunicarlos con Dios, y aconsejarse en ellos algunos dias en la contemplativa, (d) pareciendole & este clarissimo Varon, y fervorosissimo espiritual, que necesiraba de cobrar fuerzas para comunicarlas, y de encender el alma con la mas interior oracion, para alumbrar despues á sus subditos en el exterior delvelo, y accion. Y la razon de esto es, que como quiera que mientras somos viadores, y por este destierro yamos con palos fragiles caminando, y aspirando á la Patria, hacemos esta jornada rodeados, y gravados con el peso inrolerable de la carne, perseguidos delDemonio, entre los lazos, y embarazos de este siglo; y no pueden ser camino de espiritu, mientras este no sucre muy superior con la gracia Divina, à estos tres enemigos molestissimos, que cada dia nos ván hiriendo, y persiguiendo, como al descuydado pasagero, los salteadores insidiosos, y crueles. Porque como dijo aquel egemplar grande de paciencia Job: Guerra es la vida del hombre mientras vive en esta tierra: Militia est vita bominis super terram. (c) Y siendo guerra entre la carne, y el espiritu, menester es que haya heridas, y que corra sangre de la una, y de la otra parte. Y de la manera, que quando el soldado es herido en la batalla, se vá luego á buscar la medicina, para volver á ella, y el que ha de ir á romper la vanguardia, se egercita primero en manejar bien el instrumento de su profesion; assi el buen espiritual, que reconoce que se le vá la sangre del alma, aunque sea en los egercicios del fervor, los quales si por una parte perficionan, por otra divier-

<sup>(</sup>c) D. Bonav. tom. 7. in legen. S. Franc. de Stud. & virt. erat. cap. 10. fol. 290. lit. A. edit. Mogunt. 2609. (d) Ribadeneir. en la Vida de San Carlos, dia 4. de Noviembre. (e) Job. 7. v. 1.

sura, con obligacion de clausura interior, llenos de renta, y obligados en su genero á pobreza? Llenos de comodidas, y obligados á estrecha mortificacion? Mandando siempre, y obligados á la persecta, y necesaria obediencia á las Reglas Eclesiasticas?

- Y qué será en los propositos santos que huvieren hecho los Magistrados públicos, Padres, y Madres de familias, y personas seculares, que se hallan enmedio del siglo, no solo sin quien las promueva á lo bueno, fino con quien las aliente á lo malo? Quanto antes descaecerán? Quanto menos resistirán? Quan poco perseverarán? Para ocurrir, pues, á este daño, que es muy natural, y frequente en quantos estados hay en la Iglesia de Dios, tiene nuestro Señor dispuesto el remedio de la consideracion, meditacion, oracion, y observacion propia, llamandose el alma á juicio, y á cuentas en esta vida, antes que la llamen con la muerte en la otra: y con algunos dias de retiro se mira, se remira, se reconoce examina, y renueva, y con lagrimas verdaderas se llora, haciendo firmes propositos de volver á correr tras el olor, y unguento de los santos pasos del Señor, que son sus altissimas virtudes, por la vereda de la perfeccion, y profesion ajustada de su instituto, y estado.
- y Vamos corriendo con grandissima velocidad, y divertimiento por la vida, á la muerte; y los dias, y las noches, los meses, y los años se nos pasan, y la muerte, la cuenta, y el juicio se nos llega. Hemos menester suspender el tiempo con la meditacion, y con lograrlo, detenerlo. Es muy corta la vida del hombre divertido, es muy larga la del espiritual, y atento. No tenemos breve la vida, sino que la hacemos breve, porque el malo, apenas vuelve la cabeza, quando mira el fin en el castigo; y el bueno continúa la misma vida espiritual, por medio de la muerte, con eterno premio; está perdido el mundo: Quia nullus est qui recogitet corde: (s) porque no hay quien piense, ni se ponga á meditar en la profesion de su estado, y en el estado en que se halla en su profesion; y ocupado los dias, y las noches en lo que no importa, y frequentemente en lo que daña, no se pone á considerar aquello que nos aprovecha.
- 10 Para esto son utilissimos estos santos egercicios de recogimiento particular, aunque sea en la virtud mas perfecta, y só-

etros: y assi los demás, que desean este santo reriro por algunos dias, para renovar, y dár calor al espiritu. Renuevan los pajaros la pluma, algunos animales sus armas, la culebra la piel, y no renovaremos nosotros nuestros santos propositos, y deseos, volviendo de espacio, y con atencion á darle á Dios lo mismo, que le dimos al principio? Es el corazon humano codicioso, y amigo de poseer, y assi con el uso de las cosas le vamos quitando al Señor, lo que le dimos al principio, y volviendonos á nuestra

antigua propiedad.

¿No se vé el desco, y tervor con que el Novicio desa alprofesar la voluntad en las manos de su Presado con el santo voto de la obediencia? Abraza la Religion, y huye del mundo, con la abstraccion, y claulura? Doma la carne, y la vence con los egercicios de la penitencia, desprecia la pompa secular con el uso de la santa pobreza: y luego vereis, que lentamente suele in ereciendo dentro del uso de los santos egercicios regulares un natural cuidado, y deseo secreto de cobrar él mismo sus alhajas, y vestirse interiormente, de lo milmo que le dió al principio á su Prelado, y en el al Señor. Porque la humana fragilidad, sinciendo el peso de la obediencia, yá desea verse reservada de ella, y se holgaria de mandar, y le vá siendo grave el obedecer, halla muchas razones para salir de casa á diversas ocupaciones, y negocios, con detrimento de la fanta clausura Religiosa. Aboga por su naturaleza contra los egercicios de la mortificación, con el color de la sanidad. Pone en el corazon las pocas alhajas que le quedan para su uso, y las que no le quedan desea; con lo qual si no huviere mucho cuidado en los Superiores, y en los inferiores, dentro de pocos años, y aun algunas veces dentro de pocos meses, esta propia voluntad, sin ser sentida, se halla vestida de todo aquello que dió, y renunció al principio, y defnuda de las virtudes, y dones que por haberlo dado le vistieron: y si esto tal vez sucede en este, ó en aquel sujeto, en Religiones, é institutos perfectissimos, y en aquellos á quien riene el freno de la obediencia en sus limites, y las espuelas del zelo de los Prelados, los quales velan sobre la observancia regular, con debida, y muy defpierta atencion; ¿qué será en los propositos que hicieremos aquellos, que aunque nos hallemos en profesion mas perfecta, nos vemos rodeados de cosas temporales, arriesgados en las mismas ocupaciones, necesitados de doblado espiritu, suera de la claudestinado para esto, obrando en ello, con aquellas veras, y estaccia, que pide su importancia, pues es uno de los medios mas proporcionados, y escaces que puede ofrecerse á su aprovechamiento.

#### TIL

Será muy necesario, que escojan Confesor Docto en Teología mistica, y moral, con quien confieran el estado de su alma, los puntos, y dudas que se le pueden ofrecer en la direccion, y uso de estos santos egercicios, el qual le aconseje como quien obra aquello que aconseja, y le instruya en todo aquello que ignora.

#### IV.

En el discurso de los mismos egercicios, aunque generalmente á todos aconsejaria que comenzassen por las quatro Postrimerias del hombre, porque es lo que mas mortifica, y humilla á la naturaleza, y dá lugar á que gobierne al espiritu; pero pueden detenerse mas en aquello que mas suerza les hiciere. Y el que entrare á hacer estos egercicion tan aprovechado, que le convenga mas ocupar el alma en las consideraciones de la Pasion del Señor, que no en las postrimerias, use, y medite en aquello que mas util le sea con el consejo de su Padre espiritual.

#### V.

Una de las cosas que mas suele retardar para no introducisse los hombres en lemejantes egercicios de recogimiento, es mirarlos como retiro alpero, penitente, y congojoso, con que la naturaleza que desea vivir holgada, no quiere entrar por una puerta, que le parece tan mortificada. Y assi es necesario advertir, que de la manera que es voluntario en todos el hacer esto alguna vez cada año, lo es tambien el ular mas, ó menos de la mortificacion, y penitencia, conforme se hallare de espiritu, y sucrzas que conducen al intento. Y assi el que no pudiere tener tres horas cada dia de oracion por los tres puntos que se señalan, tendrá dos, ó una, ó lo que pudiere. El que no tuviere fuerzas para estár tanto tiempo arrodillado, podrá con decente, y reverente forma hacer lus egercicios en pie, ó sentado. El que no pudiere contemplar meditará. El que no pudiere atar la imaginacion, por lo menos tendrá un dia atado el cuerpo, con tenerlo encerrado aquel tiempo, y esso obliga, y persuade á la Divina Bondad, para que con inspiraciones, y mociones del Espiritu Santo le enternezca, y alumbre el alma, y dé conocimiento de luz, y de verdad con que pueda al salir hacer lo que no pudo al entrar.

#### VI.

El fin principal de estos egercicios no mira á que en estos diez y seis dias quede tan superior el espiritu á la naturaleza, que se halle ella rendida del todo; porque moralmente hablando, para lo que no basta una vida muy larga, cómo bastarán diez y seis dias? Pero servirá por lo menos para conocer el engaño en que una persona se halla, para pensar con atencion en su remedio, para disponer la enmienda, para purificar la conciencia, para llamar, y comenzar la penitencia, y salir de alli el alma con estreaces deseos de resistir á las pasiones, y egercitar las virtudes; de suerte, que estos egercicios, aunque no sean del todo esicaces, como sin, son sumamente importantes, como medio.

#### VII.

De aqui resulta que no ha de entrar en estos egercicios el cuidado de hacer grandes, y penitentes asperezas, y mortificaciones, tanto, quanto en sijar bien, y escribir en el corazon las verdades, y desengaños que ofrecemos en estas consideraciones: y sijas, y bien entendidas, y penetradas ir caminando despues por donde le guia aquella luz, y ajustar las obras á los conocimientos.

#### VIII.

Para esto en cada uno de los puntos que ofrecemos cada dia, despues de haber hecho el alma la peticion que alli se señala á Dios unestro Señor, nos ha parecido proponer, y deducir quatro dictamenes especulativos de quatro puntos, y otros quatro practicos, que los unos persuaden, y convencen al entendimiento, los otros mueven, y encienden la voluntad, para que egecute lo que el entendimiento ilustrado le propone. Y ruego á quien se egercitáre en esta devocion, que atienda por particular deseo, solicitud, y cuidado de las deduciones, y dictamenes, porque essas son la sustancia de quanto huviere de aprovechar, y de ellas ha de resultar despues con la gracia Divina el aprovechamiento, y ajustamiento de su vida.

#### IX.

Para mayor inteligencia se advierte, llamamos dictamen especulativo, una maxima, ó resolucion clara, y llana que convence al entendimiento, de suerte, que no halla respuesta, ni evasion alguna; como si probassemos que la muerte es infalible, y cierta: la cuenta rigorosa, y delgada: el Insierno espantoso, y horrible: la gloria apetecible, y deseable: y que assi conviene prevenirse para la hora de la muerte, vívir como quien ha de dár cuenta, temer como quien puede ir al Insierno, obrar como quien aspira á la gloria.

#### X.

Esto solamente creído, y entendido es dictamen especulativo. Pero dictamen practico llamamos este mismo, reducido, egemplificado, y practicado cada uno en sí mismo, moviendose el alma por la razon de lo especulativo, á la egecucion de lo practico. De la manera que sucede en las ruedas interiores del relox, que la que mueve el espiritu ase, y lleva tras si, y mueve à la de la campana, y con esso anda concertado el relox, y el dia; pero siempre que la una, por estár pesada qualquiera de las dos, no lega á tocar en la otra, preciso es que sea inutil el primer movimiento, porque no mueve al segundo. Assi sucede en el hombre en los conocimientos que forma el entendimiento, que si este no reduce, y lleva tras sí á la voluntad, haciendola que egecute lo que él conoce ; no solamente el don santissimo de la luz le deja de ser util, sino que despues le servirá de mas estrecha cuenta, y mayor condenacion, porque obró contra lo que veía, 🏌 pecó contra lo que creía, que es lo que obligó á decir al Señor à los Farileos, quando hizo el milagro del ciego, reconociendo que tenian ellos mayor luz que los demás, como Maestros de la Ley, y por otra parte la voluntad danada, y pervería: Quia caci non estis peccatum vestrum manet, (g) Como quien dice: m2s valiera vér menos, pues los conocimientos que Yo os doy para vuestra salvacion, han de ser circunstancia de mayor gravedad á vuestra condenacion.

#### XI.

Y assi debemos temblar los Christianos, y entre los Chris-

ria-

<sup>(</sup>g) Si caci effetis non haberetis peccatum. Nunc verò dicitis : Quia videmus. Peccatum Vftrum manct. Joann. 9. v. 41.

tianos, los Sacerdotes, y entre los Sacerdotes, los Prelados, y entre los Prelados, los que tuvieren mayor luz, y conocimiento. Porque assi como será mayor nuestra gracia, si conforme á ellos obráremos; será mucho mas estrecha la cuenta, y mas riguroso el castigo, si á vista de tanta luz nos desviarémos de las obligaciones de nuestro estado.

#### XII.

Tambien advertimos, que quando no tuvieren lugar los ocupados de retirarse del todo, pueden ir siguiendo estos santos egercicios en su misma casa, por el discurso del año, tomando algunas horas del dia para ir meditando, y obrando lo restante, al paso que meditaren, ocupandose una semana en las meditaciones de la muerte, y la siguiente en las de la cuenta, y assi de las demás; porque lo que no pudieren hacer desocupados del todo del egercicio de su profesion, lo consigan en mas tiempo, acudiendo á uno, y á otro.

#### XIII.

Y porque he advertido con sobrada atencion el dár expediente á los ocupados, para que entren en esto, si no les dán lugar sus ocupaciones; quiero salvar el escrupulo de que no parezca que apruebo el divertimiento grande con que le vive generalmente, en juzgar que les falta tiempo para cola tan importante; porque no solo lo entiendo assi, sino que tengo por cosa llana, y constante, que no hay hombre, ni Maestro, ni Prelado, ni Presidente, ni Rey de tan embarazosa ocupacion, y profesion, que no tenga tiempo, y debe darlo, para egercitarse algunos dias al año en no tratar de otra cosa, que de la materia de su salvacion; y la razon es llana. Porque el tiempo siempre se ha de medir con la importancia, de suerte, que á lo que no importa, ó dana, no se ha de dár tiempo alguno; á lo que aprovecha, y conviene, se ha de dár todo el tiempo. Tambien de lo mismo que aprovecha, y conviene hay colas espirituales, y temporales, y el tiempo siempre se ha de dár antes á lo que conviene espiritual, que á lo que conviene temporal; porque mas derecho tiene al tiempo mi alma que mi cuerpo; la mortificacion, que el deleyte; la meditacion de las cosas espirituales, que el gozo de las temporales. Pues para que vea el mas ocupado si le falta tiempo, ó no, haga computo de lo que gasta cada dia en el sustento del cuerpo, en la recreacion de los sentidos, en la distraccion de las potencias, en

los entretenimientos, y gustos mundanos, y reconocerá, que no solo no le falta tiempo, sino que lo que le sobra le daña; porque habiendoselo dado Dios para que lo emplee en esto (que si le empleára le salvára) le ocupa en lo contrario, y porque le malogra, le condena. Y assi aunque cada uno no haga esta cuenta consigo, y por decir que le falta tiempo, dege de hacer estos egercicios; no dude, y tenga por infalible, que Dios que está vista del tiempo, y de los pasos, y obras en que cada uno lo emplea, le tomará la cuenta como ello pasa, y no como él lo entiende.

#### XIV.

Y verdaderamente que aflige el animo, quando se vé, que siendo en todos la suma de las cosas, y la importancia de lo criado, la materia de nuestra falvación, para solo esto no hallamos tiempo, y le hallamos para la negociacion, para seguir los pasos prolijos de la ambicion, los oficiosos, y desvelados de la codicia, para ascender á puestos, y felicidades, temporales diametralmente contrarios à aquella sentencia que nos dió el Señor de este engaño, quando dijo: Quid enim prodest homini si mundum universum lucretur: anima verò sua detrimentum patiatur? (h) Como si digera: Ay de tí hombre, que ocupas todo el tiempo en lo que te condena, y daña, y solo dices, que te falta para lo que te aprovecha, y salva! Poco te importa gastar el tiempo en conseguir Tiaras, Coronas, Mitras, Dignidades, telicidades, y riquezas con que te luces en lo temporal; si te falta el tiempo par a egercitat las virtudes, y considerar en lo eterno, y espiritual. Y assi tengo por cierto, que no falta tiempo á nadie, sino que nosotros faltamos al tiempo, y al buen empleo que debemos darle.

#### XV.

Para el aprovechamiento que de estos egercicios puede esperarse en la Divina Misericordia, conduce mucho el hacer una consesion general al que no la huviere hecho, y el que la huviere hecho,
desde aquella que hizo, hasta el tiempo en que se halla. Esta puede
hacerla antes de entrar en estos santos egercicios, ó despues de los
quatro dias primeros, quando ha meditado las postrimerias, ó al sin
de todos los diez y seis dias. Y de estos tres tiempos para los teme-

rosos de Dios, y que viven religiosamente, tengo por mejor, que entren consesados, y comulgados: y para los divertidos, que descan hacer mudanza de vida, que se recojan en los quatro dias, y primero consiessen al sin de ellos, y despues de ellos prosigan hasta los diez y seis dias. Y tengo por menos util el confesar despues de todos los egercicios, no habiendolo hecho á los principios; porque si no es con muy particulares causas, no dejan de embarazar las memorias de la vida pasada, y obrar mejor el alma, quanto mas purisicada, yá perdonada de sus culpas en la consession Sacramental.

#### XVI.

Los propositos practicos, que suere haciendo, deducidos de los especulativos, en cada vicio, ó passon en que cada uno se juz gasse comprehendido, los reduzca á escrito, para que despues los vea, y reconozca, y sepa qué monstruos, y qué passones ha de vencer con la gracia Divina, y assimismo los remedios de que ha de usar en estos danos. Como si viere que la ambicion le arrastra toda la vida, y el tiempo; proponga de vencerse, y de no pretender, sino quando mucho, hasta lo necesario, y luego escuse todos aquellos pasos que daba en este superstuo cuidado, y pongalos en su salvacion. Haga sus ajustamientos de lo que le conviene, y de lo que puede para tomarse cuenta en el discurso de la enmienda, de si cumple lo que ofreció en el de los egercicios. Porque (como he dicho) si esto especulativo no lo reducimos á lo practico, no conseguimos el fruto espiritual para que nos introducimos en ellos.

#### XVII.

En lo que fueren leyendo de estas consideraciones, vayan meditando, orando, y suplicando á nuestro Señor, le alumbre, y con esto tambien se irá examinando, y mejorando: como si leyesse, quan grande engaño es andar ocupados en lo que no importa, y no hallar tiempo para lo que conviene; quan poco pesa la felicidad, y quanto la salvacion; pare un poco, y digase á sí mismo: ¿en qué ocupo yo el tiempo, en buscar lo temporal, ó lo eterno? En buscar lo eterno no; porque del dia á la noche, y de la noche al dia, no hago otra cosa que buscar deleytes al cuerpo, en el sustento, en la cama, en la conversacion: si rezo, con divertimiento; si murmuro, con atencion, tratando cosas temporales con todos mis cinco sentidos, y tres potencias;

orando, ó discurriendo en las eternas divertida, y aceseradamente, y con gran priesa. Menester es, pues, mudar vida, y hacer lo principal, principal, y lo accesorio, accesorio; y pues importa menos lo que sigo, dejarlo: y pues importa mas de lo que huyo, seguirlo: y assi hacer suego por menor los propositos que Dios le dictare, y si le moviere el alma á llorar sus errores, llore, y dege de leer, que para lo que se lee, es para llorar, y merecer.

#### XVIII.

No se olvide de examinarse cada uno en el estado de su profesion, que si de esto se olvida (como he visto muy frequentemente en algunos) no hallará el aprovechamiento que le convicne, porque es muy ordinario examinarle el que es Sacerdote de los pecados de hombre, y no de los de Sacerdote, y le parce que sino peca con el seglar, no tiene mas de que examinarse. Mire bien como reza, como cumple con su obligacion, que egemplo dá, que egercicios tiene, en que se ocupa; sino solo no dana, sino aprovecha; sino solo no arde, sino que alumbra. Y el Confegero si acude á lo que le toca, si gobierna con rectirud de animo, y limpieza de manos, si averigua los delitos de las partes, si se olvida del zelo, y dentro de él se olvida de la equidad. Y d casado, si cuida de los hijos, y familia, si la tiene bien concertada, y gobernada, si es pródigo, si es perdido, si destruye con sus vicios, quanto habia de edificar con las virtudes su casa que muchas veces le parece al hombre que vive muy ajustado, porque no hutta, ni mormura, ni aborrece, y tiene en su oficio otras omissiones, y culpas sin comparacion mayores que las que conficia, y es, que los pecados de los hombres son faciles de ver; pero los del oficio por la confianza natural, y amor, y prefuncion humana, pensar cada uno de si, que gobierna divinamente, es facil; y lo contrario, es muy dificultofo de conocer.

#### XIX.

Aunque haya confesado á los principios, no dege de confesar otra vez al salir de ellos, para que Dios le ayude, y savorezca, y practique lo que conoce, y obre aquello de que hizo propositos. Yo aconsejaria, que al salir hiciesse un diario cada uno, conforme á su estado, profesion, y ocupacion, repartiendo bien las horas del dia, y de la noche, dando al cuerpo lo bastante, y

al alma lo necesario, y conforme á esso obrar, y encaminarse á la vista, y luz de los buenos propositos, y frequentar los Sacramentos, que son los medios mas esicaces para perseverar en lo bueno, enmendarse, y retirarse de lo malo.

### DE LA FORMA, Y DIRECCION DE ESTOS SANTOS Egercicios.

#### XX.

Supuesto, pues, que todo el principal asunto de estos egercicios, es en breve tiempo disponer el alma á que comience vida agradable á nuestro Señor, ó que con mayor perfeccion la siga, y que para ello es necesario que se ponga grande essuerzo en volver el timon, y gobierno interior á la razon, y espiritu, y quitarselo á la carne, y apetito, que es el que en lo mucho, y en lo poco ordinariamente nos tiene asidos, y detiene para que no sigamos al Cordero de Dios; dividiremos estos egercicios en diez y seis dias, que es numero competente, aun para los ocupados, pudiendo de ellos tomar, los que mas lo estuvieren, por lo menos ocho, segun el tiempo, la ocasion, y el llamamiento les diere lugar, tratando esto como materia grave, y de suma utilidad, é importancia para sus almas.

#### XXI'

En estos diez y seis dias parece conveniente que se lleve los quatro primeros la meditacion de las postrimerias del hombre, poniendo á el alma delante de la consideracion con la memoria de la muerte, la fragilidad, y miseria del cuerpo, y de la vida á quien se rinde. Con la de la cuenta, y juicio, para que lo tenga, y sepa que la ha de dár muy estrecha de los pasos en que anda. Con la del Insierno, para que considere adonde llevan las pasiones que le arrastran, y pecados que comete. Con la de la Gloria, para que vea que es lo que pierde por seguir los vicios, y huir, y no egercitar las virtudes: y en cada uno de estos dias advertiremos los santos propositos que puede hacer, y espirituales dictamenes que debe formar.

#### XXII.

Los segundos quatro dias, yá mas corregida la naturaleza con Tom. VI. Aaaa el

el freno, azote, y temor de la muerte, de la cuenta, del Insierno, y alentada con la esperanza de la Gloria; entrará en la meditacion de la Pasion de suestro Señor Jesu-Christo, que es sabrosissima, y que despierta amor, y dolor, y temor silial, y nobles, y santos propositos, promoviendo mas que otra cosa á la verdadera compuncion.

#### XXIIL

Los quatro dias terceros, que será hasta los doce, se acupará el alma en la contemplacion de los Misterios de la Divinidad, y en dár gracias al Padre Eterno por tantos, y tan grandes benesicios como nos ha hecho, por medio de su Eterno Hijo, y al Espiritu Santo, como á promovedor, y Autor de toda consolacion, y el que reparte sus inesables dones, y gracias: y este egercicio le llevará, y abrasará en la devocion de la Virgen Maria, y de todos los Santos, y Espiritus bienaventurados.

#### XXIV.

Los quatro ultimos dias hasta los diez y seis, todo el cuidado ha de ser en lograr el fruto de los doce, haciendo esicaces deseos, y propositos, de seguir, y egercitar las virtudes, y mucho mas aquellas que le son mas necesarias para su estado, y profesion, y en que se siente mas slaco; apuntando los remedios de que se ha de valer para seguir otra nueva, y mejor vida, pidiendo luz al Padre de las luces, gracia al Hijo, Autor de la gracia, y servor al Espiritu Santo, suente de toda devocion, y consolacion, y favor á la Virgen Maria, y á los demás Santos abogados suyos, para enmendarse en los desectos pasados, y seguir, y cumplir con toda prontitud, y devocion en esta vida transstoria, los preceptos, y consejos del Señor, que nos guian á la eterna.

# LOS FRUTOS QUE SE SIGUEN DE COMENZAR por las postrimerias.

#### $X \times V$

Omenzamos los Egercicios por las quatro postrimerias del hombre; porque como sea assi, que hasta que el cuerpo se halle sujeto no puede obrar libremente el espiritu, que es la lucha que dijo San Pablo: Caro enim concupiscit adversus spiritum: spiritus autem adversus carnem. La carne siempre pelea contra el espi-

ritu, y el espiritu contra la carne, (i) no hay cosa que igualmente postre esta naturaleza engañada, como acordarle de estos pasos peligrosos, en donde se ha de vér, y en donde la han de poner. Porque quien vé que lozana está la vida, que alegre, que viva, que ardiente, que segura, y sobre esta seguridad, alegria, y contentamiento, está fundando el edificio de los deleytes, de las honras, de las riquezas, del poder, de la grandeza, y con lo mismo que se está haciendo una forma de vanidad, se hace otra de condenacion; conocerá, que este que se precia de muy vivo, necessita de aplicarle por remedio, que se considere muerto; porque la muerte (como luego veremos) corta, rompe, deshace todos essos discursos, deleytes, riquezas, entretenimientos, y esperanzas; y alsi el que tuviere presente la muerte, edificará la torre del Evangelio, que es la que se comienza por el Bautismo, con la gracia de los Sacramentos, y la acabará, y la perficionará, y con esso, no se reirán despues los Demonios, diciendo: Hic homo capit adificare, & non potuit consumare. (k) Este hombre comenzó siendo Christiano, à hacer el edificio en que habia de habitar el Señor, y por seguir los vicios, no acabó él la casa, y la casa le acabó á él. De sucrte, que la muerte humilla en este mun. do toda vanidad, corta toda esperanza, postra toda grandeza, y deshace todo deleyte.

#### XXVI.

A la soberbia del hombre, pone por freno la cuenta, y el juicio; porque quien no vé la libertad del humano querer, y del arbitrar, y el parecerle à cada hombre que es Rey de la naturaleza, y que su voluntad tiene suerza de ley, y que todo lo rinde, y sujeta, y su pensamiento no tiene limite, ni freno su deseo, porque lo que no puede haber, lo puede querer, y lo que no puede alcanzar, lo puede desear, y dice, en lo que yo quiero, nadie se entremeta, que yo puedo querer quanto quisiere, y mucho mas; quando este hombre tiene con el querer aplicado, algun poder de Rey, Principe, ó Prelado, ó gran Señor, ó Magistrado, ó Superior, ó rico, ó suerte, ó noble, no hay averiguarse con él, por el poder con el querer; porque pasa luego á querer hacer quanto le parece que puede, asirmando, que su querer, es poder. Pues para quitar esta presuncion, entra lindamentom. VI.

<sup>(</sup>i) Ad Gal. 5. v. 17. (k) Luc. 14. v. 30.

te la cuenta, y como una medicina admirable le ponen á este hombre vano, la ceniza en la frente, y le dicen con el juicio, que no lo tuvo, y con la cuenta, que la dé de quantos pensamientos, palabras, obras, acciones, ordenes dió, y de quanto dijo, hizo, habló, y en todos tiempos pensó; y le ponen á aquel poderoso, y rico maniatado, diciendo, que de razon de lo que él pensaba que era suyo en propiedad, y no lo era, sino en administracion.

#### XXVII.

El ansia assimismo que el cuerpo tiene, y el alma engañada por los deleytes de esta vida, no es ponderable; porque en el comer, en el beber, en el dormir, en el pensar, como en el hablar, en el obrar todos huímos del penar, y buscamos el gozar: y assi nunca se contenta nuestra fragilidad con lo permitido, sino que desea lo prohibido; ni se contenta con lo que recrea, sino que busca, y llega hasta lo que excede. De suerte, que el ansia, y propension á los deleytes, y gustos los vá haciendo sin medida, y sin seguridad, no solo para la otra vida, sino para esta: y assi vemos, que siendo el ansia humana de holgarse, se nos acaba la vida, que es en la que puede el hombre holgarse, consumida con los vicios en que se huelga. Para espantar, pues, á estos, y que tengan algun freno en el vicio, entra la consideracion, y meditacion del Infierno, y es necesario que vean lo que penan allá, los que se huelgan acá; advertidos de que aquella pena es eterna, y este gusto temporal, y alli la pena excede á toda ponderacion, y aqui no tiene el deleyte constante recreacion. Afligida, y turbada el alma con la muerte, con la cuenta, con el juicio, y con las llamas del Infierno, es necessario alentarla; porque como el intento en este, y en todos los egercicios del Christiano, sea solo de curar, y no desesperar; es menester que lepan, que aunque en la otra vida, del Infierno no hay que aspirar á la gloria, pero no en esta: y ninguna cosa nos llevará tan seguramente á la Gloria, como tener presente, para no ofender á Dios, el Infierno, con el castigo á la vista, en aquella meditacion, y premio de la Gloria. En esto comienza el cuerpo, que teme penas, á temer las del Infierno; y el alma, que desea deleytes, á anhelar por los de la Gloria, y trata de confesar, y llorar lo pasado, hace santos propositos en lo venidero; y esta es la causa porque frequentemente se sigue este santo estilo. DIA

# DIA PRIMERO. DE LA MUERTE.

Ntre las quatro postrimerias del hombre, siempre es la primera la Muerte, por la qual se pasa, y llega á la Cuenta, Juicio, Infierno, ó Gloria. Elta consideracion es mas facil de allanar en el hombre, que todas las demás, por tenerla con nosotros, sin ser necesario traerla de muy lejos á la imaginacion. Porque la Cuenta es una creencia de cola sobrenatural, y de la orra vida. El Infierno, una habitacion eterna de los condenados, despues de haber pasado por la muerte, y por la cuenta. La Gloria es el primero de los bienes, despues de haber pasado por la Muerte, salido bien de la Cuenta, y libradole Dios del Infierno. La Muerte es una cola tan ordinaria en la vida, tan frequente, y comun, que no hay que buscarla en la otra, por no haber lugar donde no suceda, ni parte donde no se encuentre; ni hay edad reservada, ni calidad privilegiada, ni Dignidad esenta. A las demás postrimerias, nos enseña, y persuade la Fé, que es lo que creemos, y aunque esta basta, y sobra; pero al fin como no lo vemos, siempre anda repugnante el cuerpo, y la carne, la qual no quiere acabar de penetrar las colas de la otra vida; porque como es el hombre animal: Animalis homo non percipit, qua Dei sunt. (1) El hombre animal, no acaba bien de percibir las cosas de Dios. Y assi se quejaba el Apostol San Pablo del cuerpo, y porcion inferior del alma, que estaba repugnante á la superior, que es la razon ilustrada de la Fé: Video::: aliam legem::: repugnantem legi mentis mea. (m) Siento otra ley en este cuerpo, que está repugnando á la verdadera ley del alma; pero la muerte, no solo la creemos como los demás Misterios de la Fé, toda carne es heno: Omnis caro fanum: (n) Statutum est hominibus semel mori, (o) Ley es inviolable, el que se mueran los hombres; sino que tambien la vemos, y tocamos, y manejamos, y unos á otros nos enterramos, y siempre andamos rodeados de difuntos, que fueron vivos, y de vivos, que brevemente serán difuntos.

2 Persuaden las otras tres postrimerias del hombre los Predicadores destinados por la Iglesia, en ciertos tiempos, propo-

<sup>(1) 1.</sup> ad Corinth. 2. v. 14. (m) Ad Rom. 7. v. 23. (n) II.i. 40. v. 6. (0) Ad Hebr. 9. v. 27.

niendo, y acordando á los Christianos que vivan como quien ha de dár cuenta, que miren quanto les conviene huir del Insierno, que procuren aspirar á la Gloria. Pero los Predicadores de la muerte, no son solo los destinados de la Iglesia; porque todas las criaturas racionales, é irracionales, y sensitivas, en todos tiempos predican con su sin el nuestro, y la nuestra con su mortali-

dad, y corrupcion.

El arbol mas hermolo, y frondolo, con llegar á él, ó la secreta enfermedad, ó la segur del leñador, cae á ser embarazo de la tierra, y á pocos dias polvo; y este le dice al mas robusto, que llegará el tabardillo, ó la herida, y derribará su lozania, como resolvió en cenizas las hojas del tronco, y las ramas de aquel arbol. La flor mas hermosa, y olorosa, ó pisada del villano, ó cortada del cortesano, ó consumida del tiempo, siendo á la mahana gozo, y admiracion, y á la tarde desprecio, y aumento á la corrupcion; le está predicando á la hermosa, que assi acabará ella, como acabó la flor, ó cortada en la frescura de la juventud, ó consumida con la debilidad de la senectud. Qué fuerte que es el Leon, qué ligero el Corzo, qué duro el Elefante! y cada dia hallan los cazadores por los montes donde se crian estas fieras, las pieles de su mortalidad, y los que no mueren de la debilidad, acaban del accidente, predicando al hombre, que no tiene aquella fortaleza, ni aquella fiereza, ni aquellas pieles duras, ni aquellos miembros travados, sino que es mas delicado que todos; que está yá acabando, pues que ellos han acabado. ¿Hay pajaro tan alto, hay pez tan escondido, que por alco. ó por bajo se le vaya á la muerte? Allá dentro de las concavidades de la mar, allá encima de las regiones mas soberanas del viento llega la muerte, y los busca, los ata, los despluma, los acaba, y deshace; y desde allá están predicando al hombre, que no tiene alas con que huir, ni escamas con que nadar, ni parte donde esconderse, y ha de morir, deshacerse, y acabar.

de diversas que estos parece que persuaden de lejos, y que son de diversas especies estos animales, y plantas, y una cosa tan vieja como el morir, no es mucho que suceda á los irracionales; a pero á los racionales por qué? Engañase tu vanidad, que mas predicadores tienes de tu madera misma, y de tu carne, que de la agena; porque todos los hombres entran con mas claras voces, y gemidos, lagrimas, y dolores, lastimas, y congojas,

persuadiendote lo mismo con un sermon prolijo de posteridades, desde nuestro Padre Adán, hasta ahora, sin que haya escapado, ni el mismo Hijo de Dios, en habiendose hecho Hombre; el qual haciendo leyes á la natnraleza, y pudiendo eximirse de la muerte, por ser Autor de la vida, quiso que se egecutasse en él la ley de mortalidad, y en su Madre misma. Y'dos solos, que tiene reservados, que son Elias, y Enoc, han de volver al mundo á morir; porque en llegando á ser hombre, es necesario que sea mortal, y en saliendo á vivir, ha de acabar en morir. Es verdad, dirás, pero esso yá paló, y ahora puede ser que suceda otra cosa: Vana es tu confianza:vuelve los ojos á tus padres,y á tus tios,hermanos, hijos, y deudos, que á unos los verás yá muertos, (ó por mejor decir, no los podrás tu vér sino muerto) y á otros que se están muriendo, y á otros que caminan á morir; y que apenas se acaba de cerrar una sepultura, quando yá se abre otra; y que no se oye en la Iglesia, sino el ruido de las hazadas, la compasion de los ataudes, el doble de las campanas, el clamor, y lamentacion de los sufragios; ni en essas plazas, sino conversaciones de vivos, que tratan de difuntos, y mañana estarán los unos como los otros. Ni en essos Tribunales, y Audiencias, sino procesos, y causas de hombres que vivieron, y testaron, y murieron, y herencias de hombres que fueron; y apenas volverás los ojos á parte, donde si topas un vivo, no puedas hallar, y halles representacion de infinitos muertos. Porque si miras á tu amigo, y conocido, él solo vive, y morirá muy presto; pero sus padres, sus abuelos, y todos sus ascendientes yá murieron. Si miras las paredes de tu casa, acabó el que las mandó hacer, y muchos que con él trabajaban, y otros infinitos que vivian entonces como ellos: y si miras los huertos, los jardines, las plantas, han sobrevivido á sus dueños, y han caido todos á sus pies, y dadoles sepultura la tierra que á ellas sustenta, y ha sido su corrupcion la humedad que á ellas dá vida: y tu mismo aunque vives, mira quantos han muerto de los que te eran conocidos por fangre, por amistad, por comunicación, por conocimiento. Es verdad, dirás; pero essos son testigos de acá fuera, y no acaban de desenganarme.

5 Pues entrate dentro de tí, que la muerte tienes en tí, y esta vida no es mas que un castigo suspendido, y una muerte disimulada. Tu cabeza la mia, y la de todos, es una calavera

guarnecida, y el cuerpo es un esqueleto vestido; y no guarnecido de bronce, ó plata, ú otro metal precioso, y sólido; si no de carne, y sangre, de miserias, y corrupcion, y sujeta, y llena de enemigos secretos, y públicos, que cada dia, cada hora, cada instante están tratando de acabarnos, matarnos, deshacernos, y consumirnos. No podemos tolerar un enemigo, y por lejos que esté, nos parece que yá está sobre nosotros, y mas si es poderoso, huimos Ciudades, Reynos, y Regiones distantes porque no nos acabe. ¿Adonde huirémos los que llevamos con noforros la casa, y los enemigos dentro de ella? Y no de manera que saben disimular cosa alguna con la ira, ó vencerse con la clemencia, ó remitir la persecucion, ó deshacer en el furor; sino que de momento á momento están estos quarro humores acabando al hombre, el humido radical despertando accidentes, y enfermedades mortales, y rinendo entre sí sobre quien ha de acabarle antes. Y dice la sangre: yo tengo de acabar con esta vida, yá con el exceso ahogandola, yá con la corrupcion consumiendola. Y dice la colera muy colerica: á mí me toca dár fin de este hombre con una entermedad aguda, que en dos dias le lleve à la sepultura. Y dice el humor slematico: yo le iré oprimiendo, y afligiendo, hasta que acabe de acabar, y de morir en mis manos. Y dice la melancolía: yo le acabaré con una lentitud mortal, y os lo daré atado, y muerto en un feretro. Y entretanto que unos con otros rinen, y luchan dentro del hombre, sobre quien ha de acabarle, lo están todos acabando, sin embargo de que se defienda con medicinas inciertas, yá sacandose la sangre, con que ha de vivir, yá debilitandole con expeler los humores, que le han de sustentar. Dime, si un hombre suesse tan desdichado, que viviesse, comiesse, y durmiesse con un enemi-. go inexorable, poderoso, y terrible, que fuesse infalible que habia de morir á sus manos, el qual le estuviesse siempre amenazando con un puñal desnudo al pecho, y al corazon; ¿con qué congoja, con qué afliccion lo pasaria? Cada instante le pareceria que era ultimo: ni tendria por seguro el sueño, y le tendria por peligro, la cama por sepultura, la vida por muerte. Pues esto sucede al hombre: y duerme, y come, y huelga, y se entretiene, y se deleyta, y peca, y ofende á su Criador, amenazado, no de uno, sino de estos quatro enemigos, con el cuchillo en la mano, que cada dia vá adelgazandole la vida; y al fin quando menos piensa, como nunca piensa en la muerte, le quitan en un instante la vida.

- ¿Quantos han muerto durmiendo? Quantos comiendo?. Quantos paseando? Quantos holgando? Quantos bebiendo? Quantos riendo? porque el enemigo que amenazaba siempre, egecutó el golpe de la amenaza, y lo que el dia antes era recelo en el advertido, olvido en el divertido, fue egecucion del castigo de la vida que es la muerte. De suerte, que ni hay hora segura, ni lugar, ni medio, ni remedio; porque el agua que nos sultenta nos ahoga; la comida que nos alimenta, tal vez nos matas el fuego que nos calienta, nos abrasa; la tierra que nos cria, nos entierra; la cama se nos vuelve sepultura, el sueño muerte, el pavellon tumba, el aplauso suele ser nuestro entierro, la alabanza nuestro funeral; y aquellos medios que escogemos para vivir, suelen ser los mas eficaces para morir. Es necesario comer, y mueren los hombres por comer: la vida que buscó el hombre en la bebida, fue la que acabó su vida. A quantos un vaso de agua los llevó á la sepultura? A quantos:un ayre destemplado? A quantos la recreacion sue su muerte? Porque holgando, penando, el ayre, el fuego, el agua, la tierra, todos nos llevan á este fin, No es necesaria la mar para acabar al hombre, un trago de agua le sobra. No es necesario el furor del viento, un soplo le basta. No es necesario el elemento del fuego, un calor lento en las venas le acaba. No es necesario el mundo, siete pies de tierra lo cubren.
- nderacion sin llamarlas, en el que tuviere un poco de luz, y desengaño, se conocen dos esectos terribles de la muerte; el uno su infabilidad quanto al suceso; el otro su incertidumbre quanto al tiempo. Y esta ultima calidad en mi sentimiento es formidable; porque si un hombre aunque huviera de morir supiera quando ha de ser, se prevendria, pensaria en ello, dispondria sus cosas, porque la saeta prevenida menos hiere; pero esto de estár comiendo, y no saber si será con el bocado en la boca; estár durmiendo, y no saber si un aliento tropezará en otro aliento, y se acabará el alentar: no saber si en casa, si en la calle, si en la ocupacion, si en el ocio, si en la recreacion, si en el gusto, si en el engaño, si en el pecado; verdaderamente que es una cosa terrible.

Tom. VI.

Y á esto mira derechamente el estár Dios diciendo al hombre tantas veces, que vele, que no duerma, que esté atento, y despierto, para que quando llegue el Señor, y la muerte, que es el medio por donde vamos á la cuenta, le halle velando: Vigilate ergo, (nescitis enim quando Dominus::: veniat : serò, an media nocte, an galli cantu, an mane) ne cum venerit repente, inveniat vos dormientes. (P) Velad, y mirad, que no sabeis quando ha de venir el Señor, quando os habeis de morir, si será á la tarde, ó la media noche, ó al cantar del gallo, ó por la mañana; y mirad no os coja de repente, y divertidos, esto es, olvidados de la muerte. Y este punto de celar el Señor, que los hombres no sepan quando han de morir para que siempre teman, lo que siempre les puede suceder, lo atendió su Divina Magestad tanto, que no quito que lo tupiessen, ni sus Apostoles, ni el Hijo del Hombre, y el mismo Señor dice, que no lo supo para decirlo: y assi les respondió, quando le porsiaron, que les digesse: Quod signum adventus tai, & consummationis saculi? (9) Quando será, Señor, tu venida, y el acabamiento del mundo? Neque silius; (1) Porque reconoció su Divina Magestad, que si les decia el dia, sabria el hombre fijamente y quando habia de morir, y no quiso que supiesse lo uno, porque ignorasse lo orro. Como quien dice: Si los hombres saben quando han de morir, vivirán hasta entonces, como si no huvieran de morir; y despues quando quieran al morir volver á mí, no hallarán en sí lo necesario para llorar, y recibirme á mí. Bien sé que este lugar que acabo de explicar, á la letra se entiende del juicio universal, que esso preguntaron los Apostoles santos, quando digeron: Quod signum adventas tui, & consummationis saculi: (5) pero tambien lo podemos entender para nueltro provecho, del juicio particular de cada uno de nosotros, pues para el que muere, propiamente llega la consumacion del siglo, y essa hora la dejó el Señor ran incierta, que dijo de ella: Qua bora non putatis, filius hominis veniet, (t) y otra vez: Nescitis diem, nec horam: (u) y en otra parte: Dies Domini sicut sur in nocte. (x) Y assi es engaño grande en mi sentimiento el que creen los hombres, en pensar, que si supieran quando habian de morir, vivieran mejor, y se prevendrian, y se arrepentirian, y se salvarian mas almas; porque entiendo de

<sup>(</sup>p) Marc. 13. v. 35. & 36. (q) Matth. 24. v. 3. (r) Marc. 13. v. 32. (s) Matth. 24. v. 3. (t) Luc. 12. v. 40. (u) Matth. 25. v. 13. (x) Ad Thefal. 5. v. 2.

la Divina Misericordia, que si fuera medio mas proporcionado: para nuestra salvacion, nos lo huviera concedido; sino que conoció, que quien no sabiendo si se ha de morir hoy, no se prepara como quien puede morir, pudiendo sucederle la muerte: sin hallarle preparado, ¿cómo viviera sabiendo que no habia de morir hasta cierto año, dia, y hora? Vivieramos entretenidos, engañados, contentos, viciolos hasta aquel tiempo, y entonces quando nos habiamos de convertir, no lo hariamos, ni podriamos llenos yá de malos habitos, y costumbres, y de ofensas de Dios, y habiendole apartado de nosotros, no hallariamos la contricion, ni el dolor, ni las lagrimas. Veis aqui que supiesse un hombre, que en treinta años no se ha de morir: aguardara hasta los veinte y cinco á hacer penitencia, y hasta entonces no habria quien le pusiesse en razon, y le pareceria que era superfluo padecer tan anticipadamente, sino que aquellos años se los dieron para el deleyte, y el entretenimiento.

- Es verdad, dirás, pero á los veinte comenzaria á hacen vida nueva. No es assi; porque con el deleyre, y gusto de la mala vida, diria: ¿que para qué habia de padecer hasta un año antes? y aguardaria á los veinte y nueve; pero entonces claro está; dirás, que se recogeria un poco. Mucho menos; porque cada año, y cada dia habia cobrado mas tuerzas el vicio, y aguara daria al ultimo mes del año. Si; ¿pero entonces no era forzolo que le redugesse? No era torzoso el reducirse; antes muy comingente, muy verisimil, y muy cierto el no reducirse hasta el uli timo dia del mes; porque desde el vicio, no hay que esperar, ní prometerle tacilmente la enmienda, lino irle cada dia cegando, y precipitando mas. Es verdad; pero el ultimo dia trataria el hombre de llorar fus pecados. Tampoco hasta la ultima hora de aquel dia; y entonces como habia vivido entre vicios, y pecados sin memoria de Dios, de bienes celestiales, de pena, de juicio, de cuenta, sin haber hecho un Acto de contricion, sin gracia de Sacramentos, sin saber hácia donde cae el alma, ni qual es el espiritu, y la carne, moriria como un bruto, porque vivió como un bruto.
  - te, porque solicita á todos á velar, que el saber el dia, porque sos ocasionaria entonces á todos á pecar: y de este discurso saquen un escarmiento los hombres, que á mí me hace gran suerza, y se Tom. VI. Cccc 2

la hizo mayor á San Agustin. Que el que viviere en la vida sin memoria de la muerte, esto es, osendiendo á Dios, y viviendo como si no huviera de morir; corre grandissimo peligro de no tener al morir, tiempo, oracion, disposicion, dolor para arrepentirse. (y) Porque si toda la vida ha gobernado el apetito, no es ran facil rendirso al acabar, quando él tiene mas suerzas para desenderse, porque al sin se halla poseyendo, y la razon está turbada con el accidente de la ensermedad, y lo que es peor, desacos sumbrada á vencerse, y habituada á ser vencida; y assi tiemblen los hombres de la muerte, si en la vida se han olvidado de ella, y vivido de suerte, que esperan en la muerte el remedio, que no quisieron hallar en la vida.

Y no solo no ha querido el Señor que supiessemos quando, pero ni donde habiamos de morir; porque tengo por cierto, que si supiessemos que no habiamos de morir debajo de cubierto, hariamos mil maldades, donde no pudiesse cogernos la muene: y si supiessemos que en la calle, y en el campo no habiamos de morir, viviriamos como siera en el campo, y en la calle, llevados y arrastrados de nuestras pasiones; y á este respecto aquello, que si suceramos bien ordenados, habia de dár mejor disposicion al vivir, osreciera medios á nuestra mala inclinacion para pecar: y assi nuestro Señor nos ocultó el dia, la hora, y el tiempo, el modo, el lugar, para que velemos, y abramos los ojos, y miremos como ponemos los pies en toda hora, modo, tiempo, y lugar.

# PUNTO PRIMERO.

Onsidere, pues, siendo la muerte tan frequent, tan cierta, tan breve, tan pronta, tan poco segura que ni nos deja respirar, antes viene sin respirar, ni parar, que poco pesa, ni vale todo quanto hay en esta vida, pues está pendiente, y sujeto al golpe irreparable, y acelerado de la muerte; porque todas las cosas grandes, deleytosas, y apetecibles, toman su calificación, y estimación en la duración, y lo que no durano pesa, por mucho que valiera si durára. Qué le importa al Comediante haber sido Rey media hora que le ha durado el papel,

<sup>(</sup>y) D. Aug. 20m. 4. in Pfalm. 101. Col. 1098. lit. E. & Col. 1617. lit. E. Paris. 1691. K 20m. 6. de Vera, & fals. panis. Col. 240. lit. G. Paris. 1685.

si en saliendo tres pasos desde el tablado al vestuario, le tratan como merece, y se queda un hombre vil, que no hay quien quiera mirarle á la cara? Qué es la vida del mas dichoso, dice San Juan Crisostomo, sino un papel en el teatro del mundo, que apenas lo comienza, quando unas veces á la mitad de la representacion, otras al comenzarla, otras al fin, y todo breve, le llevan al vestuario de la muerte, y alli le quitan quanto le pusieron para que representasse, y se queda un pobre miserable desnudo, y sin hallar de aquello que preciaba, ni los primeros vestigios ? (2) Quitan á los Reyes las Coronas, Cetros, y vestiduras Reales, y á los Pontifices, y Obispos sus Baculos, Mitras, y Tiaras, y ornamentos; á los Generales sus Bastones, y armas; á los Magistrados sus ropas, y varas; á los Ricos sus riquezas; á los Poderosos su poder, y entran los gusanos, y la tierra, y corrupcion, a comer, pacer, y hacer, y deshacer sobre ellos, y este es el humano poder.

13. Pues ahora, alma, ¿mira qué estimacion merece lo que ran presto descace? Qué amor lo que manissesta su corrupcion á dos pasos de su estimacion? Quien hay que de aquella felicidad haga caso, que está apenas en el oriente, quando yá la vemos en el ocalo? Que puede importar lo que no puede durar? Que sustancia tiene lo que no tiene consistencia? Solemos decir que un dia presto se pasa, y quando el hombre padece mucho en breve tiempo, Le confuela con lo breve de lo mucho. ¿Qué piensas, alma, que es la vida, fino un dia algo mas dilatado, y que corre con suma velocidad, hasta llegar à la noche de la muerre? Qué quieres ser, ni tener donde nunca para el ser, ni el tener, hasta llegar al no ser, y el no tener? Yá está la muerte tirando del tiempo para llevarte à la sepultura; qué te importa caminar grande, ó pequeno, poderoso, ó pobre? No es mas de que si vás rico, te arrastian; si pobre caminas; equanto es mejor ir adonde me han de llevar?

14 Mira si puedes con las riquezas hacer que no corra el tiempo á la muerte? Deten los días, compra con tu dinero la duración, y procura que pare el Sol en su curso, y que no llegué la

<sup>(2)</sup> Hec quippe vita nibil à scena differt. Nam at ibi bic Imperatoris, ille ducis, alter militis implet officium: vesperi autem nec Imperator, qui Imperator erat, nec dux qui dux, nec miles qui miles erat remanet; sic & in die illa, non à persona, sed ab operibus dignam quisque mercedem accipies Chatsok, tom. 14 lib. 20 ad Theodor. fol. 38. lits A. Patis. 1718.

noche: emplea tu poder en que no pases de la juventud á la senectud: haz diligencias para entretenerte en la Primavera, sin que te abrase el Verano: contiene dentro de los poros las canas: assegura que no llegue á los miembros la debilidad : ¿si nada de esto puedes, porque no reconoces tu engaño, tu fragilidad, tu dano? Para qué quiero riquezas, que si las tengo, me tienen, y si las doy, se me ván? Poder á quien arrastra otro poder, ha sta dár con él en el no ser, y no poder? Comodidades, gustos, deleytes, recreaciones, que se me van por instantes, y por instantes me vienen, y por instantes me dejan, y por instantes se acaban, y me acaban? El tiempo paíado voló, no hay que computar estos gustos, sino solo para dár rigurosa cuenta de ellos. El venidero no ha llegado, y nadie sabe si ha de llegar, solo es tuyo el breve instante que alientas; y apenas lo tienes quando yá te lo quitan. Pues dime, ¿qué importa, qué dana, que pesa lo que no dura un solo instante? Un punto vivimos, decia el otro Filosofo, (2) y si esso es, un punto tenemos quanto tenemos, y esse punto no lo tenemos, que yá se nos fue, y llega otro punto en que podrá ser que ni seamos, ni tengamos: y assi considera quanto te conviene no poner el corazon en colas tan breves, y corruptibles, que se acaban con la vida, que es un instante que se las lleva la muerte, la qual se llega á tí por instantes. Fija bien el corazon en estas verdades con increíble dolor de haber gastado el tiempo en tantas vanidades, deseos fugacissimos; y pues vés que solo dura la virtud, lo bueno, justo, lo recto, el servir, y agradar á Dios, el cumplir con sus mandamientos, el seguir sus santos consejos, y que esto solo en la vida es merito, en la muerte consuelo, en la cuenta descargo, y en la gloria premios procura con la gracia hacer eficaces, y santos propositos de seguir el camino de la eternidad, y dejar el de la corrupcion; de caminar por las lendas de la vida, y huir de los precipicios de la muerte, y dile de todo corazon al Señor.

# ORACION.

Señor, y Jesus mio, por donde he andado perdido, sin considerar mi perdicion! Qué buscaba, Señor, en lo que no hallaba, quando no importaba lo que bus-

<sup>(2)</sup> Puntium est qued didiume, & adue punte miane. Sence. coile 49. circa medium.

caba? Adonde me han llevado mis antojos causandoos tantos enojos? Qué felicidades tan vanas, qué vanidades tan nocivas, qué palos tan necios, qué delcos tan perdidos! Bulcaba, Jesus mio, el engaño, y dentro del engaño hallaba el daño. Buscaba mi perdicion, y á mi ruína, y perdicion adoraba. En todas las cosas buscaba la vida, y no hallaba fino la muerte de las cosas, que es el ofenderos, y enojaros, y el apartarme de Vos, vida de todas las cosas. Qué felicidades podia hallar apartadome de Vos, Jesus mio, unica felicidad ? Qué riquezas siendo Vos origen de las riqueza? Qué deleytes ofendiendoos, fuente de toda consolacion? Cómo Señor? Posible es que he vivido tanto tiempo en la sombra de la muerte caminando á acabar á sus manos, huyendo de las vuestras, de que no es posible huir, y que me han de remediar? Como Señor? Posible es que soy alma tan perdida, que he fundado mis gustos en haceros disgusto, y mi recreacion en vuestra ofensa, mi consuelo en vuestro enojo? No se compute en los dias un tiempo tan mal perdido. O quien no huviera nacido por no haberos ofendido! Qué justamente me lleva la vida á la muerse a siendo tan perdida la vida, y la muerte tan merecida! Poco era, Señor, para castigo de mis culpas la muerte temporal, que hacia mi venía, solicitando la eterna. Pero Vos misericordioso Redentor mio, quando enmedió de mis pasos me pudierais jusramente llevar por la muerte à la cuenta, y de ella al Infierno, me habeis llamado, y guiado á vuestra Misericordia, dandome luz para mirar mi miseria. Aqui Padre piadoso teneis arrepentido al que mirasteis perdido: si pródigo os degé, necesitado os busco: mas os alegra hallar lo perdido, que conservar lo ganado. No venisteis à redimir justos; sino à padecer por pecadores. (b) No necestra el sano de la medicina: (c) entermo estoy, ó Medico Eterno, curad mis llagas con las vuestras: Vuestra sangre, labre el diamante, y la dureza de un alma tan engañada-No me acordaba de la muerte, con el engaño de la vida. Yá de. seo la muerte si ha de ser satisfaccion de las culpas de la vida. Mas quiero morir satisfaciendo, que vivir gozando. Muerte es, Senor, el engaño, porque es muerte de la gracia; pero la muerte de la vida, puede ser satisfaccion de vuestro enojo, y de esta suerte es mas amable que la vida. No una, Señor, sino muchas muertes mercee el que os ofende, y Vos solo quereis que padezca una; porque nunca (mi Dios) llega vuestro enojo á donde lo pide vuestra Justicia, mitigada de vuestra Misericordia. Yo os suplico, Señor, que me deis luz, y gracia, para que mire las cosas como son, y que no lo que me parece me aparte de lo que es; sino que por lo que es, dege todo quanto me parece, y solo á Vos, Señor, busque, siga, adore, obedezca, y sirva. Amen.

#### DICTAMENES ESPECULATIVOS.

DE LA PRIMERA CONSIDERACION, Y PUNTO de la muerte puede sacar estas quatro maximas, o distamenes especulativos.

Uan poco importan los gustos, riquezas, deleytes, y felicidades de esta vida, pues no duran mas que lo que ella, y ella es un soplo, con que todas pesan un soplo.

Quan necia cosa es seguir lo que poco importa, dura, y permanece, y mucho mas seguirlo con anssa del corazon, que es lo que sucremente embaraza para no acordarse de Dios, temerle, y reverenciarle.

3 Que, pues, lo corporal no importa, no vale, ni pesa, necesario es buscar cosas que valgan, y sean de peso, gravedad,

y estimacion, para seguirlas, y promoverlas.

4 Que en esta vida no hay otras cosas de peso, sino el alma, la salvacion, y el temor de Dios, la gracia, y frequencia de los Sacramentos, el egercicio de las virtudes, la oracion vocal, y mental, la penitencia, el amparo, y devocion de la Virgen nuestra Señora, y de los Santos, y todo lo que mira á lo eterno, y conduce á su salvacion.

#### DICTAMENES PRACTICOS.

SI tu confiesa que no importa, ni pesa todo lo temporal, vuelve los ojos á tu corazon, y mira si sigues lo tem-

poral, y si lo sigues, dejalo, y sigue lo eterno.

2 Si el dár el corazon á lo temporal es lo que mas embaraza para seguir lo eterno, yá que es forzoso dár la ocupacion á algunas cosas temporales de esta vida, no les dés el corazon, y mucho mas huye de las malas, y de las supersuas; sino contentate con dár la ocupacion á lo conveniente, y permitido, y el corazon, y las obras á Dios, y á lo bueno.

3 Si tu conoces que es necesario buscar cosas que sean importantes, y de peso, y estimacion, porque no la tienen las temporales, y transitorias; egercita las virtudes que son de gran

peso, y consideracion, para seguir las eternas.

4 Si tu reconoces que esto mismo te conviene tanto, examina en la vida antes de llegar á la muerte lo que obras, á la luz de lo que conoces, y enmiendate, y si eres ambicioso, consulta tus pretensiones, y dejalas si tienes lo bastante; y si no lo tienes, siguelas Christianamente, hasta lo que lsas menester. Eres soberbio? Haz en tí actos de humildad interior, y á los progimos reverencialos con cortessa, y comedimiento exterior. Eres lascivo? Huye las ocasiones, frequenta los Sacramentos, seas devoto de la Virgen. Eres iracundo? Favorece al que te cansa, tratale bien en presencia, alabase en ausencia. Eres avariento? Reparte limosnas, socorre Hospitales, cuida de los pobres. Y á este respecto irás practicamente obrando al vivir, como conoces que te convendria al morir.

## PUNTO SEGUNDO.

Onsidere que todas estas cosas, gustos, deleytes, fe-🔟 licidades, riquezas que pelan tan poco en la vida, y: que no tienen en ella consistencia, ni duracion, pesan infinito á: la hora de la muerte, y afligen, congojan, y lastiman. Para esto. ha de advertir, que el corazon humano á ninguna cola naturalmente le ase, y se une tanto como á aquello que le deleyta, y re-! crea 3 porque aunque la parte superior del alma esté aspirando á! lo ererno, siempre que esta se sujeta á la inferior, como frequentemente se vé en los cuidados de la muerte, se abraza, y traba con esto natural, y sensitivo, y lo reduce á lo mas interior del alma, y se la entrega con una conexion, y union tan estrecha; que solo Dios puede aparrarlos, y dividirlos entre sí, y á esto mira lo que el Señor dijo: Non veni pacem mittere, sed gladium, &c. (d) He venido á dividir con la espada, y cuchillo del espiritur al Padre, del Hijo, á la Madre, de la Hija, al Hermano, del Dddd Tom. VI.

(d) Matth. 10. v. 34. & scq.

Hermano, á la Hermana de la Hermana: y en otra parte, que ha venido á sembrar, no paz, sino guerra, yá separar al hombre del hombre, y al Padre del Hijo. Ignem veni mittere in terram, & quid volo nisi, ut accendatur. (e) Que vino á pegar suego á la tierra. ¿Pues cómo, Señor, Autor de la paz, y el que decis que nos dejais vueltra paz por herencia: Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis, (f) venis à introducir en el mundo disensiones, discordia, hierro, y fuego? Si; porque sin dividir estas pasiones del corazon, con el hierro de la Cruz, y sin consumir las aflicciones con el fuego de las tribulaciones, y sin turbar esta enganosa paz del alma, y del cuerpo, con la guerra, y peleas del espiritu; ni el padre seguirá la vocacion por el amor del hijo, ni el hijo vor el amor del padre, ni la madre se encerrará por no dejar la hija, ni la hija se hará esposa del Señor, por no dejar su madre. Y si esto es en cosas permitidas como son la buena compañia, y amor de los padres, y los hermanos, y estos tal vez nos sirven de piguelas, lazos, y prisiones, para no volver á Dios; ¿qué serán las pasiones desordenadas, los deleytes sensuales, los vicios poderosos, los habitos yá hechos naturaleza, como las potencias, y sentidos enseñadas á huir de la gracia, como que todo esto sucede ordinariamente en los que viven sin memoria alguna de la muerte? Pasan la vida estos hombres, puesto todo el corazon en las colas temporales, como en las riquezas, gultos, felicidades, descanso, sin memoria de lo eterno. Y assi como tienen el corazon en lo transitorio, y caduco; assi los vereis quando en la muerte le les acaban estas colas, gemir, suspirar, y morir por ellas. Pues por qué gimen? No es transitorio, caduco, y perecedero todo esto que amaban, y seguian? Si es; pero ellos lo amaban, y lo seguian como eterno, y para ellos, y su engano pela como si lo fuesse.

Mitad si huviesse un hombre, que tuviesse el corazon slechado de muchas saetas, y no pudiessen curarle sin quitarselas, y abrirle el pecho, é irlas con mano de hierro desenclavando, qué dolor tan sensible! Qué pena tan suerte! Pues assi al morir se halla el corazon de él engañado, con el asimiento de deleytes, y pasiones. Llega la muerte, y vale quitando del corazon las riquezas, y él rebienta, y muere que le llevan las riquezas. Qui-

tale los gustos sensuales, y vasele el corazon, y afligese de que yá no ha de holgarse mas en deleytes sensuales. Quitale la dignidad, y congojale de que yá no tiene materia en que nade su ambicion, ni se recree su soberbia. Quitale los criados, familia, renta, y afligele de que yá es acabada lu vanidad; y de esta suerte, á cada flecha deja una llaga muy honda, y despide muchos gritos, porque le vá despojando de los pedazos del corazon, y sale la carne con el hierro, y no puede salir sin muchos gemidos, y dolores, como la que se quita de parte muy sensible, amable, y dolorosa. Y esto aun fuera tolerable, si no lo hiciera mas grave la pena increible de vér, que no solo la muerte le quita las cosas de gusto, sino que le han de pedir presto muy estrecha cuenta de ellas. Y assi aquello mismo que miraba con amor al vivir, lo mira con temor al morir; y por una parte siente el despojo presente, y por otra tiembla de la cuenta venidera.

¿No habeis visto la ligereza, y velocidad con que el pez nada en el agua, entra, y lale, anda, y discurre con desembarazo dentro de aquel elemento, y este mismo en faltandole el agua se halla tan pesado, é inhabil? Assi el rico, el poderoso, el vicioso, que tiene por contento el mundo, y las cosas de esta vida corruptible, y que nada sobre todas ellas, manda, gobierna, y dispone, y en todo se señorea, dejandose ir por donde le llevan sus antojos; en faltandole el agua de la vida, que él tenia por centro, lo verás que todo aquello que sobre sí llevaba ligeramente, yá le pesa infinito, lo que le era cargo, es carga, lo que le era gusto, es embarazo, lo que le era deleyte, es tormento, y antes andaba sobre todo, y ahora todo está sobre él, y quisiera entonces no haber tenido riquezas, y por otra parte siente dejarlas. Quisiera no haber tenido deleytes, y por otra parte se aslige, que se le van; quisiera no haber sido poderoso, y por otra parte siente le desnuden del poder, porque si vuelve los ojos á lo que le quitan, lo siente, y si á la cuenta, la teme.

Mira, pues, alma mia, lo que tienes en el corazon, y echalo del corazon: si despues te lo han de quitar por fuerza, y con gran dolor, ó no lo introduzcas ahora, ó si lo has introducido, destierra, y apartalo. Reconoce los vicios, que te acosan, las pasiones que te hieren, mira bien lo que amas, advierte lo que te engaña, atiende á lo que te daña, curate en la vida, y no llorarás en muerte. ¿Supuesto que pesan poco los gustos al vivir,

Tom. VI.

Dddd 2

vir, para qué quieres que te opriman al morir? Quieres nadar sobre la muerte? Desnudate en la vida de lo que entonces te oprimiere. Dá ahora lo que despues te han de quitar, y no tendrán que quitarte. Tu te puedes curar, con que no te deges herir. Nadie lleva á la muerte, sino lo que carga en vida. Aquello con que vivieres, con aquello morirás. Tu te haces el daño con abrazar el engaño. Nadie te dió las heridas, ni te clavó las sactas, tu misma mano, y tu propia voluntad te destruyó. El mayor dolor que tendrás al morir es, que no hallarás de quien quejarte. El vivir consuelo fuera, si mal con disculpas fuera. Tentôte el Demonio, pudo ladrar, mas no morder; persuadirte, no obligarte. Limpia el corazon, y ponselo á Dios delante, para que cure ahora lo que despues ha de juzgar: ¿Qué te falta para todo quanto has menester? El Señor te llama: Venite ad me omnes qui laboratis, & ego reficiam vos. (g) Venid todos quantos estais fatigados, que yo os destansaré. La medicina de los Sacramentos tienes en la Iglesia, la agua de la gracia te solicita: Venite ad me. No has de sentir al cutarte en vida, la centesima parte de dolores, que sentirás al acabar con las llagas en la muerte. Ahora todo lo dejarás facilmente con el favor divino, y gracia de los Sacramentos: entonces obligaráte la necesidad á dejar sintiendo, lo que ahora puedes mereciendo. Ahora Dios te quitará las saetas, y te curará las heridas con las unciones de la Iglesia, porque este es el Samaritano que euró al herido de los salteadores; (h) pero despues, si esto desprecias, es muy verisimil que te queden las heridas, y te lleves el tormento, y las sactas. Quien no cura por prevencion, tarde sana por remedio, y lo que no se previene, mal se gobierna.

Mira bien en esto, alma, y medita profundamente en su consideracion, advertida, que á un volver de cabeza, te hallarás en la muerte, y entonces quisieras haber todo esto hecho en la vida. Haz aquello que quisieras haber hecho quando mueras. Mira que es este un adagio (aunque comun, y ordinario) de grande profundidad, y el que le penetráre, y egecutáre, es mas sabio, que el mas sabio, es mas docto, que el mas docto. Qué importa saber, y discurrir sutilmente en lo especulativo, alcanzar lo mas alto, y penetrar lo mas profundo, si se nos vá una verdad tan necesaria en lo practico? Si de una manera discurrimos, y de la

contraria obramos? Haz aquello que quisuras haber hecho quando mueras. Haz ahora luego al punto aquello que te conviene, en todo lo demás puede haber dilaciones; pero no en la preparacion, y disposicion de lo que mas importa. Si vemos que viene hácia nosorros la muerte, y que nos lleva hácia ella el tiempos ¿quien duda que presto nos encontraremos? No vés dos hombres, que por un mismo camino, el uno viene, y el otro vá, que como entrambos trabajen por acercarle, en un instante como dos lactas encontradas le llegan? Tu vás por los instantes del tiempo hácia la muerte, ella viene con iguales alas, y velocidad á tí; ¿qué aguardas para hacer ahora lo que de no haberlo hecho, habrás de llorar despues? Quieres ser una de las necias virgines, que por no haberle hallado prevenidas, reconocieron las puertas cerradas, que las prudentes, y prevenidas virgines ha-Haron abiertas? (1) Quieres ser como el remiso criado, que no logró los talentos, sino que los elcondió? (k) Quieres ser como el rico que prevenia troges para sus semillas, talegos para su plata, y aquella noche entre los cuidados de las troges, y los talegos dió el alma, y le tomaron la cuenta, y se quedó acá toda la plaea, y semillas? (1) Logra, alma, logra tu talento, y mira con buen na luz, ten la lampara del corazon encendida de amor divino, no abrasada del humano. Ten la memoria en la muerre, y no en la plata, y dile con verdadero sentimiento al Señor.

venid, venid, Señor, á limpiar, y purificar este corazon, que arrepentido os busca, si os dejó engañado. Veisme aqui con mas llagas que el caminante á quien cura el piadoso Samaritano. Aún siente mi alma el hierro de las slechas, que le assigen. Tentado estoy de las pasiones que me acosan, las llagas que me consumen: veo que he de morir con ellas, si Vos no es apiadais de ellas. Entrad, Señor, en esta alma, que habia de ser vuestro Templo, y la he hecho cueva de ladrones, seminario de pasiones, y nido de escorpiones. Entrad, Señor, como entrasteis en el Templo de Jerusalén, y echad los que compran, y venden nuestra sarigre, por los gustos; (m) vuestras penas por deleytes; vuestra gloria por vanidades. No solo echeis con el azote de vuestra Benignidad lo que se vende, y se compra, sino á los compradores; no solo las mercaderias, sino á los comerciantes. Echadme á dores; no solo las mercaderias, sino á los comerciantes. Echadme á

mi

mí de mí, para que entreis á gobernar, y mandar en mí. Echad á los que me llevan lo mejor, y me venden lo peor, pues soy tan abominable, que no solo compro mal; pero amo al vendedor que me destruye. Los ladrones que me roban tengo dentro de mi casa, no solo amando mi alma lo que la recrea, sino á aquello que la engaña, y que la vende. Derrivad, Jesus mio, las mesas donde se hace este infame trato, estos habitos perversos, estas antiguas costumbres, estas propensas inclinaciones. Limpiad con la memoria de la muerte las miserias de mi vida, y yá que no me he hecho cuerdo por el amor, escarmienteme el temor. O Señor mio, qué afligido me tiene el vér que temprano os ofendí; y qué tarde os conoci! Serò te cognovi lumen meum, serò te cognovi, (n) decia vuestro gran siervo Augustino. Yo despues de haber dado al vicio, y á la vanidad la mejor parte de la vida, os ofrezco aquella pequeña parte de que yá casi se halla apoderada la muerte. ¿Pero quien llega tarde á vuestra Misericordia? Quando despedisteis al que llamó á vuestras puertas? Petite, & dabitur vobis, decis: Pedid, y recibireis: yá os pido misericordia: Pulsate, G aperietur vobis. (0) Llamad, y os abrirán; yá llamo á vuestra clemencia. ¡Qué tarde llega el buen ladron á la vida, y qué temprano á la gracia! Nunca despide vuestra Bondad á quien huye de su maldad, á essa ardiente caridad. Haced, Dios mio, que siga en vida lo que deseára haber seguido en la muerte. Haced que os sirva viviendo, porque merezca ser perdonado muriendo. Dadme ahora lagrimas de contricion, para que despues no dé gemidos de condenacion: dadme ahora gracia para que despues me deis gloria. Amen.

#### DICTAMENES ESPECULATIVOS.

E este segundo punto puedo colegir por llano, que lo que en la vida me engaña, en la muerte me daña.

Que lo que en la vida recrea, en la muerte pesa.

3 Que desassido el corazon, se deja facilmente todo.

4 Que lo que mas aprisiona los corazones humanos, son las pasiones, y vicios arraygados.

(n) D. August. tom. 6. Soliloq. cap. 33. Col. 101. lit. C, edit. Paril. 1685. (o) Luc.

#### DICTAMENES PRACTICOS.

Pues ves que lo que en la vida te engaña, en la muerte te daña, huye cada dia del holgar, y recrear las potencias facultades, y sentidos, porque esso es lo que engaña; y del pecar, y de apartarte de la Ley de Dios, porque esso es lo que daña; y sigue, y obra virtuosamente, egercita la oracion, y la mortificacion, porque esso es lo que en la vida es provecho, y en la muerte descanso.

2 Si has de sentir, y llorar al morir, que es el trance mas fuerte, lo que te recrea al vivir, ¿para qué quieres llorar entonces, quando puedes vivir ahora, de suerte que salgas contento de la vida en la muerte? Y assi ama á Dios, sirvele, ajusta tu vida, egercita las virtudes, y te será la vida alegre, la muerte limes.

ligera.

3 Aunque sigas algunas cosas con la ocupacion, no las sigas con el corazon, que bien puede el cuerpo estár comiendo, y el alma amando, ó padeciendo. Bien puedes ser mercader, y dár limosna, y no hacer malos tratos, y acordarte de Dios. Bien puedes ser rico, y socorrer al pobre, y no ser soberbio, y viviz resignado: á este respecto en los demás osicios, y profesiones.

A Si ves que los vicios arraygados son los que mas aprisionan el corazon, guarda tu corazon huyendo de los vicios, y pecados. Confiesate, y recibe el Sacramento Eucaristico, que es el Medico, y la medicina: huyé de lo malo, obra lo bueno, grangéa la gracia con los medios contrarios que la perdiste. Tu voluntad te destruyó, pues vence á tu voluntad, con la voluntad de Dios. Obra solo aquello que es conforme á su voluntad, y no se quiten de los labios las palabras del Santo Proseta Rey: Domine doce me facere voluntatem tuam: (P) Ni las que nos enseño el Salvador: Fiat voluntas tua. (P) Hagase, Señor, en mí tu volundad.

## PUNTO TERCERO.

y lo que molestan en la muerte; considere ahora el riesgo gran-

de que corre si no trata de la muerte mientras vive, de que no pueda lograrla quando muere. Nadie ha dudado que el punto del morir sea el mas formidable, y espantoso que se ofrece, ni puede sucederle al hombre; y assi todos los que pueden dár las riquezas, y quanto tienen lo hacen, no solo por dejar de pasar por este trance, que es imposible, sino por suspenderlo algunos dias; porque en llegando á perder la vida, todo se pone delante para conservarla. Y de la manera que todos los golpes, que se tiran ála cabeza, se reparan con el brazo, aunque se le corten, por guardar lo principal; assi es en quantos tiran á matar, que se reparan con quanto hay en esta vida por no llegar á perderla; y verdaderamente no me admiro, que es terrible la caída del hombre con la muerte, el sentimiento grandissimo, el accidente fortissimo, de trance dolorosissimo. Reducese del ser al no ser, vansele los sentidos con quien ha vivido entretenido tantos años, las potencias se salen de aquel organo, que queda no solo desconcerado, pero sin espiritu ni vida. Siente el alma salir de aquella compania amable con quien la crió el Señor. Siente el cuerpo que se le vaya el alma, y con ella todo su valor, y procio. Vé el hombre que esta luz se le acaba, que el discurso se le cierra, que la memoria no halla las especies para la reminiscencia, la voluntad andaturbada entre la pena, y congoja, no se acuerda de cosa, que no le cause afficcion: si son gustos, porque los deja, si son culpas, porque las lleva: todas las cosas que en la vida son de consuclo, en la muerte son de dolor. Vé el padre á los hijos quando muere, y essos aumentan sus penas. Vé à la muger, y su soledad le desconsuela. Vé à los amigos, y essos mismos se entristecen; los criados con sus lagrimas le assigen; la vista turbada, el tacto torpe, los oídos yá perdidos, las facultades sin facultad, los sentidos sin sentido, son cuidados, y deseos encontrados. Desea vivir, congojale el morir, y querria disponer, y dale pena el testar: la vida le aflige con el dolor, y la muerte con el horror. Dá la hacienda que querria conservar, y quedase con los accidentes, que de buena gana diera. A una parte tira el deseo, á otra la obligacion, á otra el engaño, á otra la esperanza: unos lo animan, y otros lo desengañan: unos le ruegan, otros le amonestan, aquel llora, este gime, el otro espera, y el pobre hombre atado, y tendido en aquella cama con la enfermedad, conoce, pero no reconoce, puede sentir, pero no puede remediar.

De la turbacion con que entonces están las potencias, de la torpeza de los sentidos, de la inhabilidad de las facultades, que en lo natural constituye un accidente mortal, resulta todo el daño en lo sobrenatural. Pues el que para estas cosas en que siempre ha tratado, y para disponer de lo que siempre ha manejado, se halla entorpecido, y yá casi del todo incapáz; ¿ qué será para tratar de las celestiales que nunca trató? Qué será para hacer actos de contricion, y de dolor, que nunca, ó pocas veces formó? Què será para pedir perdon de sus culpas, quando toda la vida vivia hallando á sus culpas inumerables disculpas? Necesita el hombre para hacer un acto de contricion, tener grande estimacion de Dios, pues se ha de hacer por quien él es. Qué estimacion tendrá el que siempre le ofendió, y desestimó? Necesita de penetrar la malicia de sus pecados: ¿ cómo podrá quien assi pecaba, como si fueran acciones muy faciles, y ligeras? Necesita de aborrecer su propia voluntad, que se opuso tantas veces á la Divina: cómo se aborrecerá el que toda la vida se ha amado á sí, y por querer deleytarse ha ofendido sin medida á Dios? Para esto, que es lo menos en un Acto de contricion, ha menester juicio perfecto, claro, desapasionado, y libre: mirese si será facil de hallarlo al morir entre tantos accidentes, turbaciones, congojas, desabrimientos, fatigas, dolores, voces, lamentaciones, cuidados, afficciones, que ni sabe un hombre donde está, ni con quien está, ni que le dicen, ni de que le hablan.

Personas ha habido, que haciendose leer despues de convalecidos el testamento que ellos mismos dictaron, decian, que nada de aquello quisieron, sino que la turbacion, y consusion se lo dictaba. Claro está que dirá el ensermo, que le pesa de haber osendido á Dios si se lo preguntan, y santo, y bueno es que lo diga, y esso basta para absolverse, si no puede mas explicarse, y aun menores indicios; pero hasta donde llega este pessar, y si está el juicio para discurrir, la voluntad para amar, so lo Dios lo puede saber, que la Iglesia de esso no quiere juzgar. ¿Es mas facil el salvarse, que el testar? Y cada dia absolvemos al hombre por señas (y se ha de hacer assi) y no se hacen los testamentos por señas. ¿ Pues por què esto? No porque sea infalible, que aquellas señas sean contricion verdadera, sino porque la Iglesia supone la disposicion, y como Madre le aplica la abso-

Tom.VI.

lucion, porque basta que pueda ser lo que no se sabe si es; Pero si la disposicion que supone sue infalible, quien lo sabe?

Cada uno abra los ojos á la materia mas importante, y trate con respeto, y estimacion la de su salvacion. El testar no poco importa, aunque los bienes temporales nunca falta quien los recoja. Ay de su alma si ha testado, y se ha condenado! Prevenimos los testamentos para la hora de la muerte, y no prevenimos la contricion, y el dolor, ni los meritos, ni las virtudes! Qué? si has restado, yá te has salvado? Esso debes hacer, y esto no debes omitir. Esse era el cuidado de los Fariscos, que dezmaban de la ruda, y se tragaban la pobre viuda. (1) Muy bien hacian de dezmar, pero muy mal hacian en robar. Muy bien hacen de testar anticipadamente; pero muy mal de no llorar prevenidamente, pues bien pueden testar, y llorar. Dispongamos, dicen, de la hacienda, que el alma al primer golpe de pechos hallará la contricion. O que pessima razon! Quien te ha dicho que basta el golpe de pechos, si no llama Dios primero al corazon, y luego el corazon á Dios, y de Dios al corazon vá el golpe al pecho? Al que ofendes repetidamente al vivir, quieres hallar amigo seguramente al morir? Tan facil es pecar siempre, y morir bien? Vivir como enemigo, y morir como amigo? En la vida muchas ofensas, en la muerte muchas lagrimas? Yo me arrepentiré al morir, quiero pecar al vivir. Qué desatino tan grande, siendo lo mas frequente pensar al morir en lo que se piensa al vivir. Sueña el hombre en lo que trata, y aquello dice turbado, que discurria advertido. Assi sucede en las turbaciones, y congojas de la muerte, que no se oyen, ni vén, sino palabras, y acciones de lo que trató en la vida. Oye un caso muy tremendo.

9 Contôme un Varon muy Religiolo y perfecto, que le sucedió á él en una Ciudad desta Nueva-España. Enviaronle á llamar para que confesasse á un hombre, que se estaba muriendo, y no queria confesare. Dispusole quanto pudo este docto Religioso, y no tenia remedio: y despues de haberle contado los excesos de su vida, le dijo, que amaba á una muger, la qual estaba en España, y que con ella habia vivido algunos años deshonestamente, y no podia sacarla del corazon, ni dejarla de amar

por quanto habia. El virtuoso Confesor le dijo, que mirasse á Dios, y á su Misericordia, que le pesasse de haberle ofendido, y ofreciesse no ofenderle con aquella muger, ni orra alguna; y respondióle el penitente: Padre, no puedo. Deciale el Confesor, que advirtiesse que la voluntad era libre, y que podia querer lo que quisiesse, y alsi, que quisiesse amar à Dios, y olvidasse aquella muger 3 y preguntaba el penitente: puedo Padre? Decia el Confesor: Si. Respondia el enfermo: Pues si puedo, no quiero. Volvia el afligido Medico Espiritual, y poniale delante la hora en que estaba, la cuenta que le esperaba, el Demonio que le amenazaba, el Infierno que se le tragaba, sino apartaba de si aquella passion ciega, y torpe, tan lejos de la posibilidad, á dos mil leguas del objeto. Y respondía el enfermo: Padre, no puedo. Replicaba el Confesor, que era engaño del Demonio, y muy bien podia quanto quisiesse; pues la voluntad, como abraza una cosa, puede dejarla, y como la aborrece, puede abrazarla, y que assi se volviesse à Dios, y apartasse aquel mal pensamiento de sì. Deciale muy alentado el penitente: Puedo Padre? Si, respondia el Confesor. Y decia el desdichado: Pues si puedo, no quiero. Assi lucharon el Confesor, y el penitente; el uno sobre que podia, y el orro que no podia; el uno que quisiesse, y el orro que no queria. Hasta que en estas diferencias llegó el golpe de la muerte, y cortò aquel infeliz aliento delante de su Confesor, arrancando aquella alma engañada de tan deldichado cuerpo.

Pregunto: ¿Quantas veces diria este, holguemonos ahora, que al morir me arrepentire ¿ Como no se arrepintio? Porque no podia. Porque no pudo. Porque no queria. Ves como muchas veces el que en la vida no quiere, en la muerte no puede? No puede en la muerte, porque no quiso en la vida, porque tambien dice Dios: Ahora que podeis, no quereis, vendrá dia en que querais, y no podais; y aquel no poder, no es salta de piedad en Dios, sino que assige el accidente, ó la pasion, ó el engaño, ó la turbacion al ensermo, y querria, y no puede, porque assi lo permitió Dios, porque pudo, y no quiso. Porque quiero que sepas, que assi como Dios es la misma Misericordia, en pidiendole perdon; es inexorable su Justicia, hasta que se se haya pedido: y assi se entiende aquel lugar de los Reyes, quando dixo Samuél á Saúl, que Dios no perdonaba triunsador: Trium-

Ecce 2

pl:a-

Tom, VI.

phator in Israèl non parcet. (1) No perdona enojado, sino quando con el dolor le han desenojado: y assi es menester, que nosorros tratemos de llorar, que èl nunca falta al perdonar; y yo nunca dudo que te perdonará Dios, si te arrepientes; lo que yo dudo es, si tu te arrepentiràs, para que Dios te perdone: lo que tanto resplandece en Dios, no puedo dudarlo: lo que consiste en tu slaqueza, es menester promoverlo. Y deste genero de pecadores, y pecados que se hacen habito en el alma, y se unen con ella, hablan los Santos, señaladamente San Agustin, quando dijo (1) que era imposible, que el que viviò perdidamente en la vida, hallasse la contricion à la hora de la muerte; porque son tan poderosas las pasiones, reynando en el corazon, y se halla la razon con tan corta luz, el entendimiento escurecido con los torpes, y temporales discursos, la memoria sin reminiscencia de cosas buenas, la voluntad postrada á los pies del apetito, los sentidos acostumbrados à lomalo, las facultades olvidadas de lo bueno, que para resucitar este difunto, es menester un milagro particular. Advierto, que el mismo San Agustin templò la proposicion, en que dijo, que era imposible, que el que viviò perdidamente en la vida hallasse la contricion en la hora de la muerte; y assi dijo, hablando de esta dificultad, con que en tal caso se consigue la contricion estas palabras: Pænitentiam damus, sed securitatem non damus. (u) Quiere decir, puede ser que alcance el pecador la contricion ( esso es penitencia) en la ultima hora; pero no asseguro al pecador, que para entonces aguarde la perfecta contricion: y assi es cierto, porque es imposible á la naturaleza, sin particulares, y eficaces auxilios de la gracia. Ay del alma, que pasa toda la vida en confianzade que llorará à la muerte, y quiere ofender á Dios, por quanto sa be que le ha de perdonar! No almas Christianas, no, que es pecar contra el Espiritu Santo, pecar mas, porque es Dios mejor. Antes, porque es Dios tan benigno se ha de pecar mucho menos. ¿Por ser èl mas misericordioso contigo, quieres tu ser mas cruel con Dios? Y porque es la misma Bondad le tiras mas honda lan-

<sup>(8)</sup> Abulen 1. Reg. 13. v. 29. (t) Quoniam multa sunt que impediunt & languentem retrabunt, periculosi simum est, & interitui vicinum ad mortem protrabere punitentia remedium. D. Aug. tom. 6. De vera, & fall. pænit. col. 240. In Apend. lit. G. Paris. 1683. (u) Si quis ausem positus in ultima necessitate egritudinis sue volucrit accipere punitentiam, & accipit, & max reconciliatur, & bine radit: fateor vobis non illi negamus quod petit, sed non presumimus quia bend bine exit: Agens punitentiam ad ultimum, & reconciliatus, si securus bine exit, ego non sum securus. Unde securus sum, securus sum, & do securitatem: unde non sum securus punitentiam dere possum, securitatem dare non possum. Idem. tom. 5. Serm. 393. De Pænitențib. col. 1507. lit. D. & E. Paris. 1683.

zada? Què infame modo de errar, tomar por instrumênto su Pie dad para egercitar nuestra maldad! Antes porque es bueno no le hemos de ofender, y porque es misericordioso le hemos de causar menos disgustos, porque no fabriquemos sobre sus espaldas nuestras culpas, esto es, sobre sus Atributos nuestras maldades, miserias, y pecados. Y quiero decirte con verdad, por doctrina de los Santos Padres, que el Demonio nunca mas aflige al alma, que al morir, por que la vé que puede menos, y está mas turbada que al vivir, y como á la que tiene menos fuerzas, le hace la guerra mas poderosa; acabasele el tiempo de tentar, y quiere lograr el tiempo; que es mas prevenido nuestro enemigo á ofendernos, que nosotros á defendernos. ¿ No has vilto quando vé el acreedor importuno, que hace jornada el deudor á tierras estrañas, las diligencias que hace por cobrar la deuda? No le deja un punto respirar, en casa, fuera de casa, al concertar el carruage, al hacer las maletas, al disponerlo, al partirse pide embargo de bienes, que arraygue el juicio, que lo prendan, que no se vaya sin pagarle, porque si se vá no queda medio, ni remedio; pues assi anda el Demonio solicito al morir el hombre. Alli usa de las mayores sutilezas, alli es formarles los escrupulos, alli la desconfianza de la piedad, alli el manifestarle esta justicia, alli el que antes le ponia la misericordia en quanto hacía á la cara, se la aparta ahora, y le pondera el rigor. Alli le amenaza con la cuenta, le turba con el Infierno: alli con cosas menudas le distrahe, con cosas grandes, con distracciones leves le divierte de atenciones utiles; y finalmente, como es el fin ultimo donde logra sus intenciones, y el es sagáz, y atrevido, no pierde punto en aquel punto, y sus ventajas son grandes, porque obra advertido con el divertido, atento con el dormido, fuerte con el flaco, acostumbrado á vencer con el acostumbrado á ser vencido: y assi, no solo á los hombres perdidos con quien puede mas en sus tentaciones, sino á los espirituales, y valerosos, y que han servido á Dios muchos años, los amenaza, y como dicen, se la jura para la hora de la muerte, como quien le dice: á punto llegarás, que acabaré contigo, y pueda yo mas que tu. Y alsi el Señor, quando fue prelo en el Huerto, como se le acercaba la hora de su dolorosa, y bendita muerte, y que en ella era mayor el poder de los Demonios, y assi habia de ser mayor el furor de los ministros, les dijo: Hac

est hora vestra, Gpot estas tenebrarum. (x) Esta es vuestra hora, y ahora pueden las tinieblas, como quien dice: Atormentadme al morir, que es quando vosotros teneis mas fuerzas, para morir Yopor los hombres con mas penas; enseñando, que es mayor el poder de este enemigo cruel, y su odio contra el hombre al morir, que no al vivir: y assi quando tentó á Christo S.N. el Demonio en el Desierto, en el Monte, y en el Pinaculo del Templo, y su Divina Magestad le venció gloriosamente, él se guardó para la muerre; assi entiende San Ambrosio aquellas palabras: Recessit ab illo usque ad tempus, (y) se apartò hasta el tiempo, y que este sue el de la muerte, porque hallandose turbado el Demonio en si Jesus S.N. era Dios verdadero, ú hombre puro, unas veces le conselaba, y otras lo dudaba: viendo que le havia vencido en la vida, dijo: Si este es Dios, ó no, yo lo probaré en la muerte, como quien dice: Si este no es Hijo de Dios por esencia, por sueme que sea al vivir, yo veré hasta donde llegan sus fuerzas al morir. Ahora está muy en sì, yo lo cogeré quando los accidentes lo tengan fuera de sí: Recessit Vsque ad tempus, (2) guardose para su tiempo, esto es, para usar del tiempo mas sazonado, y despues para que sus estratagemas rindan al alma. Y no se olvidó á la hora de la muerte, pues entonces fue quando por sus Ministros le decia: Si Filius Dei ef, descende de Cruce. (1) Si ères Hijo de Dios, baja de la Cruz. Muy propia tentacion de este enemigo desear, que las almas desesperen, y desamparen aquel Real Estandarte, y hacer impedimento con esso á su salvacion, tratando por medio de los circunstantes el que acaba cosa que puede hartas veces en la vida.

bia concebir, que era el que le venció tan claramente en tres batallas tan campales (aunque no creeria que era Dios) llegò este espiritu sutilissimo, y sagacissimo á parecerle, que al que le habia vencido en vida, como no suese Dios, él lo venceria en la muerte: ¿ Qué esperanza concebirá contra todos los que sueren menos, y mucho mas contra el hombre perdido, jugador, sensual, divertido, sin memoria de la muerte? Y de los que asidos á las

tem-

<sup>(</sup>x) Luc. c. 22. v. 53. (y) Luc. c. 4. verl. 13. (x) Denique non otiese ait Scriptura, quia post tentationem primam discessit ab eo diabolus usque ad tempus, bot est, usque ad certamen; ubi enim magnum vertamen Sacra Pastionis advenit, iterum adversarius ad tentamenta successit: bomo autem quandò velut in ambiguo constitutus est, putat se à Deo suo esse desertume. D. Ambr. com. a. in Psalm. 43. col. y00. lit. C. Paris. 1686. (a) Matth. 27. vers. 40.

temporalidades de esta vida, salen rebentando de ella, y mueren, porque no pueden vivir, y lloran, porque no pueden reir, y disponen, porque no pueden conservar, y todo lo dejan, porque todo los deja?

1 3 Ay alma, què engañada vives, si el hacer buenas obras guardas para quando mueres! Mucho yerras si dás toda la vidaá las culpas, y vn solo instante al dolor. Lo mejor se ha de hacer en el tiempo mejor para que mejor se haga. Si quieres hacer una cosa que te importe buscas la luz, si es de dia la del Sol; si es de noche la de la vela; y en lo que toca á tu salvacion, lo malo haces en la luz de la vida, lo bueno aguardas á la noche de la muerte: quando estás muy en ti pecas; quando estás para acabar te arrepiena tes. El pecado muy considerado, muy aprisa el arrepentimiento. Con todas tus potencias, y sentidos ofendes al Señor, yá turbados los sentidos, y potencias te pesa. Sano, y bueno, que puedes servirle le ofendes; y enfermo, y acabado que no puedes servirle te le ofreces. De la vida dás al Demonio tu enemigo lo mejor, à Dios tu Criador lo peor: ¿ importate mas condenarte, que salvarte? No : ¿ Pues por qué dás el mejor tiempo al Infierno, el peor, y mas breve al Cielo? Date Dios toda la vida, y tu le ofendes en ella, y le dás lo mas breve de ella? Quien dice que se dá lo que assi se dá? Dejas los gustos porque te dejan; miralo en que mientras ellos no te dejaron con la muerte, siempre los seguias en la vida. Ahora que puedes es el tiempo de llorar, antes que llegue el punto del gemir. Por no haber llerado ahora, has de creer que puedes; porque despues quando quieras, no sea que yá no puedas. Ahora que tienes los sentidos claros, y las potencias constantes, has de pedir á Dios perdon, antes que turbado todo, no halles medios, ni disposicion. Si el que muere en su cama, quando quiere no puede, quando puede no quiere; ¿ qué será si te acaba la aplopegía, si te lleva el paralipsis, si te oprime el terremoto, si te parte el rayo? Lo mas importante dejas à lo mas incierto? Lo mas necesario remites á lo postrero? Quien hay que no assegure mil, y dege uno? Quien hay que el dia dé al sustento de la vida, y al descanso de la noche? Tú el negocio de tu salvacion lo remites á una hora incierta, y dudosa? Haces primero lo malo, como si fuera tu fin seguir lo malo, y lo postrero lo bueno, como si no importára obrar lo bueno. Lo accesorio haces principal; que es lo caduco, y lo principal, que

es lo eterno, haces acesorio, diametralmente contrario de lo que Dios te mandò, quando dijo, que busques lo primero el Reyno de los Cielos, y despues todo lo demás lo alcanzaràs: Quarite ergo primum regnum Dei, & justitiam ejus, & hac omnia adjicientur vobis. (b) Tu haces otra contraria proposicion: busquémos primero los gustos de la tierra en la vida, que despues buscarèmos la glozia, y Reyno de los Cielos en la muerte. No alma, deja la mentira, sigue la verdad; deja el engaño, ama la luz; sigue á Dios, deja al Demonio; busca lo bueno, huye de lo malo; aborrece los

gustos, ama lo santo, y dile al Señor con dolor.

14. Yà es tiempo, Señor, que os busque, antes que la muerte me hállesyà Señor mio ha llegado el tiempo del llorar, pues llegò el conocimiento de haberos ofendido; si la muerte aguardo, yá ha venido, que no hay muerte mas cruèl que la del mismo pecado; ¿ quien, Señor, ha de aguardar á gemir las llagas, y culpas que me estàn siempre afligiendo? Ahora, Dios mio, me hállo cargado, y oprimido de maldades;ahora ha de gemir mi dolor, no quiero conservar las heridas encanceradas; sino presentarme á Vos corriendo sangre por ellas. Veisme aqui, Señor, cargado de pecados, de defectos, de culpas, miserias, y omissiones; venid, Señor, y curadme: Ecce homo, Veis aqui un hombre flaco, fragil pecador; curadme, Dios mio, confortadme. Vos os presentasteis lleno de llagas, y heridar, quando derramalteis tanta langre para redimir mis cul pas, y deciais representandome el remedio: Ecce homo.(c) Yo, Sefior, con infinitos pecados afligido, y desconsolado, arrepentido, y atribulado me pongo tambien delante, y os digo Jesus mio: Ecce homo. Vos decís, mira aqui quien te ha de curar, mira á quien te ha de salvar, mira á quien te ha de remediar, mira á quien te ha de sanar: Ecce homo. Yo digo, veis aqui, Señor, á quien habeis de curar, à quien habeis de perdonar, à quien habeis de enmendar, á quien habeis de ayudar: Ecce homo. Vos deciais, vuelveá tu Criador, reconoce á tu Salvador, sigue tu Pastor: Ecce homo. Yo digo, mirad vuestra criatura herida, vuestro esclavo huido, vuestra oveja perdida: Ecce homo. Ahí estais Vos Padre benignissimo; aqui estoy yo hijo perdidissimo. Ahí estais Medico suavissimo; aqui estoy yo entermo peligrosissimo. Ahí estais Vos, Dios piadosissimo; aqui estoy yo pecador afligidisimo: ahora Señor, ahora, para siempre me curad, para

que ahora, y siempre llore mi maldad. Dad, Señor, á mi corazon dolor, á mi alma enmienda, á mis potencias luz, á mis sentidos obediencia, á mis culpas remision, á mi engaño conocimiento, para que siempre viva arrepentido, y no muera descuidado. Ahora os adore, nunca os osenda, en la vida os sirva, en la muerte os consiese, y siempre, y para siempre os adore, y alabe. Amen.

#### DICTAMENES ESPECULATIVOS.

Ssiente en el corazon, que la materia de la salvacion, se puede mucho en la vida, y poco en la muerte.

2 Que es un instante aquel muy ocupado, y que en la vida tiene dias, meses, y años no solo desocupados, sino muchos de ellos ociosos.

3 Que el Demonio al morir te ha de seguir con mas suerza, porque vé que si te vence, es victoria eterna, y si le vences, te le vás para siempre.

4 Que no sabes quando, cómo, ni donde morirás.

#### DICTAMENES PRACTICOS.

SI puedes mucho en la vida en la materia de tu salvacion, porque tienes salud, agilidad, possibilidad, y tiempo para obrat lo bueno, y la materia de tu salvacion es lo mas importante; ¿ què hombre hay tan privado de juicio, que deje de hacer lo mas importante en el tiempo mas dilatado, elaro, y acomodado, y lo aguarde para el mas breve, escuro, turbado, y acelerado? Y assi has de procurar desde luego egercitarte en las virtudes, haciendo ahora lo que no podrás hacer entonces.

Que si vés que en aquel instante, y punto del morir te has de hallar con muchas ocupaciones, enredos, y embarazos, y lo que es peor, y muy ordinario, sin sentido alguno; usa ahora de tus sentidos, facultades, y potencias, para lo que no podrás entonces; y mira bien quanto descarás haber dado limosna, da-la ahora: acudir á las Iglesias, acude á ellas: frequentar los Sa-cramentos, frequentalos: egercitar la penitencia, haz penitencia.

que pues el enemigo aguarda para entonces sus mayores fuerzas, hagas su para entonces las mayores prevenciones; porque no hay persona, que si sabe le aguarda un enemigo en un puesto, por donde es preciso que haya de pasar, yá que no Tom.VI.

puede escusar la batalla, no se prevenga para ella. Armate, pues, de las armas que te dá San Pablo, el escudo de la Paciencia, la celada de la Fé, la espada de la Caridad, (d) y egercitate en estas virtudes; porque si desarmado estás de virtudes, y cargado de

vicios, no vás á la muerte soldado, sino despojo.

Que si no sabes quando, ni donde, ni como morirás; vive de suerte, que ni importe que sea luego, ni subitamente, ni en parte alguna por embarazosa, y ocasionada que sea; porque si haces la voluntad de Dios, y estás en gracia, toda muerte es prevenida, todo lugar decente. Y assi examinate muchas veces al dia, y si vés que no estàs para morir, porque estás en pecado mortal, vete huyendo á la medicina del santo Sacramento de la Consesson, y Penitencia, antes que te coja la muerte, que

puede ser en el mismo instante que te examinas te coja.

do. Y porque las meditaciones que faltan al cumplimiento de los diez y seis dias se hallarán en los muchos libros espirituales que hay escritos, y en nuestras Semanas Espirituales, y quien quisiere gobernarse en estos santos egercicios con sumo acierto, siga los Egercicios, que el glorioso Padre San Ignacio de Loyola dejo à sus hijos, y mire como esta Santa Religion los practica, que imitandolos acertará, porque es Escuela de toda perfeccion. Y aunque yo no he querido dilatar este tratado, por el consuelo de algunas almas, añado à él estos breves apuntamientos que se siguen, para que por ellos se gobiernen en los dias que faltan al cumplimiento del recogimiento de los santos egercicios.

# APUNTAMIENTOS PARA ACABAR LOS Egercicios de Recogimiento.

Punto segundo, del juicio, y de la pena. Juicio vniversal, describirlo, y todo lo que à esto toca.

#### DICTAMENES

Quan breve es la vida, y lo que corre el tiempo, pues nuestro Señor habla de el Juicio universal, como si huviera de ser luego, porque aquella es la cuenta ultima, y el principio de

587

todas las eternidades de gozo, y pena. Y á este respecto continuar los dictamenes.

2 La evidencia, y satisfaccion de el juicio, y que no hay cofa oculta al juicio: la verguenza de la sentencia, y que no ha de haber cosa mas pública: el rigor de la egecucion, y que no ha de haber cosa mas prompta.

3 Quan poco importa el secreto en las culpas, habiendo de

ser despues tan publico todo.

TERCERO DIA: DEL INFIERNO.

Rimer punto. La pena de daño: no haber de vér jamás à Dios, ni à la Virgen, ni à los Angeles, ni à los Santos, &c.

5 Segundo punto. La pena del tormento en las potencias, en las facultades, en los sentidos, de fuego, de hierro, de todas las demás cosas que pueden eausarlo, dolores desmedidos de todos generos de enfermedades, y tormentos, &c.

6 Tercero punto. La obscuridad, y mala compañía del Inz fierno, con la eternidad de la pena, la confusion, el desorden,

y el horror sempiterno.

7 Aplicar à los tormentos de frio, stridor dentium, (e) y á los del calor, ignem aternum. (f) El uno à los pecados de omission, el otro á los de comission. El Vermis non moritur (g) á la pena de daño.

QUARTO DIA: LA GLORIA.

PRimer punto. El vèr à Dios, y à la Santissima Trinidad, à la Reyna de los Angeles, &c.

9 Segundo. El gozo de todos los sentidos, y potencias, &c.

10 Tercero. La compañia, claridad, consuelo, y paz de los Bienaventurados, y la eternidad.

#### QUATRO DIAS SEGUNDOS.

EL MYSTERIO DE LA ENCARNACION.

Rimer punto. Què tal estaba el genero humano, y à lo que obligaba á Dios quando bajo á redimirlo.

12 Segundo: Qué fineza fue unir la Naturaleza Divina 2 la humana, y á què nos obligó.

Tom.VI. Fift 2
(e) Matth. 8. v. 12. (f) Joann. 25. v. 41. (g) Ex Isai. 66. v. 24.

Qué

13 Qué nos dió con esso, y entre otras cosas el amparo de la Virgen Beatissima.

#### SEGUNDO DIA.

14 El Nacimiento del Señor, Adoracion de los Reyes, y cumplimiento de la Ley.

15 Circuncision, huída à Egypto, y los demás trabajos de

su Predicacion.

16 La Passon de Christo nuestro bien hasta su Santo Sepulcro. La Passon se ha de dividir desde el Huerto en el tercero dia.

#### QUARTO DIA.

17 El sacar las almas de el Limbo, su Santa Resureccion, lo que obró hasta su Gloriosa Ascension, y Coronacion, y Venída de el Espiritu Santo.

#### TERCEROS QUATRO DIAS.

- 18 En el primero, el beneficio de la Creacion dividido en tres puntos.
- 19 En el segundo dia, el de la Vocacion, dividiendolo en otros tres.
- 20 El tercero, el de la Reparacion de nuestras culpas, dividido en otros tres.
- 21 El quarto, el de el amor, y caridad con que nos trata, su fre, y gobierna, dividido en otros tres.

### QUATRO DIAS ULTIMOS.

- 22 En el primero, propositos en orden á las potencias, danos, y remedios en esto.
- 23 En el segundo, propositos en orden á las facultades, y sentidos, danos, y remedios en esto.
- 24. En el tercero, el cumplimiento de la persona, y el oficio, y propositos de examen de conciencia cada dia, confesion, y frequencia de Sacramentos, y expugnar el vicio que mas afligiere á cada uno.
- 25 En el quarto, Oracion á Dios, pidiendole acierto en todo, y cargando la consideracion sobre lo que le huviere hecho
  mas fuerza, sacando de alli los propositos por escrito, mejores, y
  que mas aproposito le sean, y abogados particulares, señaladamente á la Reyna de los Angeles, procurando despues de ocho á
  ocho dias, tomarse cuenta de lo que obra, de la manera, que lo
  tienen advertido los Padres de la Compañía en los Egercicios de
  San Ignacio, y que lo enseñan, &c.



# **CONSTITUCIONES**

# DE LA CONGREGACION,

y Santa Escuela de Christo Nuestro Señor,

FUNDADA EN LA CIUDAD DE SORIA EN LA Parroquia de San Juan Evangelista.

APROBADA POR EL ILUSTRISSIMO, yReverendissimo Señor Don Juan de Palafox y Mendoza, Obispo de Osma, del Consejo de su Magestad, &c.

NOS DON JUAN DE PALAFOX I MENDOZA, POR LA gracia de Dios, y de la Santa Sede Apostolica, Obispo de Osma, del Consejo de su Magestad, &c.



OR quanto ninguna cosa igualmente enmienda la vida, reforma las costumbres, y destierra los vicios, promueve la devoción, y somenta las virtudes, como el egercitarse las almas en santos, y buenos pensamientos, y consideraciones, assi de las cosas celestiales, como de lo poco que dura esta corruptible, y

miserable vida, quan cierta es la muerte, quan incierta es su hora, quan del gada, y temerosa la cuenta, la eternidad que depende del juicio, y la sentencia, pues es gloria eterna, ó pena eterna.

- Y assimismo reconociendo la utilidad que resulta de pensar en la hermosura de la gracia, en la fealdad de la cuspa, en la necesidad de la enmienda, en la utilidad y suavidad de la compuncion y penitencia, en el remedio y medicina de los Santos Sacramentos, y principalmente del inetable y Sacro-lanto del Altar, y memoria de la Passon dolorosa de nuestro Maestro, y Redentor, y las grandes utilidades espirituales, que de esto se siguen á las almas, y que depende todo de aplicarse los Fieles à la oracion, y meditacion con grande, y particular fervor, determinacion, constancia, y perseverancia, practicandolo con egercicios espirituales, y santos, que promuevan, y faciliten materia tan grave, importante, y necessaria, pues es mas eficáz, y poderosa la oracion, quando se juntan las almas à tenerla,-conforme á la promesa de Christo nuestro Señor, quando dijo: En qualquiera parte que se congregaren dos, ó tres en mi nombre, alli estoy enmedio de ellos: (a)
- Habiendonos propuelto algunas personas devotas, con deseo de su aprovechamiento, ciertos puntos, sobre que se podia fundar, y formar en esta insigne Ciudad de Soria una Congregacion, ó Escuela espiritual, donde se egercitassen, á semejanza de la que resplandece en la Villa de Madrid, con grande egemplo de aquella Corte, y aprovechamiento de las Almas, en el Hospital de los Italianos, que se llama Escuela de Christo nuestro Señor, en donde se aprende, y enseña prácticamente, en primer lugar, el guardar los Santos Preceptos, y Mandamientos del Señor, y luego el seguir en quanto pudiere nuestra debilidad, y flaqueza sus suavissimos, y dulcissimos consejos: y habiendo visto, y conferido los dichos puntos con particular atencion, y consideracion, y mandadolos vér á orras personas pías, espirituales, y doctas; à todas han parecido utiles, santos y convenientes, y que trahen consigo grande aprovechamiento, assi para los Sacerdotes, como para los Seglares, que se quieren egercitar en tan santa, y loable Congregacion, y ocupacion. Por tanto, habiendonos pedido, que los aprobassemos, y confirmassemos, para que se pudiessen guardar, y egercitar por los Hermanos, y Congregantes, para el dicho efecto mandámos se ingiriessen en estas nuestras letras, y son en la manera siguiente.

'CONSTITUCIONES, ESTATUTOS DE LA CONGREGA, cion, y Santa E/cuela de Christo nuestro Señor, que se funda en la Ciudad de Soria, en la Iglesia de San Juan Evangelista, debajo del amparo de la Virgen nuestra Señora, San Felipe Neri, y nuestro glorioso Patron
San Saturio.



Rimeramente, en todos los Congregantes ha de haber una grande determinacion de apartarse de lo malo, y proposito de egercitarse en lo bueno, y procurar el mayor servicio de nuestro Señor, dentro, y fuera de la Escuela, y perseverar en ora.

cion, y virtud, espiritu, y verdad. Para esto se señalan los Lunes, Miercoles, y Viernes por la tarde, para que desde las quatro á las cinco se tenga tres quartos de hora de egercicios, poco mas, en la manera, que se sigue.

Han de procurar los Hermanos de esta Santa Congregacion llegar un poco antes á la Iglesia; y assi, á las tres y media este abierta para recibir á los que entráren, y se pueda comenzar

el egercicio á las quatro, ò poco antes.

Obediencia (que assi se llama el Superior, porque es el primero, que ha de obedecer, y enseñar con egemplo, y palabra) comience luego santiguandose él, y todos los demás en voz alta; y luego se dice la Oracion, Actiones nostras, quasumus Domine, &c., E inmediatamente, Veni Creator Spiritus, á coros, y las Oraciones que se ponen en su lugar.

Acabado esto comienza el Superior, ú Obediencia una Platica, o exhortacion breve, de menos de un quarto de hora, sin ostentacion, ni lucimiento, sino con razones sólidas, y espirituales, mirando al bien de las almas. Y el motivo principal de todas estas exhortaciones, ha de persuadir á que se tenga Oracion, y enseñarla, y que pidan á su Divina Magestad luz, desengaño, verdad, y gracia: y ponderar en estas platicas las utilidades que de esto resultan, tocando tambien en la mortificacion, y penitencia, compuncion, y arrepentimiento de nuestras culpas.

5 Y porque puede suceder, que tal vez falte quien haga la exhortacion del dia, por diversos accidentes que pueden ofrecerse, entonces sea mas dilatada la leccion espiritual, de suerte, que llegue á un quarto de hora; la qual, siendo de varones tans santos, y perfectos como los Autores que alli se leerán, servirá de platica utilissima, atendiendo con grande silencio á ella, y

meditando con fervor, y espiritu sobre ella.

6 En acabando la platica, ó leccion (que como se dice durará un quarto de hora, si ha sido platica) se leerá un punto del Venerable Fray Luis de Granada, ó de San Pedro de Alcantara, y despues se tenga quarto y medio de hora de Oracion, diciendo alguna jaculatoria al medio, ó leyendo algun punto breve, como pareciere mejor al practicarlo, y se ha de comenzar

por ahora á meditar por las postrimerias.

Ten acabando la Oracion con el sub tuum prasidium consugimas, &c. y una Oracion à la Virgen, hace una exhortacion breve el Obediencia á todos los Hermanos, para que tengan Oracion, y perseveren en ella, poniendose en el amparo de la Virgen Santissima nuestra Señora, y esta ha de ser brevissima, en la forma, que se pone en la Instruccion, y luego se dice una Letania rezada á la Virgen, y cinco Pater noster, y cinco Ave Marias, pidiendo á Dios perseverancia, y haciendo cada uno un acto interior de contricion, diga el Obediencia: Alabado sea el SANTISSIMO SACRAMENTO, y la Inmaculada Concepcion de la Virgen, y se salen de la Escuela con grande silencio.

8 Adviertese, que los Lunes se dará á cada uno de los Hermanos, en el tiempo que se señala en la instruccion, una jaculatoria breve, escrita en romance, de un verso de la Escritura, ú otra semejante, para que mediten en ella, y la tengan presente toda la semana, y procuren egercitarse en la presencia divina, y en la Oracion instante, y frequente, que es el remedio de las

almas.

Los libros, que se han de leer principalmente, segun los

tiempos, y su division son los siguientes.

9 Las Meditaciones del Beato Fray Pedro de Alcantara, las del Venerable Fray Luis de Granada; y en estas están las del Santo Fray Pedro, que despues amplia admirablemente el mismo Autor.

Las Obras de Santa Teresa, particularmente el Camino de la perfeccion. Las Meditaciones del P. Luis de la Puente. Al Padre Estella, de la Vanidad del mundo; y el libro celestial del Contemptus Mundi, ò otros semejantes.

Porque el principal asunto de los Hermanos de esta Escuela, es ser discipulos de Jesu-Christo, Bien nuestro, y esclativos humildes de su Madre Santissima, han de profesar muy particularmente el ser los primeros que vayan al Rosario, y dár egemplo en esta Ciudad á todos los demás en esta santa devocion.

cicios han de aguardar con grande silencio en la Iglesia, sin hablar unos con otros, sino que recen los Altares, ò se sienten, ó arrodillen en una parte callando, ú orando, porque ha de haber

siempre en esta Escuela grandissimo silencio.

que no puedan estár de rodillas, tenga cuidado el Obediencia de mandarles que se assienten, ó si no pidan ellos desde su lugar, con una vénia, licencia, y assientense; y en el tiempo de la platica han de estár todos sentados, y en el de la leccion, quando sirve de platica.

En esta Congregacion no han de entrar mugeres jamás, ni muchachos, sino hombres que Consiesen, y Comulguen, y tengan capacidad: y hase de tener el egercicio cerradas todas las puertas, para mayor quietud, con dos luces en el Alfar; y la de la lampara, vna mesita pequeña delante del assiento del Obediencia, una vela, un relox, una calabera; y lo que alli se obráre no se ha de decir suera de la santa Escuela, sino donde convenga al servicio de nuestro Señor, y para este santo sin.

ferencias de lugares, solo lo han de tener señalado el Obediencia; y el Diputado mayor y el Padre, que estarán juntos en una parte, los demás se han de sentar como vinieren, sin hacerse cerez monia alguna, ni cumplimiento; yà sean Eclesiasticos, ó Regulares, ò seculares, superiores, ó inferiores, porque en esta Congregacion, el mas humilde assiento es el mejor, pues en ella no se ha de tratar, sino de humildad, obediencia, y Oracion, y amor á la mortificacion.

15 Si el que hiciere el Egercicio quisiere hacer algun acto de humildad, lo pueda hacer, para que los Hermanos aprendan á humillarse, y si algun Hermano quisiere hacer lo mismo, pidiendo antes al Superior licencia, lo pueda hacer, y no de otra manera, como lo verán practicar al señor Obispo, que será el primer Obediencia, y Superior de esta Santa Escuela en estos quatro meses.

Tom.V1.

Gggg

Los

en la primera entrada han de comenzar à prepararse, desde de Sabado tres de Octubre, vispera de San Francisco, hasta el Vicrnes siguiente, à nueve, octava de San Saturio, con hacer confesiones generales los que no las huvieren hecho, y encomiendense mucho à Dios, para que les dé luz, y gracia para servirle, y agradarle con estos santos egercicios. Y estas confesiones son importantes, si otra cosa no le aconsejare à alguno su confesor.

17 El Viernes por la mañana comulguen todos de mano del señor Obispo, sino es los Sacerdotes, que podrán decir Misa en la misma Iglesia, no teniendo otra obligacion forzosa.

18 Ha de ser borrado de la Congregacion el que huviere cometido algun escandalo notorio, y publico en la Ciudad, porque cosa de mal egemplo no se ha de consentir en ella, consultando el hacerlo con el Señor Obispo. Los que entraren, no han de dar limosna alguna al entrar para la Congregacion, ni despues, ni nunca ha de haber contribuciones, y para los gustos de ella el Señor Obispo dará lo necesario, y lo perpetuará con renta.

En esta santa Congregacion, no ha de haber Misas cantadas, ni siestas públicas, ni otras solemnidades, sino egercitarse, y actuarse en buenos dictamenes de Oracion, y mortificacion, y servir á Dios, y tratar de salvarse, y de assistir con gran devocion en las siestas Eclesiasticas, que se hicieren en la Ciudad, particularmente, quando estuviere descubierto el Santissimo Sacramento, que alli es donde han de procurar acudir á prar los Congregantes con mucha puntualidad, y servor.

Tampoco ha de haber Procesiones, ni egercicios exteriores procesionales en esta Santa Escuela por via de Congregacion, porque en ella todo ha de ser interior, y reservado en sus egercicios, tratando principalmente los Congregantes de puriscar, y limpiar las almas para acudir con gran devocion à las mismas Procesiones, y otras Fiestas del Culto Divino, á que antes acudian en la misma Ciudad, procurando ser los primeros al dár egemplo en todo.

Porque puede suceder, que haya algun dia que sea muy ocupado, como el de nuestro Patron San Saturio, el dia del Nacimiento del Señor, ú otro en que no se pueda tener la Congregacion, en esse caso se pase el egercicio á otro de los demás dias de la semana: de suerte, que nunca degen de ser tres en ella en los que se egercitaren, pues no hay ocupacion tangrave, espiritual, ó temporal, para la qual no necessiten de luz, y Oracion, que es lo que han de buscar, y promover, y pedir en esta Santa Escuela, en cuyos egercicios han de ser constantes, y perseverantes.

- 22 Han de tener por principal instituto comulgar los Congregantes de á ocho á ocho dias, y por lo menos de quince á quince, en donde cada uno tuviere mas devocion, sino es que con el parecer de su Confesor tengan mayor frequencia en los Sacramentos.
- Por quanto de donde nos ha de venir todo nuestro bien, luz, y gracia, y perseverancia en lo bueno, es del inesable, y Sacrosanto Sacramento del Altar, concedémos licencia, para que en la dicha Iglesia de San Juan se pueda descubrir un dia en la semana, desde las tres, y media hasta las cinco, y se descubra, y encierre con toda devocion, decencia, y espiritu, cantando en voz baja, y devota los versos del Tantum ergo al descubrirlo, y encerrarlo, y diciendo la Oracion el Cura, ú otro Ministro, poniendo seis velas encendidas que le alumbren, y esto podrá ser el Miorcoles de cada semana, si no huviere algun dia de siesta, en el qual se consuelen mas los Congregantes en tenerso, descubierto.
- Porque aunque las virtudes adornan, y purifican el alma, pero la perseverancia es la que la Corona, y este dón admisable, y necesario, es el que hemos de pedir á Dios instantemente, y para conseguirlo introdujo el glorioso San Felipe Neri, que sus Congregantes rezassen en secreto cinco. Ave Marias, al acabar el egercicio, pidiendo esto á su Divina Magestad, por sintercesson de la Reyna de los Angeles, y de todos los Santos; se exhorta á los Congregantes á que se haga lo mismo en esta Santa Congregacion, y Escuela, para que los conceda constancia en sus espirituales egercicios, y la final perseverancia de morir en gracia de nuestro Señor, que es el fin á que aspiramos.
- Ninguno ha de assentarse en el banco con espada, sino que las arrimen en llegando hasta que se acabe la Congregacion, que assi se hace en Madrid por los Grandes, y Señores de la Escuela Santa, y aun alli se quitan las capas, y los sombres

ros por señal de mayor reverencia, y humildad, y aqui se podrá

hacer en los dias, y tiempos que pareciere,

26 Ha de tener numero determinado esta Santa Congregacion, porque no ha de exceder de setenta y dos personas: con advertencia, que son supernumerarios todos los Religiosos, que entraren, y assimismo los Curas, y Parrocos, Vicarios, y sus Tenientes, y los Congregantes de otras Escuelas, y Congregaciones como esta.

Porque una de las principales virtudes, que se han de egercitar en esta Santa Escuela, es la humildad; se exhorta mucho á los Hermanos, que en la materia de las elecciones, que se han de hacer de quatro á quatro meses, obren con grande so siego, quietud, y silencio, sin aspirar mas que al servicio de nuestro Señor, y bien de la Santa Escuela, y Congregacion.

Assi como se eligen de quatro en quatro meses los oficios, que hacen un año en tres tercios, se han de dividir en otros tres los puntos de la Oracion, y Meditación, procurando, que en los quatro primeros meses se trate de la vida purgativa,

que quiere décir, llorar las culpas, y purificar las almas.

Los otros quatro en egercitar, y promover las virtudes, yen la presencia Divina, y Vida, y Passon del Señor, que es la
iluminativa. Y en los otros quatro, en procurar encenderse en
el amor de Dios, y entregarse á sus operaciones, que es la unitiva; y esta forma de egercicios ha deser comunmente la de todos los doce meses del año, si bien podrá alguna vez alterarse,
conforme á las Festividades, y tiempos como en el del Nacimiento
del Señor, la Semana Santa, Pascua del Espiritu Santo, y Octava
del Corpus, que podrá meditarse en sus Mysterios.

El que huviere de entrar, y ser recibido en esta Santa Congregacion, despues de formada, ha de ser acudiendo primero algun tiempo á los egercicios: y si le contentan, pida al Obediencia, y Diputados, que le degen entrar, los quales se informen secretamente del proposito con que viene, y de lo que les pareciere conveniente; y en admitiendole ellos para proponerlo, lo propongan despues á la Congregacion, la qual vote

por votos secretos, y le admita, ó repruebe.

gado el que entráre, y ha de dár cedula de ello al Obediencia. Esse dia se arrodilla delante del SANTISSIMO SACRAMENTO con toda humildad en la Congregacion, y se hace una breve platica por el Superior, exhortandole á la perseverancia, y que trate mucho de orar, y de mortificarse, y ser humilde, y servir á Dios de la manera que parece donde se trata de la entrada de los Congregantes.

pacion, es egercitarle en la humildad, han de estàr todos sujetos al Superior, y hacer qualquier cosa que el les ordenare; y aunque les advierta alguna cosa, ò amoneste, no han de escusarse,

sino mortificarse, y callar, y pasar por todo.

Los Hermanos han de procurar ayudar, y promover fuera de la Escuela todo lo que fuere mayor servicio de nuestro Sentor, y con discrecion encaminar á sus progimos á seguir lo bueno, y á la perseverancia de estos santos egercicios, y al de todas las virtudes, y amarse unos á otros con grande, y estrecha caridad.

Santa Congregacion tener fuera de ella su Padre Espiritual, 6 Consesor cierto, y determinado, con quien consiera las materias de su conciencia, y oracion, y meditacion, para que lo que dentro aprenden, lo egerciten con acierto en sus casas, porque el sin principal de la Congregacion, es obrar bien dentro de ella, para obtar mejor sucra de ella.

#### MINISTROS, Y MINISTERIOS DE LA CONGREGACION.

Os Oficios de esta Santa Congregacion son los siguientes, de la manera que se practican en Madrid en la Santa Escuela de Christo nuestro Señor, á cuya imitacion ha de obrarse en esta.

- porque èl ha de procurar ser el mas humilde, y obediente de rodos, el qual hace las platicas; ó lee la leccion espiritual; y todo lo demás que obra en aquellos tres quartos de hora; como lo verán hacer al señor Obispo, sino es quando quisiere encomendarlo a otro.
- Ha de durar este oficio quatro meses, como todos los demas, suera de los dos que se referiran, y se elige por votos secretos. Siempre ha deser el Superior Eclesiastico, y Sacerdore, porque como ha de hacer platicas, no es bien que las hagan los Seglares.

- 38 Tambien el Superior podrá encomendar el hacer la platica, y todo el egercicio al Sacerdote Eclesiastico, de Religioso, que le pareciere algunos dias, assi para que él tenga algun descanso, como para que todos se egerciten, escogiendo siempre las personas que fueren aproposito.

dote secular, que se llama Padre de la Congregacion, el qual ha de estár siempre al lado del Obediencia, y se ha de elegir cada año, con parecer del Señor Obispo, á proposicion del Obedien-

cia, y Diputados, y puede reclegirse.

40 El oficio de este Padre Espiritual de la Congregacion, es zelar todo lo que mira á su aumento, y promover en la Ciudad el egemplo de los Congregantes, y que sigan, y persevéren en esta santa Escuela, y obren suera de ella como verdaderos Discipulos de Christo nuestro Señor, y hacer platicas, quando se las encomiendan, y dirigir, y gobernar las conciencias de los Congregantes, que se valieren de su espiritu, y consejo.

fuere, no puede ser Obediencia, pero podrá hacer el egercicio, encargandos el Obediencia, porque es bien ayudarse unos á orros.

A más de esto ha de haber quatro Diputados, dos Eclesiasticos, y dos Seglares, y el Diputado primero Eclesiastico se assienta siempre al lado izquierdo del Obediencia, y al otro lado el Padre; y los otros Diputados, assi el Eclesiastico, como los seglares se assientan donde hállan, como todos los demás. Quando el Obediencia está ausente, hace su oficio el Diputado mayor, ó el Padre, á quien la Obediencia lo encarga.

A màs de los Diputados hay quatro Ministros, que llaman Nuncios, dos Eclesiasticos, y dos Seglares, los quales sirven: los Eclesiasticos de cuidar del Altar, y los seculares de cuidar de la puerta, y que no entre ninguno, sino el que suere Congregante, ó tenga licencia para entrar en la Santa Escuela, y de llevar á los que quisieren ser Congregantes al Obediencia, y Diputados, y estos osicios de humildad se suelen dár á los muy principales de la Congregacion, y servir los Grandes, y Señores en la Corte, y Eclesiasticos de grande puesto.

44 A más de estos, hay un Secretario, que tiene cuidado de assentar á los que entraren en la Congregacion, y lo que pasa en ella, y este osicio puede reclegirse, y ser Eclesiastico, ò

secular, como pareciere, y este se elige cada año, como el Padre.

La ocupacion del Secretario, es tener el libro de la Congregacion, donde están escritos los nombres de los Congregantes: poner los que de nuevo fueren recebidos: tener alli el inventario de las pocas alhajas de la Congregacion; las quales han de ser las menos que sea posible, y humildes, y pobres quanto pueda sen

Las quatro Fiestas, que son Octava de nuestra Señora de Agosto, y Octava de San Juan Evangelista, y dia de San Felipe Neri, y en la Octava de San Saturio, han de comulgar de mano del Obediencia, ó del Padre Espiritual, tódos los Congregantes, y ha de haber una platica de media hora, espiritual, y reservada, exhortando á los egercicios de esta santa Congregacion, y esto despues de la Misa, Comunion, y gracias, y acabada, se ván en silencio á sus casas.

Si estuviere gravemente enfermo alguno de los Hermanos Congregantes, ha de cuidar el Superior, de que se le encomiende á Dios en la Congregacion, y señale dos Hermanos, que vayan á visitarle, y consolarle, uno Eclesiastico, y otro secuilar. Los primeros Martes de cada mes, se hayan de juntar el Obez diencia, y Diputados, y los demás oficiales, y puedan llamar tams bien otros tres, ò quatro Congregantes de los antiguos, que les pareciere, quando quisieren, para conferir, y resolver lo que se ofreciere del mayor aprovechamiento de la fanta Escuela.

Si muriere algun Congregante, han de ir todos à su entierro, como particulares, y cada Sacerdote ha de decir dos Misas, y cada seglar dár limosna para otras dos, ò simo lo tuvie. re, digan tres Rosarios, y esto sobre los sufragios que cada uno quisiere hacer, y dar, quando despues de muerto el Congregante lo propuliere el Superior en la primer Congregacion que se

hiciere. Ha de tener esta santa Escuela particular correspond 49 dencia, y hermandad con la de Christo nuestro Señor de la Villa de Madrid, Corre de su Magestad, á la qual se han de one viar à pedir las Constituciones, para que de ellas se somen las que parecieren mas convenientes al egercicio de las virtudes que ha de profesar, que son oración, morrificación, humildad, obel diencia, y retiro de las ocasiones de ofender à Dios, y cuidado, y ansia de servirle, y agradarle.

Hanse de leer estas Constituciones de la santa Escue-

la tres veces al año, el dia que se huviere de hacer eleccion, y antes de hacerla, juntamente con todos los apuntamientos que á ellas se añadieren, que miren al intento. Adviertese que ninguna de estas Constituciones obliga á pecado mortal, ni venial, aunque se quebranten; pero perderáse el mèrito, é incurriráse en la pena de la Constitucion. Reservase la Congregacion el poder añadir, ò quitar de las dichas Constituciones lo que pareciere, conparecer, y consulta del señor Obispo, que es, ó suere de esta Diocesi.

y habiendo reconocido los Estatutos, y Constituciones aqui insertas, las confirmamos, loámos, y aprobamos desde luego, y querémos que sean válidas, y sirmes, y que se puedan, y deban observar, guardar, y practicar por los dichos Congregantes, y Hermanos, y los que despues de ellos serán. Y para que con mayor servor las platiquen, concedemos á todos, y à cada uno de ellos quarenta dias de indulgencias, siempre que acudieren, y assistieren á tan santos egercicios. Dada en Soria à doce de Octubre de mil seiscientos y cinquenta y quatro. Juan, Obispo de Osma. Por mandado del Obispo mi Sesor. Don Antonio Bermejo de Ayala, Secretario.

LA FORMA QUE SE HA DE TENER EN LOS EGERCICIOS, y oraciones, que se han de decir en la Congregacion de la santa Escuela de Christo nuestro Señor.

para que todos se arrodillen en sus lugares, y luego santiguandose, dice: Por la señal, &c. E inmediatamente, dice; Acssones nostras, &c. Hecho esto, comienzan á Coros en voz baja, pero
de suerte, que unos à otros se entiendan: Veni Creator Spiritus; y
acabado dice el versiculo: Emitte Spiritum tuum, & creabuntur,
&c. Domine exaudi orationem meam, & Memento Congregationis
nostra, R. Quam possedisti ab initio. Dominus pobiscum, &c. Y luego las oraciones, que están en su lugar.

En acabando dá un golpe, y se assientan à la platica, ó ex-

hortacion, que dura un quarto de hora.

Quando hay platica, dice el Obediencia lo siguiente antes de la leccion.

0

#### EXHORTACION, QUANDO NO HAY PLATICA.

don de nuestras culpas, y suplicarle nos de lagrimas, contricion, y enmienda de ellas, y que encienda nuestros corazones en su amor. Estêmos muy atentos á esta leccion espiritual, y con grande silencio, y devocion oigâmos las palabras del Señor, y orêmos despues, y supliquémos à su Divina Bondad haya piedad de nosotros, y sea nuestro verdadero Maestro, luz, y guia, pues sue nuestro amoroso, y piadoso Redemptor. Esta exhortacion sirve de platica, y luego asentados quando no la hay, se leen dos hojas poco mas, ò menos de las Meditaciones del Venerable Fray Luis de Granada, ó de otro Autor. En acabando la leccion, el Obediencia hace señal, y se arrodillan, y tienen el quarto de oracion con grande silencio, que no llegue á media hora. Quando hay platicas es mas breve la leccion, y se oye de rodillas, y no passa de plana y media, ni se dice la exhortacion referida.

3 El Obediencia, ó el que hace el oficio, puede mezclar en el tiempo de la oracion dos jaculatorias en voz devota, para recoger los divertidos, y puedan ser las siguientes, ú otras semejantes á estas.

I. Señor, Señor, piedad, y misericordia, que soy la misma miseria.

II. Señor, curad nuestras llagas con vuestras llagas; nuestras culpas con vuestras preciosas penas.

III. Qué ciegos, què tibios, Señor, que estámos, si no nos alumbra, y calienta vuestra luz.

IV. Mi Señor, mi bien, mi Dios, haced que padezcamos con gran paciencia por Vos.

#### DE LOS MIERCOLES.

Impiad Señor nuestras almas, para que habiteis, y os recibamos en ellas.

II. O alimento Celestial, quien dignamente os sirviera, y recibiera!

III. O Pan de vida, libradme de eterna muerte.

Tom. VI. Hhhh

IV. O Pan Celestial, y eterno, libradme de la culpa, y del infierno.

#### DE LOS VIERNES.

I.

Mi Dios! quien no os huviera ofendido, quien os huviera servido, quien padeciera por Vos!

II. Señor, Señor, perdonadnos, que somos miserables pe-

cadores, dadnos lagrimas, y contricion.

III. Señor, vuestra sangre preciosissima sea medicina á nuestras culpas, y nos dé luz al seguiros, y adoraros en la Cruz.

IV. Dadme Señor lagrimas, y contricion, que humillen mi corazon por vuestra Santa Passion. De estas jaculatorias, ó de otras, no se han de decir mas que dos quando mucho, la una al medio, y la otra al ultimo tercio de la oracion: sirven de recoger, y encaminar los distraídos, particularmente á los principios, y á pocos pueden dañar, ò á ninguno. Acabado el quarto de la oracion, dice el Obediencia, Sub tuum prasidium confugimus, y la oracion á la Virgen, Gratiam tuam. Y en acabando la oracion, estando todos arrodillados, hace el Obediencia, mirando al Altar la siguiente exhortacion, ú otra semejante antes de la Letania de la Virgen, y pondrémos seis para dos semanas, y leala en voz alta, y devota.

#### DE LOS LUNES.

1.

HErmanos, no seámos otros allá fuera de lo que ofrecemos aqui dentro. Procurémos en las obras, palabras, y pensamientos, ser, y parecer Discipulos del Señor. Y para que esto nos conceda, solicitémos el amparo de la Virgen, alabandola con su santa Letanía.

II. Hermanos, limpiémos nuestras conciencias, y andemos á la vista de la muerte, de la cuenta, del juicio, y la sentencia. Hermanos, pena eterna, ó gloria eterna, de uno, ú otro no podêmos escapar: temamos, y amêmos á este piadosissimo Juez, y para esto. &c.

#### MIERCOLES.

T.

7 HErmanos, este Señor Sacramentado que nos mira, es quien nos ha de juzgar: obrêmos al vivir, como qui-sieramos haber obrado al morir, y para esto, &c.

II Hermanos recibamos con grande humildad, fervor, dolor, y contricion á este Divinissimo Señor, Criador, y Redentor, que es el verdadero sustento de las almas: y no hay que temer el trabajo de el camino con este Pan Celestial: y para esto. &c.

#### VIERNES.

Ī.

8 HÉrmanos, penitencia, penitencia de las culpas: mas vale penar aqui, que no allá, esto es poco, y aquello es, hermanos, infinito.

II. Hermanos, cruz, y mortificacion son las armas del Christiano, vámos llorando, y entrarémos en la eternidad cantando, y para esto valgámonos de la intercession de la Virgen Santissima, y alabémosla con su santa Letania, &c.

o En estas exhortaciones se puede anadir lo que juzgàre el Obediencia que conviene, discretamente advertir á los hermanos, como que guarden silencio, que vengan puntualmente, que sean humildes, y otras cosas; pero muy breve, y suavemente, de suerte que no exceda de diez á doce rengiones, como si en tiempo de calor saltan á la Congregacion, diga: O Hermanos, gran calor hay en el Insierno! Y si hace mucho srio, decir: Hermanos venzamos el frio del tiempo con el calor, y el fervor de servir, y agradar á nuestro Maestro, y Redemptor.

Oracion Concede, y despues, Dios te Salve Hija de Dios Padre, Dios te Salve Madre de Dios Hijo, Dios te Salve Esposa del Espiritu Santo, Dios te Salve Templo de la Santissima Trinidad. Y luego dice el Obediencia que digan cinco Pater noster, y cinco Ave Marias, pidiendo á la Virgen interceda con su Santissimo Hijo, nos de perseverancia en estos Santos Egercicios, y entodo genero de virtudes, y principalmente en la perseverancia final de

Tom.VI. Hhhh 2 mo-

morir en su gracia. En diciendose secretamente esta estacion, dice el Obediencia, ALABADO SEA EL SANTISSIMO SACRA-MENTO, Y LA INMACULADA CONCEPCION, &c. Y hace una señal dando un golpe, y nadie se levante hasta entonces, y salen con todo silencio de la Iglesia, y se ván al Rosario, ó á sus casas.

# FOR MADE RECEBIR ALOS HERMANOS que entraren de nuevo en esta Santa Escuela, y Congregacion.



Nhabiendo el Hermano egecutado la constitucion de presentarse al Obediencia, y pedir que sea admitido, y examinado de su intencion, y hecha su consession general, que conste por papel, villete, ó sirmacion de su consesor, en que diga que

ha cumplido, aprobado por el Obediencia, y Diputados, y Oficiales para ser propuesto, lo propone el Obediencia en la santa Escuela en la forma siguiente, con estas, ú otras palabras semejantes: Hermanos, el Hermano F. pretende entrar en esta Santa Escuela, ha cumplido con los requisitos que manda la Constitucion, y à mi, y à los Hermanos Diputados, y Oficiales nos parece aproposito, y assi serà bien que se vote para ver si queda admitido: cada uno obre lo que juzgàre mayor servicio de nuestro Señor.

Hecho esto, los dos Hermanos Nuncios de el Altar reparten unas cedulas, ó habas blancas, y negras que tendrá prevenidas el Secretario, dando de estas á cada uno la suya, y la una tenga si, y la otra no, si son cedulas, y sean tantas como son los Congregantes desde el Obediencia al ultimo, y luego vuelvan recibiendo los votos en dos urnas, ó cajas. En votando todos, las llevan al Obediencia; y en habiendo mas de si, que de no, lo qual ha de constar á èl, y al Diputado mayor, y al Padre de la Congregacion; sin vèr mas, lo publica, y dice: Hermanos, Dios ha sido servido de que se haya elegido este Hermano, dèmos gracias á su Divina Magestad, rezando cada uno una Ave Maria. Y arrodillandose todos en haviendola rezado, dice una Oracion, pro gratiarum actione, señalan dia, ó entra luego el Hermano á ser recibido.

3 Al Hermano quando lo reciben, lo entran en medio los dos Nuncios de puerta, y lo llevan al cuerpo de la Iglesia, en donde se postra, quedando arrodillados á su lado los dos Hermanos, y él postrado dice en voz alta tres veces: ALABADO SEA EL SANTISSIMO SACRAMENTO, Y LA INMACULADA CONCEPCION DE LA VIRGEN MARIA SU MADRE, y responden todos arrodillados, Amen. Luego dice el Obediencia: Hermano, que viene à buscar en esta Santa Escuela, y Congregacion? Responde. Servir á Dios en espiritu, y verdad, y aprender à llorar mis culpas, y pecados.

4 Y si él se embaraza en responderlo, lo han de responder por él los dos Nuncios, á quien el Obediencia lo preguntarà, diciendo: ¿Què viene à pedir esse Hermano? & c. Luego replique el Obediencia: ?Viene con intento de perseverar en el servicio de Dios nuestro Señor? Responde: si Padre por su gracia, y misericordia. Entonces dice el Obe diencia: Hermanos, roguemos à Dios por este Hermano, que le perdone á él, y á nosotros nuestras culpas, y nos dé gracia para servirle en e spiritu, y verdad, con humildad, y perseverancia. Y entonces dice nà coros el Miserère, con el Deprofundis, y los Versiculos, y Oraciones siguientes, y estos dice el Obediencia.

Salvum fac servum tuum i Domine: Deus meus, &c. Memento Congregationis: tuæ: quam possedisti, &c. Domine exaudi, &c. Dominus vobiscum, &c.

#### OREMUS.

Uego las Oraciones clel ingreso de la Congregacion, y una de la perseverancia, que se ponen despues. Hecho esto, levantan al Hermano los: dos Nuncios de puerta, y le llevan al Obediencia, el qual le abraza, y luego se artodilla el Hermano, y en voz alta le dà el mismo Obediencia, dos, ó tres consejos muy breves, que pue den ser los siguientes. Hermano tres cosas le aconsejo. La primera, que persevere en estos Santos Egercicios, y en llorar sus culpas con grande humildad, y servor. La segunda, que viva suera de la Congregacion, como lo promete en ella. La tercera que frequente los Santos S'acramentos de la Penitencia, y Eucharistia, y la Oracion, la humildad, y la mortificacion.

6 Estos, ú otros le dirá; pero han de ser brevissimos, y luego vaya abrazando, sin arrodillarse á cada Hermiano, acompañandole el uno de los Nuncios, y el otro quedando arrodilla-

do, mirando al Altar, y encomendandoles á Dios, y cada Hermano le dé secretamente un consejo, para que sea bueno, como decirle: Hermano, tenga mortificacion; Hermano, obre con perseperancia; Hermano, sea humilde; Hermano, tenga presente la muerte, Hermano, sea devoto de la Virgen. Y hecho esto le vuelve al medio, y arrodillado, dice: Hermanos rueguen à Dios que haga en su servicio quanto me han aconsejado, y todos dicen, Amen, y los dos Nuncios lo abrazan, y dán su consejo cada uno, y lo llevan á su lugar, y se vuelven ellos al suyo, y se acaba este egercicio, que es bien que se haga siempre antes de la platica, ó exhortacion primera, luego que se acabo el Himno del Espiritu Santo, y sus Oraciones.

# LO QUE HA DE HACER QUANDO FALTA de la Congregacion el Obediencia, y no ha señalado persona, que presida.

Ara que no pueda haber en la Congregacion cas so en que no hallen cabeza que gobierne, es necesario advertir, que siempre que huviere dado la hora, y faltare el Obediencia, se pone en su lugar el Diputado primero Eclesiastico que se si-

gue; y en caso que falte alli uno, y otro, se assienta alli, y gobierna el Padre de la Congregacion: y en caso que este tambien faltasse, se assienta alli, y gobierna el Nuncio del Altar primero: y caso que faltassen los sobredichos, el otro Nuncio Eclesiastico: y si este falta el Secretario, siendo Sacerdote, y si no, el Prebendado, ó Sacerdote mas anciano, de suerte, que nunca falte quien en dando la hora este presidiendo à la Congregacion, y á sus egercicios.

- Adviertese, que quando viniere despues de la hora el que hace oficio de Obediencia, le restituya el sustituto su lugar, si lo quiere: pero lo ordinario es no quererlo tomar, y assentar-se el Obediencia en el mas humilde lugar como los demás, y que prosiga el que comenzò, sino es que haya de hacer platica el Obediencia.
- 3 Tambien se advierte, que es muy de ordinario encomendar el Obediencia que haga su oficio alguno de los sobredichos,

chos, ú otro el que le pareciere, assentandose el humildemente entre los demàs, como si no fuera Superior, y obedeciendo, y humillandose como el menor de la Congregacion.

4 Siempre que se huviere de encomendar el hacer de Obediencia, sea avisandolo dos dias antes al que la ha de hacer, por lo menos uno, para que el que lo huviere de ser tenga tiempo de encomendarse á Dios: y hallese un quarto de hora antes de comenzar la Congregacion en ella. Las exhortaciones, que llaman platicas, se han de encomendar ocho dias antes, y de ninguna manera pasen de un quarto de hora las primeras, las otras han de ser muy breves, como se ha referido.

SATISFACCION A ALGUNAS Objeciones que pueden hacerse à esta Santa Escuela, y Congregacion, y à otras de este genero, y de sus utilidades.



Unque estos santos Egercicios han sido recebidos de todos generalmente con tan grande consuelo; pero porque siempre los espirituales padecen emulacion, yà sea con buena, yà sea con intencion torcida, entran con tribulaciones; serà bien

prevenir los animos á las objeciones que pudieren hacerse contra ellos, porque en ningun tiempo se turben con ellas, pues el padecerlas es sorzoso. Solo porque pagaba bien Abélilas primicias, lo mató su hermano Caín, que las pagaba mal (a) ¿ qué le hacia el inocente al perdído? Mucho le hacia, pues condenaba la codicia del malo la inocencia, y puntualidad del buer no; y es menester, que muera el uno, porque no lo vea el otrou Este es mal de nuestra naturaleza; con él nació, y habrá de montrir con èl.

(a) Geneli 4. v. \$6

Ç, .

#### OBJECION I.

PARA QUE SON ESTOS EGERCICIOS nuevos, y no acostumbrados en esta Ciudad?

#### SATISFACCION.

Para egercitarse en los medios mas esicaces de la salvación, y espiritu, y en la oración, y en la humildad, y en la mortificación, y en otras virtudes, y todo lo nuevo bueno, es muy santo, y muy antiguo, y venerable; y lo que aqui es nuevo, no lo es suera de aqui, y á cada Ciudad se ha de procurar traher lo mejor de las otras.

#### OBJECION II.

PORQUE SON TRES VECES EN LA SEMANA estos santos Egercicios, no era mejor una vez, y mas tiempo en cada uno?

#### SATISFACCION.

Porque se tiene por mejor poco tiempo muchas veces, que mucho, y pocas, respecto de que la oracion repetida, aunque breve, cria à la Presencia Divina; y el Señor, mas encomendó el orar muchas veces, que muy largo. Antes se burló la oracion breve del Publicano humilde de la prolija, y cansada del sobervio Fariseo: (b) Porque aunque es bueno, y san to orar con humildad largo, pero tengo por mejor (si se deja de orar en mucho tiempo) el repetir la oracion muchas veces brevemente, que el orar largo, y despues dejarla por algunos dias: pues Dios, y el Apostol siempre dice, que orémos, pero nosiempre dice que orémos largo.

(b) Luc. 18. à v. 10.

#### OBJECION III.

POR QUE TA QUE ES MEJOR REPETIRLA, no son cada dia estos santos Egercicios?

#### SATISFACCION.

Dorque muchas veces lo mejor suele ser enemigo de lo bueno; y es mejor tres veces à la semana, con gusto; y perseverancia, que muchas sin gusto, y con repugnancia. A mas, de que en proporcionando á la razon, y á la ocupacion los egercicios, es mejor darles un genero de tasa, tal, que con el tiempo crezcan, y no descaezcan; y en obrando con gusto, y apetito espiritual, crecerán, y si con hastío, ò tèdio, los dejaran.

### OBJECION IV.

PORQUE SE HACEN ESTOS SANTOS Egercicios los Lunes, Miercoles, y Viernes, no era mejor los dias de fie fia?

#### SATISFACCION.

y ciertos, y estos so proporcionan con la semana par ra entretenenta con esta santa ocupacion, de suerte, que el egercitarse dentro de la Esquela, situade dár materia á hacer lo mismo suera de ella. Y en cada Ciudad se eligen los dias que consorme á la ocupacion, y ministerios se juzgan mas aproposito.

ကေးသွားသည်။ လူရှင်း လုံးကြုံသည်။ လူသည်။ သြန်မာမေးကြောင့် အနောင့် နေးကျွန်ုင်းသည် သည်။ သို့သည် နှင့်နေသည် သို့ သည် အမေရှိ မေးသင့်သည်။

78-

#### OBJECION V.

POR QUE TRES VECES, T NO QUATRO, NI cinco, ni dos?

#### SATISFACCION.

Porque cinco parece mucho para que dute; dos parece poco para que aproveche; y tres parece una proporcion prudente para que aproveche, y dure: y Christo bien nuestro, en el Huerro, que es la Escuela de la Oracion, oró tres veces, y á la tercera sue consolado, y consortado: y habiendo de elegir uno, ú otro tiempo, se tuvo este por mejor.

#### OBJECION VI.

¿ PORQUE TRES QUARTOS DE HORA, y no mas cada dia; ¿no era mejor mas tiempo de Oracion?

Tejor era, y mejor será en quien lo hiciere; pero como el egercicio es tres veces á la semana, es menester minorarlo para que pueda esta nuestra naturaleza fragil, y miserable á los principios tolerarlo, y el que quisiere mas Oracion la podrá tener en su casa. A más de que como quiera que hay otras ocupaciones en los Eclesiasticos, y seglares, se ha de atender à todo con prudencia; y quando, ò en donde huviere mas tiempo, y ocasion, se podrá aumentar, pero es mejor irlo aumentando, por ser poco, que acortando por ser mucho. Y quando se pudiere tener hora y media en todo, esto es, media de exhortacion, y seccion, media de Oracion, y media de egercicios de humildad, y mortificacion, será mejor, si se hiciere con espiritu, y fervor; pero esto, Dios con el tiempo lo dispondrá como convenga, ahora lo poco que se hiciere, hagase bien hecho, que es lo que importa.

#### OBJECION VII.

¿POR QUEYAQUE SE TIENE UNA HORA, ò tres quartos de Egercicios, no son todos de Oracion, sino que los dividen en tres, o quatro partes, exhortacion, leccion, oracion, humildad, y mortificacion, pues tantos pocos no parece que pueden aprovechar tanto como mucho de una cosa?

#### SATISFACCION.

Orque hay muchas cosas, y egercicios en la vida espiritual, que tienen mejor respuesta, y satisfaccion en la misma practica, y su aprovechamiento, que no en el discurso, y especulacion. Y es cierto que en este genero de Escue las, una de las cosas que mas aprovecha, y llama, es esta santa variedad. Porque si suesse tres quartos de hora, ó una de Oracion, no la pudieran sufrir los principiantes, sin exhortacion, y platica. Si fuera una hora de exhortacion, y platica, quedáran secos sin Oracion. Si fuera leccion sin exhortacion, no obráran tanto como con la viva voz que llama mas, y persuade. Si fuera todo humildad, y mortificacion, sin exhortacion, y Oracion, no se obràra con espiritu en la mortificacion. Por esto á San Felipe Neri, y à otros Varones Santos pareciò que en este genero de Congregaciones, y Escuelas importa mucho engañar á la naturaleza con esta variedad, para que la sujete el espititu. Pues teniendo una breve exhortacion se dispone el animo con ella, y con un poco de leccion para la Oracion: y de la Oracion se sale con servor á la mortificacion: y aunque parece cada cosa un quarto de Oracion, leccion, y mortificacion; todo junto es Oracion. Porque el que ora se mortifica en callar, y atender; y el que oye la exhortacion, ora con aplicar á Dlos, y à su espiritual aprovechamiento, la atencion : y el que hace una mortificacion, ó acto de humildad, por Dios ora, y obliga á Dios; y pareciendo todo dividido poco, es mucho todo junto, y enseña, y afervoriza, y aprovecha; y se puede decir en alguna manera que en una hora se tienen tres de Oracion, exhortacion, y mortificacion, porliii 2 Tom VI.

que todo es Oracion, todo es mortificacion, y todo es aprovechamiento, y espiritu con la Oracion.

#### OBJECION VIII.

YA QUE SE TIENEN ESTOS EGERCICIOS, ¿ porque no son los mismos, y de la misma manera, y el mismo tiempo que los de la Escuela santa de Madrid?

#### SATISFACCION.

Porque no hay aqui la misma disposicion, y alli se compone de Varones ocupados, y aprovechados en espiritu, y no pueden acudir tres veces, sino una á la semana: pero en dos horas y media que dura su egercicio obran para toda la semana. Aqui somos todos principiantes, y mas desocupados, y no podrémos sufrir tanto tiempo un egercicio, solo, ni nos conviene estár tantos dias sin orar; porque no sabémos si orariamos suera de la Congregacion, como lo hacen ellos: y comenzando por esto poco, podrà ser que se llegue con el tiempo à lo otro, que Dios obra como quiere, quando quiere, y donde quiere: y este genero de Congregaciones todas son unas mismas, aunque se diferencian en alguna cosa, en quanto al modo de los egercicios; y assi, pareciendose todas en el sin, y en la sustancia de los medios, ninguna hay que se parezca á otra en todas las circunstancias.

OBJECION IX.
¿POR QUE NO SE AUMENTAN MAS
egercicios, como son los de visitar los Hospitales,
Carceles, y otros?

#### SATISFACCION.

Orque estos egercicios abrirán la puerta á introducirse en los otros, y ahora, arrayguense los Hermanos, y profunden dentro de la Escuela en la Oracion, en la humildad, en la mortificacion, espiritu, y servor; que este mis-

#### DE LA CONGREGACION.

mismo los sacarà despues de ella á egercitarse en tan santas obras, y se añadirá esta á las demás Constituciones con el tiempo, de la manera que se ha hecho en las Congregaciones de este genero, que primero calientan el corazon adentro, y despues salen con las virtudes à suera.

#### OBJECION X.

SI, PERO NO PARECE QUE ES LA Oracion mental para seglares, y les basta guardar los Mandamientos con la Oracion vocal.

#### SATISFACCION.

Sta no es objecion, sino error, y grande. Porque , la Oracion, esto es, levantar el corazon á Dios, y considerar en las culpas de la vida, y en las penas del Insierno, y en las postrimerías, y en las cosas Celestiales, y todo lo que mira á lo eterno es para todos los Christianos, y por no hacerlo están en el Infierno casi todos, ò todos; pues si ellos lo hicieran con perseverancia, puede ser, y es muy cierto, que no estuvieran alli: Basta guardar los Mandamientos, pero para guardarlos, es menester pensar en la pena que se espera al no guardarlos, y el premio al guardarlos, y pedir á Dios luz, y espiritu para -guardarlos. Y no se salvarà nadie con sola la Oracion vocal, si no ·la reduce à mental, esto es, si no la tiene por Dios, y con atencion á Dios, y no guarda la Ley de Dios, considerando, y sabiendo que es Dios: y si esto hace, yà pasa lo vocal á lo mental, y esto enseña la Oracion. Y porque á este engaño, que es grandissimo, satisfacen todos los libros espirituales, no es necesario alargar mas la satisfaccion.

#### OBJECION XI.

AUN MAS ESTRANO ES EL MORTICARSE, y humillar se los seglares en esta Congregacion, postrandose, ò poniendo se en cruz, o besando se los pies unos à
otros, porque esto es mas propio para los Religiosos, y
tiene exterioridad, que puede picar en la hipocresìa,
o vanidad.

#### SATISFACCION.

Ambien este es engaño, con licencia de los censores, y muy grande. Porque assi como es para todos la Oracion, es para todos la humildad, y la mortificacion, y mas para los seglares, quanto estos tienen mas necesidad de humillarse, y mortificarse, que los Religiosos, y mas culpas que llorar, y lo acostumbran menos, y los corrige mas; porque la menos acostumbrado es mas estimado, y suele ser mas esicaz. Y el recelo de la hipocresia, ó vanidad no ha de quitar los egercicios de virtud, espiritu, y caridad; pues como la intencion es la que gobierna las acciones, siendo esta buena, como se debe creer, será honesta, y santa la accion. A más, de que esta nuestra naturaleza, assi como es necia, y presumida en lo interior, y exterior, necesita en todos, assi Eclesiasticos, y seglares, como Prelados, y subditos, de humillarse en lo interior, y exterior, y por esso San Felipe Neri, y todos los Varones, verdaderamente espirituales aprueban estas mortificaciones en Congregaciones semejantes, y se practican con mucho fruto en Italia, y en Madrid, y vèmos lo mismo en toda España, en la Orden Tercera de nuestro Padre San Francisco, y en las Santas Religiones, que es lo que basta para que sean superiores á toda humana censura.

13 A todas las demás objeciones que se pueden poner á esta santa Escuela, está satisfecho en la aprobacion que hice por remision de el Señor Don Baltasar de Moscoso, y Sandovál de la Escuela de Christo nuestro Señor, que resplandece tanto en la Villa, de Madrid, en el Hospital de los Italianos: y assi no es necesario repetirlo, sino decir brevemente las utilidades

que se siguen à las almas, de estos Santos egercicios; las quales practicamente se conocen cada dia, y son las siguientes.

#### DOCE UTILIDADES DE ESTOS Santos Egercicios.

- Ue el tener tres quartos, ò una hora de Oracion, y mortificacion, y actos de humildad dentro de la Escuela, despierta al alma á tener otros muchos fuera de ella.
- egercicios, humildemente á rogar, y á suplicar, y llorar sus culpas, nunca saldrá sin luz, y misericordia, conforme á lo que prometio quando dijo: Petite, & accipietis, pulsate, & aperietur Probis. (c)
- focorros se los dará despues en su casa, y en otras ocupaciones de el dia, y de la noche, y llamar á Dios, y le despertará, y le guiará á lo mejor; porque su Divina Magestad es infinitamente bueno, y agradecido, y assi siempre está dando, y ayudando, y y savoreciendo á quien lo llama, y los busca con humildad, y constanza.
- IV. Que el discipulo de esta Santa Escuela en otras ocasiomes, y acciones, fuera de ella, tiene presente su profession, y con estos Santos Egercicios se modera, y se refrena, y reforma, y contriene haciendo proporcion de lo que hace dentro de ella, a lo que obra suera de ella.
- Congregacion, y al salir de ella ; examinar su conciencia, y la limpia, y purifica, y anda en la presencia Divina, y vive con recogimiento, y obra con limpieza de costumbres.
- VI. Que aunque parece que no es mas que un quarto de Oracion, es mas de una hora y media, porque los mas Congregantes ván media hora antes, y guardan en silencio delante de nuestro Señor como lo manda la constitucion, y todo junto hace un egercicio utilissimo, y bastantemente dilatado, y en sus-

tancia, obrado por Dios, casi todo es Oracion, quanto se obra

en esta Congregacion.

VII. Que los que no saben que es mortificacion, ni Oracion, salen de alli con noticias, y luces de ella, y los despierta. Dios á que la practiquen en sus casas, y lloren la vida pasada, y enmienden la venidera, y hagan penitencia de sus pecados, y se ajustan, y previenen para la muerte.

VIII. Que no solo emplean santamente este tiempo los Congregantes, si no que evitan la ociosidad que habian de tener en él, y es grande egercicio el que ocupado en lo bueno, divier-

te de lo malo.

IX. Que no solo obran bien para si los Congregantes, como si obráran esto mismo en sus casas, sino que ayudan à corros con el egemplo, ymejoran la Ciudad, y es muy agradable à Dios obrar bien, y con egemplo.

X. Que en aquella resignacion que tienen á obedecer al Superior dentro de la Santa Escuela, se acostumbran á obedecer á sus Superiores suera de ella; y es gran bien aprender, y enseñarà

obedecer.

XI. Que con estos egercicios Santos se templarán mucho las costumbres, y las pasiones, y las inclinaciones de la Republica en comun; porque la Oracion dà luz, la exhortacion consejo, y la mortificacion humiliacion interior, que es todo el bien de las almas, y con la comunicacion se mejoran muchas.

XII. Ultimamente, y la principal utilidad es la memoria que en aquella hora de egercicios se riene de Dios, de lo coerno, de la brevedad de la vida, de la infalibilidad, é incertidamente de la hora de la muerte, de la cuenta, del juicio, del Insiero no, de la Gloria, de la fealdad de los vicios, de la hermosura de las virtudes; sinalmente de lo que conviene abrazar lo bueno; y huir, y aborrecer lo malo, y hallar solo en Dios el verdadero descanso, paz, y consuelo de las almas.

SIETE VIRTUDES QUE PRINCIPALMENTE SE HAN de egercitar en esta Santa Escuela.



A primera, grandissima obediencia, y rendimiento al Superior; mande lo que mandare; y en el Superior discrecion, y prudencia en el mandar. La segunda, profunda humildad en cada uno, y tenerse por el peor de la SantaEscuela, y de todo el mundo.

La tercera, sumo silencio alestár en ella, y antes, y despues de ella, hasta haber salidode ella. La quarta, grande atencion en cada uno à lo que alli se obra, y aplicarlo á su aprovechamiento todo. La quinta, lo vido de lo que es puntos de vanidades, si no escoger siempre el mas humilde lugar. La sexta, procurar vivir suera de la Santa Escuela, como lo promete en ella, y pasar á su casa, y à sus costumbres los santos egércicios, y propositos de la Congregacion. La septima perseverar constantemente en ella, y en ellos, y aunque haga frio, y aunque haga calor, y otras descomodidades, no dejar de ir á la Congregacion, hacer proposito de perderlo todo antes que este santo camino de buscar à Dios, que es la misma Bondad, y se dejará hallar, haciendonos muchas, y grandes misericordias.

SIETE REMEDIOS PARA VENCER LAS EMULACIONES, y emulos que se pudieren despertar à esta Santa Escuela, y sus Congregantes, y otros egercicios de este genero.

El segundo, decir mucho bien de los emulos, y alabarlos con discrecion, y verdadera caridad. El tercero, encomendarlos mucho à Dios. El quarto, no disputar de esto, sino proponer donde convenga sencillamente las razones, y si no basta,
dejarlos con su distamen. El quinto, perseverar en los Egercicios,
y procurar no hacer cosa desigual suera de ellos, y si se hace, llorarla, y enmendarse. El sexto, dar razon, si se la piden, à los
Superiores con modestia, y resignacion, esperando que Dios
ayudarà á la verdad. El septimo, obrar en todo con humildad,
y estàr dispuestos los congregantes con resignacion, á lo que
Tom.VI.

Kkkk
Dios

Dios hiciere, y caminar, adelante en silencio, y esperanza, pues con esto todo se vence, y alcanza.

#### ADVERTENCIA.

Aconsejase à los Hermanos que obren mucho, y hablen poco de estos santos egercicios suera de la Santa Escuela, y que no digan lo que alli pasa, si no es donde vieren que puede ser servicio de nuestro Señor.

#### ORATIO.

Ctiones nostras, quæsumus Domine, aspirando preveni, & adjuvando prosequere: ut cuncta nostra oratio, & operatio à te semper incipiat, & per te cæpta finiatur. Per Christum Dominum nostrum. Amen.

#### HYMNUS.

Eni creator Spiritus,
Mentes tuorum visita,
Imple superna gratia,
Quæ tu creasti pectora.
Qui Paraclitus diceris

Donum Dei altissimi, Et spiriritalis uncti, Fons vivus, ignis, charitas, Tu septiformis munere.

Dextræ Dei tu digitus:
Tu rite promissum Patris,
Sermone ditans guttura.

Accende lumen cordibus, Infirma nostri corporis, Infunde amorem cordibus, Virtute firmans perpetim.

Hostem repellas longius, Pacemque dones protinus: Ductore sic te prævio, Vitemus omne noxium.

Per te sciamus da patrem, Noscamus atque filium: Te que utriusque spiritum Credamus omni tempore,

Gloria Patri Domino, Natoque qui á mortuis Surrexit, ac Paraclito In sæculorum sæcula. Amen

- . \*. Salvos fac servos tuos Domine.
  - Be. Deus meus sperantes in te.
  - y. Memento congregationis tuz.
  - Re. Quam possedisti ab initio.
- y. Domine exaudi orationem meam.
- B2. Et clamor meus ad te veniat.

Dominus vobiscum. &c.

#### OREMUS.

Eus, cui proprium est misereri semper, & parcere, suscicipe deprecaciones nostras: ut nos famulos tuos quos delictorum catena constringit, miseratio tuz pietatis elementes absolvat.

Deus qui corda fidelium Sancti Spiritus illustratione docuisti, da nobis in codem spiritu recta sapere, ejusque semper consolatione gaudere.

Ecclesiam tuam Domine benignus illustra, ut Beati Joannis Apostoli tui, & Evangelistæ illuminata doctrinis ad dona perveniat sempiterna.

Deus, qui nos Beati Saturij Confessoris tui annua solemnitate latissicas concede propitius, ut cujus natalitia colimus etiam actiones imitemur.

Deus, qui Beatum Philipum Confessorem tuum, sanctorum tuorum gloria sublimasti, concede propitius, ut cujus solemnitate lætamur ejus virtutum proficiamus exemplo.

Defende, quæsumus Domine, intercedente Beata Maria Virgine, istam ab omni adversitate Congregationem, & toto corde tibi postratam ab hostium protege clementer insidijs.

#### LITANIA BEATÆ MARIÆ VIRGINIS.

|                                  |        | •                       |      |
|----------------------------------|--------|-------------------------|------|
| K Yrie eleison, Christe ele      | eilon, | Mater Admirabilis.      | Ora. |
| Kyrie eleison, Christe audi nos. |        | Mater Creatoris.        | Ora. |
| Christe exaudi nos.              |        | Mater Salvatoris.       | Ora. |
| Pater de Cœlis Deus. Mis.nobis.  |        | Virgo Prudentissima.    | Ora. |
| Fili Redentor mundi Deus         | . Mis. | Virgo Veneranda.        | Ora. |
| Spiritus Sanctæ Deus.            | Mis.   | Virgo Prædicanda.       | Ora. |
| Sancta Trinitas unus Deus        | _      | Virgo Potens.           | Ora. |
| Sancta Maria. Ora pro t          | nobis. | Virgo Clemens.          | Ora. |
| Sancta Virgo Virginum.           |        | Virgo Fidelis.          | Ora. |
| Mater Christi.                   | Ora.   | Speculum Justitiz.      | Ora. |
| Mater Divinæ gratiæ.             | Ora.   | Sedes Sapientiæ.        | Ora. |
| Mater Purissima.                 | Ora.   | Causa nostræ letitiæ.   | Ora. |
| Mater Castissima.                | Ora.   | Vas Spirituale.         | Ora. |
| Mater Inviolata.                 | Ora.   | Vas Honorabile.         | Ora. |
| Mater Intemerata.                | Ora.   | Vas Insigne Devotionis. | Ora. |
| Mater Amabilis.                  | Ora.   | Rosa Mystica.           | Ora. |
| Tom.VI.                          | I      | Kkkk 2                  | Tur- |

#### 620 CONSTITUCIONES

| <b>~</b> -                        |            |                         | •    |  |  |
|-----------------------------------|------------|-------------------------|------|--|--|
| Turris Davidica.                  | Ora,       | Auxilium Christianorum. | )ra. |  |  |
| Turris Eburnea.                   | Ora. 1     | Regina Angelorum. (     | Ora, |  |  |
| Domus Aurea.                      | Ora. 1     | Regina Patriarcharum. ( | Ora. |  |  |
| Feederis Arca.                    | Ora.       | Regina Propherarum. 🕮   | Ota, |  |  |
| Janua Cœli.                       |            |                         | Ora. |  |  |
| Stella Marutina.                  | Ora.       | Regina Marryrum.        | Ora. |  |  |
| Salus Infirmorum.                 |            | Regina Córiféllorum.    |      |  |  |
| Refugium Peccatorum.              | Ora. I     | Regina Virginum,        | Ora. |  |  |
|                                   |            | Regina Sanctor, Omnium  | Ога. |  |  |
| Agnus Dei                         | qui tolli: | s peccata mundí,        |      |  |  |
|                                   |            | Domine.                 |      |  |  |
| 4 Agnus Dei                       | qui tolli  | s peccara mundi,        |      |  |  |
| Exaudi nos Domine.                |            |                         |      |  |  |
| Agnus Dei                         | qui tolli  | ispeccata mundi,        |      |  |  |
|                                   | Misercre   | nobis.                  |      |  |  |
| Christe aud                       | li nos, Cl | hriste exaudi nos.      |      |  |  |
| Kyricelo                          | ilon, Ch   | riste elcison.          |      |  |  |
| Kyrieeleison, Pater noster.       |            |                         |      |  |  |
| Et ne nos inducas in tentationem. |            |                         |      |  |  |
| Sed liberanos á malo.             |            |                         |      |  |  |
|                                   |            |                         |      |  |  |

Sub tuum præsidium confugimus Sancta Dei genitrix nostras deprecationes ne despicias in necessitatibus nostris, sed apericulis cunctis libera nos semper Virgo gloriosa, & benedica.

Ratiam tuam quælumus Domine, mentibus nostris infunde, ut qui Angelo nuntiante Christi Filij tui Incarnationem cognovimus, per passionem ejus, & Crucem, ad Resurrectionis gloriam perducamur. Per eumdem Christum Dominum nostrum. Amen.

Dios te Salve Hija de Dios Padre, Dios te Salve Madre de Dios Hijo, Dios te Salve Esposa del Espiritu Santo, Dios te Salve Templo de la Santissima Trinidad.

ALABADO SEA EL SANTISSIMO SACRAMENTO, YLA INMACULADA CONCEPCION DE LA VIRGEN MARIA NUESTRA SEÑORA.

## INDICE

## DE LAS COSAS NOTABLES DE este Tomo VI.

QUE CONTIENE LOS TRATADOS siguientes. Varon de Deseos: Peregrinacion de Philotèa; Necesidad de la Oracion: Egercicios de recogimiento: y Constituciones para la Santa Escueta de Christo.

Var. denota el Varon. p. la parte. sent. el sentimiento. Phil. la Philotèa. l. el libro. c. el capitulo. N. la Necesidad de la Oracion. E.los Egercicios. C. las Constituciones. pag. la pagina. y n. el numero marginal.

#### A

Perrecimiente. Como se han de aborrecer los hijos, muger, y padre
para seguir à Christo. Var.p.3.sent.6.
pag.251.n.5.Como se han de aborrecer
y amar las criaturas. Alli pag.256.n.15.
Adan. Qual sue en el estado de la gracia, y
qual en el del pecado. Phil.l.1.c.17.
pag.395.n.4.

Afeltes. Los que siente el alma, quando empieza à conocer à Dios. Var.p.1.sent.1.
pag.13.n.8. y sig.

Aguja de marear. Es simbolo del corazon humano. Vease Norte.

Alma. Tiene muchos contrarios, que la embarazan à entrar en la vida espiritual. Var.p.1.sent.1.pag.10.n.1. y sig. Siente encontrados asectos al principio de la vida espiritual. Alli pag.11.n.3. y sig. Asectos del alma, quando empieza á conocer à Dios. Alli pag.13.n.8. y sig. La principiante en la vida del espiritu se compara á un niño llèno de juguetes, y puerilidades. Var.p.1.sent. 2.pag.16.n.1. y sig. Vease Tribulaciones. Se presenta polvo, y tierra delante de Dios, como Alsarero. Var.p.1.sent., pag.31.n.1. y sig. Esectos, y asectos

que siente en este humilde conocimien. to. Alli pag. 3 2.11.4.y fig. Quatro documentos para que aproveche el alma en el conocimiento propio. Alli pag. 35. n. 11. y sig. Teniendo à Dios de su parte, no tiene que temer las inclinaciones torcidas de la carne. Alli n. 13: y sig. La enamorada de Dios suspira tiernamente, quando Dios la recata su amor. Var.p. 1. fent. 7. pag. 43. n. 1. y fig. Esectos, y asectos que siente en este amoroso desvio. Alli pag. 44.n.4. y sig. Quatro documentos, que debe observar, quando se retira Dios. Alli pag. 46. n. 10. y sig. La regala Dios con làgrimas despues de las sequedades. Var. p.1.sent.8.pag.48.n.1. y sig. Efectos, y afectos que siente en este amoroso lianto. Alli pag.49.11.4. y fig. Cinco documentos que debe observar el alma à quien regala Dios con el dòn de làgrimas. Alli pag.53.n.17.y sig. Quanto mas favorecida, la deja Dios en el conocimiento de su miseria. Var.p. 1.serk.9. pag. 56.n. 1.y sig. Efectos, y afectos que experimenta en este desamparo. Alli pag. 57.n.2. y sig. Cinco documentos para alentarse, y desenderse en este estado. Alli pag.60.n.11.ylig.La perfecta nunca và sola à Dios, siempre lleva otras tras

sì. Var.p.2. ent. 8. pag. 152.n.4. Se divuja sobre los hombres de Amor Divino, con una ancora en la mano, para fijarse en el corazon de Dios. Var.p.2. sent. 13.pag. 188.n. 1. Afectos de una , alma herida con la flecha de amor Divino. Var.p.3. sent.1. pag. 210. y fig. Ha de tener el alma dos alas, una de amor al desear, y otra de pureza al obrar. Var. p. 3. sent. 13. pag. 309. n. 11. , No pnede palar sin pedecer por el amado. Phil.l.1.c.19.pag.403.n.5. El que dà el alma, todo lo dà. Phil.l.2.c. 2. pag. 445. n. 4. Mientras mas atribulada el alma en el camino de la virtud, queda mas victoriosa. Phill. 2.c.18.pag.489.n.1. y 2. Si es incauta puede perderse mas en lo santo, que pudiera en lo peor: y por què. Phil.L.2.

.c.22.pag.499.n.2.

Amor. Efectos, y afectos que siente el alma enferma de amor de Dios. Var.p. z. fent.3.pag.22.n.1.y fig. Documentos al alma enferma de amor de Dios. Alli pag. 25.n.8 y sig. El mejor remedio de la calentura de amor de Dios es la misma enfermeded. Alli pag. 26.n. 10. La medicina mas eficaz de esta dolencia es frequentar las sangrias de la voluntad propia. Alli n. 11. Se propone el Amor Divino en la rueda de un Alfarero, formando la sigura de un niño. Var. p. 1. sent. 5. pag. 31. n. 1. y sig. El divino atribula fuertemente al alma, quando se representa armado contra ella. Var. p.1. lent. 6.pag. 37.n.1. y lig. El divino esconde à veces el rostro, y se recata del alma enamorada, porque ella le busca solicita. Var. p. 1. sent. 7. pag. 43.n.1. y fig. Se propone el divino vertiendo desde el Cielo arroyos copiofos de agua , fobre una alma arrepentida. Var.p. 1. sent. 8.pag. 48.n. 1. y sig. El amor à Dios crece con las tribulaciones. Var. p.1.sent.15.pag.101.n.1. Expele al amor servil, y se queda con el filial. Alli pag. 102.11.4. Efectos, y afectos que siente una alma enamorada de Dios. Alli n.4. y fig. Vezse Vida Efpiritual. El alma herida de amor de Dios suspira por la foledad. Var. p.2. sent. 7. pag. 146. n. 1. y sig. Nuestro amor à Dios suele mezclarse con algunas arrogancias, y tibiezas. Alli n. 2. y 3. Sentimientos de amor que alimentan al alma en el servicio de Dios. Alli pag. 148.n.4. y sig. Se representa el di-

vino en figura de un niño, que descan-· sa en los brazos del ama. Var. p. 2. fent. 9. pag. 159. n. 1. y fig. Tal vez no siente el alma amor de Dios en la oracion, y lo siente en los demás egercicios. Var. p. 3. sent. 1. pag.212.n.5. La presencia de Dios, y su amor andan juntos. Alli pag. 213.n. 7. No es siempre mayor el que se siente mas. Alli pag. 216.n.17. Alguna vez no se pueden contener sus esectos, sin manifestarle en lo exterior. Alli n. 19. Es enfermedad que sa cura con el aumento de sa misma enfermedad. Var.p.3.sent.2.pag. 218.n.2. y pag. 222. tt. 13. y fent. 11. pag. 298.n. 18. y 19. Razones de amor que dice el alma à Dios, su amado, quando lo siente ella sì. Var.p.3.sent.3. pag.224.n.1. y sig. El amor de Dios es nuestro socorro. Phil. 1.1.ca 3.pag. 3 5 4. n.6. Se configue con la abnegacion del amor propio. Phil.l.L.c.6.pag.361.n.s. Mas ama à Dios el que padece mas por Dios. Phil. l. r. c. 19.pag.401.n.3. El amor de Dios se consigue por la Cruz. Alli pag.402.n.5. La gloria de esta vida es amar à Dios, como de la otra gozarle. Alli. No se puede amar à Dios in Cruz. Phil.l.1.c.24.pag.414.n.1. y sig. El esecto principal del amante es dàr la voluntad al amado. Alli 11. 3. Nuestro amor le debemos à Dios de. justicia Phil.l.2.c. 6. pag.458. n. 7. El amar, y el discurrir andan muy juntos en el camino del Cielo.Phil.l.2.c.8.pag. 462.0.2. El amor de Dios, y del progimo son los dos polos de la Ley de Dios. Phil. l. 2. c. 16.pag.483.n.1. El camino del amar, es mejor que el del penar, porque el penar es medio para el amar. Phil. l. 2. c. 20. pag. 496. n. 7. El amor de Dios es mas poderoso que su poder : y como. Phil. J. 2. 6.23. pag-503.n.4. Nunca Dios se mueltra tan poderofo, como quando enamorado. Alli. El amor de Dies aligera el peso de la Cruz. Phill.2.c.24.pag.505. n.2. Raros fon los que vuelven à los amores mundanes, si han gustado los divinos. Alli pag. 506.n. 3. Como se ha de amar á Dios. Phil.l.2.c.27.pag.513. n.7.

Amer prepie. Son delgades sus discursos.

Phil.l.2.c.2.pag.445.n.4. y sig. Nucstro amor le debemos à Dios de justicia.

Phil.l.2.c.5.pag.458.n.7. El amor propio se opone siempre al de Dios. Phil.l.

2.c.7.pag.461.b.6.

'Anteeje. Se propone el alma con uno de larga vilta , mirando las postrimerias. Vease Postrimerias.

Ansencie. Hisco Dios que se ausenta de las almas, para que crezca en ellas el fervor. Var.p.2.sent. 10. pag. 169. n. 4. y fig. y fent. 1 1.pag. 173.n. 1.

Deneficies. Dilata el corázon la consideracion de los divinos. Var. p. 2. sent. 8. pag. 151. n. 19. Afectos que excitan al alma al conocimiento de los divinos. Var. p.3, sent.4.pag.236.n.11. y fig.

Buenes. Los buenos de todo sacan provecho. Phil. l. 1. c. 29.pag.429.n.2. Son murmurados de los malos. Alli.

Amino. En que sentido es estrecho el del Cielo. Var. Introduc.pag.7.n. 12. El del Cielo, y el de la Cruz es nuevo , justo , razonable , fuave , y fa= cil. y com. Phil.1.1.c.6.pag.359.y fig. y c.15.pag.389.n.4. y 5.

Cargos. Los que se hace el espiritual à sì de lo que Dios ha hecho por èl, y de lo que el ha hecho por Dios. Var.p. 1. sent.

10.pag.64.n.7. y fig.

Carles Borremee. (San) Eligió por empresas de sus armas á un ciervo herido. Var. p.3.sent.11.pag.294.n.6. Retirabase muchas veces, aun teniendo tantas ocupaciones, à tener egercicios espi-

rituales, Eg.pag. 541.0.4.

Christo. Irse el alma aficionando à sus virtudes, y Santissima Humanidad, es señal de aprovechamiento. Var.p.2.sent. 8. p. 153. n.8. Ha de ser su santissima vida el espejo, donde se miren las almas. Alli pag. 158.n.20. Es por muchas razones nuestro hermano Var.p.2.sent.9. pag- 159. n.2. Le dà el hombre mucho que sentir, aun despues de impasible. Alli pag. 165.n.17. y 18. Es el norte de nueltra navegacion, y el amor Divino el imàn, y nuestro corazon la aguja. Var.p.3.sent.4.pag.234.n.3.Christo ha de ser el dechado de nuestras acciones. Phil.l.1.c.19.pag.403.n.5. Puntos que se ban de meditar en su Santissima Vida, y Pasion. Eg.pag.587.n.11. y

Ciego. Porque dijo el Señor que vino á que viessen los que no velan, y se hiciessen ciegos los que veían. Var. p. 2. sent. 2. pag. 1 18.0.2. y fig.

Cielo. Dibujó Julio Scillero un globa à quien apollidó Calum Christianum. Var. p. 3. sent. 6.pag. 253.n.9. Vease Gloria, y

Camino del Cielo.

Ciervo. Sus propiedades: y por què se compàra à èl el alma enamorada de Dios. Var.p.3.sent.11.pag.292.n.1. y sig. Se apareciò Dios à San Eustaquio sobre un Ciervo. Alli pag. 294. n. 6.

Comodidades. Tarde se halla Dios entre las comodidades. Var.p.2. sent. 10.pag. 171.

n. 10. y 11. Veale Cruz.

Confesion. Veale Penitencia, 7 Muerte.

Conocimiento propio. Hade palar el alma del propio conocimiento al conocimiento de Dios. Var. p. 1. sent. 2. pag. 21. n. 14. y fent. 1 1.pag. 72.n. 10. Veafe Humildad. Deja Dios al alma en el conocimiento de su miseria, quando se siente mas favorecida. Var.p.1.sent.9.pag.57.n.1. y sig. Vease Alma. El conocimiento de su miseria no ha de acobardar al espiritu para obrar lo mejor. Var.p.1.sent.10. pag. 66.n. 10. El de los riesgos, y penalidades de esta vida conviene mucho à las almas. Var. p. 1. sent: 11. pag. 70. n. 5. Del conocimiento de las propias culpas refulta el aborrecerse. Alli n.6.

Consejo. El resolverse à seguir los Evangelicos es gran paío para el aprovechamiento del espiritu. Var.p.2.sent.3.pag. 123.n.1. Le necesita el alma enamorada de Dios, para poner por obra sus refoluciones. Var. p. 2. sent. 7. pag. 151.n. 14. Si se obra sin el, es facil el errar

Phil.1.2.c.1 4.pag.478:n.6.

Contento. Por què nadie està contento en esta vida? Phil.l.1.c. 16.pag.391.n.4.

Constituciones. Las que diò el V. Autor à la Escuela de Christo en la Ciudad de So-

ria. pag.589. y sig.

Corazon. El de el hombre es parecido al mundo: y en què. Var.p. 1.sent. 1 1.pag. 71.n.8. Ha de ser puro para parecer delante de Dios. Var. p. 2. sent. 6.pag. 142.n.2. Se ha de ofrecer muchas veces á Dios. Alli n.4. Exclamaciones, y Soliloquios del alma, ofreciendo à Dios el corazon. Alli pag. 143.n.7. y sig.

Cruz. Es la mas segura nave para llegar al puerto de la gloria. Var. p. 1. sent. 11.

perfeccion en el afecto. Var.p.3.sent.3. pag.225.n.3. y pag.228.n.12.

Fuante. Es Christo la fuente donde apagan

su sed las almas. Var. p. 3.sent. 11.pag.
294.n.7. Ascetos del alma, que corre
herida à apagar su sed en la suente de
Jesu-Christo. Alli pag.295.n.11. y sig.

piritual. Phil. l. 2.c.21.pag.423in.

Gloria. Preside en ella el amor. Var. p. 3. sent. 15. pag. 321. n. 2. Se describe el estado de la gloria. Alli n. 1. y sig. Asectos nacidos en el alma de la consideración de la gloria. Alli pag. 323. n. 9. En que se parece la gloria de la Iglesia militante à la de la triunsante. Alli pag. 326. n. 13. Tres puntos de meditación sobre la gloria. Eg. pag. 587. n. 8. y sig.

Gozo. El que tiene el alma que ha hallado à Dios en esta vida. Var. p. 2. sent. 22. pag. 184.n.9. y sig. Nogarse à él, es el unico medio de aprovechar. Var. p. 2.

fent.15.pag.202.n.4.

Gracia. Nadie puede saber con certeza, si està en gracia. Var.p.1.sent.9.pag.61.n. 15. No ha de averiguar el alma con curiosidad si està en gracia. Alli. Sin gracia especial no es posible dejar de caer. Phil.l.2.c.15.pag.480.n.6.

Guerra. Utilidades que se experimentan en la guerra de la vida espiritual. Var.p.3.

fent. 8. pag. 269. n. 3. y lig.

Gustes. Solo los de Dios son vardaderos, y los del mundo estàn llenos de disgustos. Var.p.2.sent.12.pag.185.n.12. A sectos de una alma que no quiere gustos en el destierro, sino padecer por Dios. Var.p.2.sent.15.pag.204.n. 10. y sig. Los gustos estàn desterrados del camino de la Cruz. Phil.l. 1. c. 26. pag. 423.n.3. y sig.

H Erida de amor Divino. Vease Alma, y

Hermano Hugon. (Jesuita) Fue el Autor de los geroglisicos del Varon de Deseos, Var.Introduc.pag.3.n.4. y sig.

Hermosura. La humana es una stor, hoy aplaudida, y manana marchita. Phil.l.2.

.c.6.pag.485.n.6.

Hombre. Consta de dos porciones contrarias, alma, y cuerpo. Var. p. 1. sent. 5. pag. 35. n. 12. Puede en èl mas el engaso que el desengaño. Var. p. 1. sent. 14. pag. 98.n.8.y fig. Es su vida una continuada guerra mientras vive. Eg. pag. 541.n.4.

Hugon. Vease Hermano Hugon.

Humildad. Obliga à Dios à compadecerse de nuestras miserias. Var. p. 1. sent.2. pag. 16.n. 1. y 2. Efectos que causa en el alma el humilde conocimiento propio. Alli, y pag. 17. n. 4. y sig. Asectos que siente el alma, que humilde reconoce su ignorancia. Alli pag. 19.n. 8. y fig. Quatro documentos à las almas que se egercitan en humildad. Alli pag. 20.11.12. y sig. El conocimiento de que amamos poco á Dios, no causa desconfianza, fino humildad. Var.p.2.scnt.8. pag. 153.n.5. y & Es la prueba mas fina de la rectitud del espiritu. Var. p.3. fent. 3.pag.132,n.22. y sig. Crece el amor al paso de la humildad. Var.p. 3. sent.4.pag.235.m.7.ysig. Se remonta el alma, quanto mas se abate por humildad. Var. p. 3. sent. 10. pag. 284.11.1. Decir el alma à Dios, que huya de ella, es alto sentimiento de humildad. Var. p.3.lent.14.pag. 313. n. 1. Afectos del alma que humildemente pide à Dios, que huya de ella. Alli pag. 316. n. 9. Quan necesaria es la humildad en el camino de la virtud. Phil. l. 2. c. 15.pag. 481.n.7. Es el remedio en tiempo de tribulacion. Alli n. 8 y 9. Si el alma no anda atentissima en humillarse, puede. perder mas en lo santo, que pudiera en lo peor. Phil.l.2.c.22.pag.499.n.2.

Jacob. Venciò al Angel con oracion. Nec. pag. 533.n.19.

Juan de la Cruz. (San) Fue gran Maestro de espiritu: cifra en tres nadas las tres vias espirituales. Var. p. 2. sent. 15. pag.

203.n.5.

Juicio En el de Dios se tomarà euenta mas estrecha à los que tuvieren mas luz. Eg. pag. 548.n.10. y 11. Su consideracion pone freno à la soberbia del hombre. Eg.pag. 555.n.26. Tres puntos que se han de meditar sobre el juicio. Eg.pag. 586.n.1. y sig.

Agrimas. Efectos, y afectos que siente el alma à quien regala Dios con el dòn de lagrimas. Var.p. r. sent. 8. pag. 49. n. 4- y sig. Vease Alma. Tal vez es necesario templar el impetu de las làgrimas de amor, por que no hagan dano à

la salud. Alli pag. 53.n. 17. El dón de làgrimas se ha de recibir de Dios, pero sin asimiento. Alli n. 18. No está el emar en llorar. Alli.

Lestre Espiritual. El modo de vencer las tentaciones es comunicarlas con el. Var.p. 1.sent. 1.pag. 15.n. 12. Le ha de consultar el alma principiante las penitencias que hiciere: y por què. Alli pag. 15.n. 14. El relignarle en su obediencia es importantissimo al espiritu Var.p.2.sent.2.pag.119.n.6. y fig.Se ha de buscar uno que sea espiritual, y docto. Alli pag. 122.n. 14. En llegando el .. alma à amar à Dios, es Dios el Maestro de su espiritui Var.p.3.sent.3. pag. 231.n.20. Ha de acudir al alma con discrecion, no con proligidad. Var. p. 3. sent. 4. pag. 240. n. 20. y 21. Vease Inspiraciones:

Malos. La mayor ruina de los malos es la facilidad de sus gustos. Phil. l. 1. c. 10.

pag.372.n.6.

Mandamientes. Confesion mistica del alma à Dios por los Mandamientos de su Ley. Var.p.2.sent.1.pag.112.n.8. y sig.

Manzanas. Son simbolo de la Divinidad, y Humanidad de Christo. Var.p. 3. sent.

2.pag.218. n. 3.

Maria Santissima. Sus alabanzas. Var. p. 3. sent.2.pag.220in.10. y sig. No puede menos de ser su devoto, quien tiene amor à su Santissimo Hijo. Alli pag. 223.n.16. Es de grande consuelo à los bienaventurados gozar de su amabilissima vilta. Var.p.3.sent.9.pag.281.n.14.

Memoria. Conviene mucho al espiritual la memoria de lo malo que ha hecho, y el olvido de la bueno. Var.p. Esfent: 10.

pag.64.n.6.

Miseruordia. El conocimiento de la de Dios alienta muestra miseria. Var. p. a.

fent.9.pag. 162.n.9. y sig.

Muerte. Son iguales al morir los que fueron deliguales al vivir. Var.p. 1. sent. 14.pag.97.n.7. Conviene vivir, como quien brevemente ha de morir. Alli pag. 100.n.12. La aborrecen los del tiglo, y la aman los justos. Var. p. 3. sent. 7. pag.262.n.5. Ansia con que el alma persecta la desea por vèr à Dios. Alli n.6. y sig. Assige al espiritual el vivir, como al pecader el morir Var.p.3.sent. 8.pag.208.n.1.y lig.

Mando. Importa poco que diga mal, fe se obra bien. Var. p. 1.sent.1.pag.14.

Tom.VI.

nitt. y pizisentitzipágiztzinitő. Se muestra con egemplos su vanidadiVar. p.2.sent. 5.pag. 1 3 6.n.7. y sig. Es en èlpoderoso lo malo, y vive ausente, y desterrado lo bueno. Var. p. 3. sent. 7. pag.265.n.14.

Tada. Las tres nadas de San Juan de la Cruz son el camino verdadero de la vida espiritual. Var. p.3.sent. 15. pag. 203. n. 5. No desear nada por Dios, no excluye descar lo bueno. Alli paga

Nieremberg. (Padre Juan Eusebio) Jesuita: Veneracion grande que tenia el Venerable Palafox à él, y à sus escritos. Vara p.3.sent.6.pag.251.n.3.

Norte. Se explican el norte, la aguja, y piedra iman de la vida espiritual. Var: p. 3. lent. 4. pag. 23 4. n. 3. y liga

Nueve. Es bendito este numero en los Cielos, y en la tierra. Var. p. 3. sent. 154 pag. 3 24.n. 1 1. y fig:

Bediencia. No se han de dejar los egercicios de obediencia por los de recogimiento, y devocion. Var. p. 1. fent.8.pag. 54.n. 19.

Ocasion.La ocation buscada es precipicio de las almas. Phil.1:2.c. 15.pag.479.n.2.

Qies Quanto importa su mortificaciona Var.p.2.sent.5.pag.134.n.1. y sig. La mortificacion de la vilta es medio poderoso para andar en presencia de Dios. Alli pag. 135.n.5.

Olor. El alma que tiene à Dios, siente tal vez el olor de sus fragrancias, no solo en el espiritu, sino en el cuerpo. Var.p.

3.lent.12:pag:30140.4. y ligi

Oracion. El tener determinadas horas de oracion mental, es necesario en la vida espiritual: Var. Introduc. pag. 9. n. 14. Excelente modo de orar, y pedir à Dios, es obrar heroycamente en su servicio: Var. p. 3.sent. 15\*pag. 33 1.n. 28. Virtudes de la oracion, y lo que alcanza. Phil.1.2.c.9.pag.465.n.7: Quanto se necesita de la oracion en el camino espiritual, para conservar la gracia. Alli. Con la oracion conservamos à Dios en nuestras almas. Alli n. 8. Oracion de Philotèa para disponerse à la Cruza Philil.2.c.29.pag. 516. n. 2: y fig. Oracion con que Philotèa saludò à la Cruz. antes de subir à ella. Phil: 1.2.c.31.pag. 521.n.6. Dulce oracion al amor con gue

LIII a

que Philotèa rindiò el espiritu en la Cruz. Phil.l.2.c.3 2.pag. 52 3.n.1. y fig. Què cosa es oracion mental. Nec. pag. 527.11.1. Es su egercicio mas facil de los que algunos pienían. Alli. La perdicion de los hombres, y los pecados del mundo nacen de falta de oracion mental. Alli n.1. y fig. Hay obligacion & orar: y en què tiempo. Alli pag.528.n. 4- y sig. Es medio necesario para la salvacion. Alli pag. 529.n.8. Es tan necesaria al alma, como el sustento al cuerpo. Alli pag.531.n.13. No hay ocupacion que pueda embarazar al Christiano el tenerla dos veces al dia. Alli. Es tan necesaria al alma, como el alma al euerpo. Alli n.14. Es discreta ponderacion de San Felipe Neri, que el Christiano que no tiene oracion, no se diferencia de un Caballo. Alli pag. 532.0. 16. Ata las manos à Dios. Alli pag. 533.n.19. Se compara en la Escritura al pan: y por què. Alli pag. 534.n.21. Es la oracion causa evidente de todo nuestro bien. Alli pag. 537.n.29. No hay tibieza, ni caida que no sea por falta de oracion. Alli n. 30.

Able Apostel. (San) Estaba crucificado al mundo: como se entiende. Var p.

1.sent.13.pag.88.n.3.

Paciencia. Se necesita grande en el camino del espiritu. Var. p.2. sent-1. pag. 117.11. 20. y p.3.sent.7.pag.266.n.16. La han meneiter los Prelados zelosos. Var.p.3. sent.7.pag.266.n.18. La dá Dios en los desamparos, y tribulaciones. Var.p.3. sent. 14. pag. 318.n. 16. Es necesaria en todos estados, y tiempos. Phil.l.2.c. 16. pag. 482.n. 1.y fig. Quantos fon sus frutos. Alli pag. 483.n. 3. Es remedio para todos los trabajos. Alli pag. 484. n.4. La de Dios no tiene termino. Phil. 1.2. c.21.pag.497.n.2.

Palabras. Efectos, y afectos que causan en las almas las palabras de Dios. Var.p. 3. fent.5.pag-241.n.1. y fig. Quatro modos de hablar de Dios al alma, al oido, à la imaginacion, al entendimiento, y al corazon. Alli pag. 246.n. 14. No se han de egecutar las hablas interiores sin consejo. Alli pag. 247.n. 15. y sig. Tambien la imaginacion forma razones, que parecen hablas interiores. Alli n. 17. Diferencia que hay de hablar de Dios, hablar con Dios, y oir à Dios. Alli pag. 248.n.18. Palabras de Philotea al entregarse à la Cruz. Phil. I. 2. c. 3 1. pag. 520.n.2. Palabras que dijo Philotèa antes de morir, y espirar. Phil. 1.2.c.32.

pag. 523.n. 1. y fig.

Palema. Sus propiedades: y por que se comparan à ella las almas santas. Var. p. 3. sent. 13.pag. 306.n. 1. y sig. Afectos de la alma que pide alas mas que de Paloma, para volar á Dios. Alli pag. 309.n.

Psien de Christe. Utilidades, y ascetos que logra el alma con su meditacion. Var. p.2.sent.14.pag.196.n.2.y sig. El alma devota de la Passon de Christo mas querrá llorar padeciendo, que cantar gozando. Var. p. 2.sent. 15.pag. 202.n. 3. Es el alivio de la alma enferma de amor de Dios. Var. p. 3. sent. 2. pag. 218.

Para La de los pecadores es constante en el mundo, y la de los justos se acaba presto: como se entiende. Var.p.3.sent.

6.pag. 258. n. 20.

Pecade. Despues de bien confesados los pecados, basta llorarlos por mayor, sin embarazarse en pensar en ellos en particular. Var.p.1.sent.2.pag.22.u.16.

Pecador. Pecar en confianza de la Misericordia de Dios, es pecado contra el Espiritu Santo. Eg.pag. 580.n. 10.

Pedro Apostol. (San) Algunos elogios suyos. Var. p. 3. sent. 10. pag. 289. 11. 14.

Penalidad. Como puede haber en el alma á un tiempo penalidad, y alegria. Phil. 1.1.c.18.pag.384.n.1.

Penitencia. Dificultosamente hace penitencia, y se convierte en la ultima hora el que vivió sin memoria de la muerte. Eg. pag.564.n.10. y pag.578.n.8. y fig.

Perfeccion. Su principio, medio, y fin consiste en ajustar la voluntad à la Ley santa de Dios. Var.p.2.sent.1.pag. 110. n.1. Es tal vez aprovechamiento de la perfeccion, ignorar el aprovecaamiento. Alli n.2. Exclamaciones de la alma, que arde en deseos de seguir à Dios por el camino de la perfeccion. Var. p. 2. fent. 8. pag. 554. n. 9.

Perseverancia. Quanto importa la perseverancia. Phil.l.2.c. 16.pag. 482. n. 1. Es mas don, que virtud. Alli pag. 484.n.5. Se ha de pedir à Dios muchas veces: y por qué. Alli pag. 585.n.6. Es el mas importante de los dones: y como. Alli.

Philotès. Quien fue Philotès, su patria, padres, y hermanas. Phil.l.1.c.1.pag.345. n. 1. y sig. Parte en busca del santo Templo de la Cruz : pierdese en el camino.

Phil

-Phil.1. r.c.2.pag. 349.n. 1. y fig. Socorrela el Señor. Phil.l.1.c.3.pag.352.n.1. y sig. Enseñala el Señor el camino de la Cruz. Phil.l. 1.c. 4.pag. 3 54.n. 1. y fig. Dificulta entrar en el camino de la Cruz, temiendo su aspereza. Phil.1.1.c. 5. pag. 357.n.1. y sig. Propone varias dudas al Señor antes de entrar en el camino de la Cruz, à que se satisface. Phil. 1.1.c.7.pag.362.n.1.y fig. Aficionase al camino de la Cruz, pide tiempo para deliberar, y resolverse. Phil. l. 1.c.20. pag.404.n.1. y sig. Quiere capitular con el Señor para tomar la Cruz, propone, y el Señor la desengaña. Phil. l.1.c.25. pag.417.n.1. y sig. Admite la Cruz, pero no quiere dejar las galas: y por què. Phil.l.2.c.1.pag.442.n.1. y sig. La reprehende el Señor, porque no deja las galas, para tomar la Cruz. Phil.l.2.c.2. pag.444.n.1. y sig. Razones con que pretende componer las galas con el espiritu. Phil.l.2.c.3.pag.446.n.1.y fig.Toma la Cruz á su gusto, y quanto mas camina, se desvia mas del monte del Senor. Phil. 1. 2. c.4.pag.448.n.1. y fig. Pierdese quando creía, que acertaba, y en que consistió el perderse. Alli pag. 450.n.5. y 6. Enichala el Señor, que entre los Christianos, unos trahen la Cruz en el cuerpo, y no en el alma, y otros al contrario: como sea esto. Phil. 1.2.c.5.pag.453.n.5. Ordena el Señor, que se quite unas rosas que tenia en la cabeza. Phil.l.2.c.6.pag.456.n.2. y sig. Enseñala el Señor que es vanidad, y locura escoger lo que no dura. Alli pag. 458.n.9. Ofrece al Señor las rosas de la cabeza; pero rehusa el descalzar los pies. Phil.1.2.c.7.pag.459.n.1. y fig. Rindese à dejar el calzado. Phil.l.2. c. 9. pag. 463.n.1.y fig. Primera tribulacion que la aflige en el camino de la Cruz. Phil. 1.2.c. 12.pag. 471.n. 1. y sig. Socorrela el Señor, y ella pide algunas virtudes para focorro de fus tribulaciones. Phil. 1.2.c.14.pag.476.n.1. y pag.479.n.1. y fig. Crecen las tribulaciones, y vencelas felizmente. Phil. 1.2.c. 18. pag. 489. n. 1. y sig. Vuelvela à tentar el enemigo, y vencele. Phil. l. 2. c. 19. pag. 492.n.1. y lig. y pag. 494. n. 1. y lig. Vistese de una tunica muy pobre. Phil. 1.2.c.21.pag.497.n.1. Dicele el Señor que se le acerca su fin. Phil. 1.2.c.24. pag. 505.n.1. y fig. Se corona con espinas. Phil.l.2.c.26.pag. 5 10.n.1.y fig. Pide al Señor, que la de muerte de Cruz.

Phil.1.2.c.28.pag.514.n.1.y fig. Concedela el Señor su peticion, y disponese à morir en la Cruz. Phil. l. 2. c.29.
pag.516.n.1.Describese el teatro en que
padeciò, y consiguiò su dichoso triunso.
Phil.1.2.c.30.pag.518.n. 1. y sig. Que
motivo tuvo para querer morir en Cruz.
Phil. l.2.c.31.pag.520.n.2. Regalados
soliloquios que dijo à la Cruz. Alli pag.
521.n.6. Como sue crucisscada. Alli
pag.522.n.7. Palabras que dijo antes
de morir, y al espirar. Phil. l. 2.c.32.
pag.523.n. 1. Espira, y es coronada.
Alli pag. 525.n.7.

Pobreza. Se recomienda esta virtud à imitacion de Christo. Phil.l.2.c.21.pag.498.

Postrimerias. Las miran los engañados, y los desengañados con mny diserentes antojos. Var.p.1.sent.14.pag.95.n.1. y sig. Utilidades que trahe à las almas la consideracion de las postrimerias. Alla pag. 96.n.3. y sig. y Eg.pag.554.n.25. y sig.

Presencia de Dios. Es necesaria en los que se egercitan en ocupaciones exteriores. Var.p. 1. sent. 13. pag. 94. n. 21. Considerar à Dios dentro de la alma, hace egercitarse en su presencia. Var. p. 2. sent. 5. pag. 135. n. 5. En la presencia de Dios se conocen los danos de su ausencia. Phil. l. 2. c. 14. pag. 476. n. 1.

Propiedad. Quanto deben huir de ella los espirituales. Var. p.3.sent.6.pag.258.n. 21. y sig. y sent.8.pag.271.n.9. y sig. Pureza. La Pureza de conciencia, y de intencion quanto importa. Phil. l. 2.c. 15.pag.479.n.4. y sig.

### Q

Uejas. Las amorosas quejas de la alema, que se siente enamorada de Dios, y desamparada. Var. p. 3. sent. 1.pag. 213.n. 10. y sig. Se compadece Dios de las quejas de una alma enamorada. Var. p. 3. sent. 3.pag. 224. n. 1.

las personas espirituales, y qual deba ser. Var. p. 3. sent. 7. pag. 260.n. 2. Ha de ser de modo, que se asloge la cuerda, pero que no se quite de el arco. Alsi. Regalos. Los dá Dios à los principiantes para alentarlos à seguir con mayor ser-

630

vor los egercicios espirituales. Var.p.1. fent.1.pag.12.n.7.

Relajacion. Nunca faltan razones al relajado contra el perfecto. Phil.l.2.c. 7. pag. 461.n.6.

Religiones. Espiritu con que se fundò su sagrado instituto. Var. p. 3. sent. 6. pag.

Relex. Se propone el alma contando las horas de su vida en un relox de sol. Var. p.1.sent.13.pag.87.n.1. y sig.

Refignacion. Utilidades de la refignacion, y crisis de la verdadera, y fassa en la vida espiritual. Var. p.3.sent.9.pag.282. n.18. y sig. Ha de acompañar siempre à la oracion: y por què. Var.p.3.sent. 10.pag.291.n.18. y sig.

Reyno. Por los medios contrarios que se pierde un reyno, se ha de recuperar. Phil. 1.1.c.6.pag. 360.n.4.

Riquezas. Si se halla obligado el espiritual à tenerlas, las ha de tener á la mano izquierda, y las virtudes à la derecha. Var.p.2.sent.6.pag.145.n.13.

Sacerdote. Debe hacer examen no solo de los pecados de hombre, sino de Sacerdote. Eg.pag. 552.n.18.

Salvacion. Es la oracion medio necesario para la salvacion. Nec. pag. 529. n. 8. No hay Christiano de ocupacion tan continua, que le salte tiempo para tratar la materia de su salvacion. Eg. pag. 549.n. 13. Raros son los que se salvan, respecto de los que se condenan. Phil-l. 2.c.24.pag. 506.n.4.

Santos. Los Santos quieren ferlo, y no parecerlo. Phil. l. 2. c. 21. pag.498.n.4. Cerca està de caer el mas santo, si no tieme humildad. Phil. l.2.c.22.pag.500.n.5. Deben temer los mas santos no caer, para no venir à ser de los no escogidos por sus cuipas. Phil. l. 2.c.24.pag.506. n.4.

Bentides. No se ha de gobernar el alma por los sentidos en lo sobrenatural. Phili l.z. c. 13.pag. 383.n.3..

Sentimientes. Los espirituales se han de recibir con prudencia. Var. p.1. sent.15. pag.108.n.20.

Sequedades. Si se sufren con resignacion, aprovechan mas que las dulzuras. Var. p.2.sent.12.pag.187.n.18. y sig. Vease Tribulaciones, y Cruz.

silencio. Hay tres modos de silencio, de lengua, de discursos, y de deseos. Var.p. 3.lent. 3.pag. 248.n. 19. y 20. El silencio santo es en todos tiempos buenos, y el slos recibos de Dios, necesario. Var.p. 3.

Soberbia. Se ha de huir aum en los actos hearoycos de humildad. Var. p. 3. sent. 13. pag. 3 12. n. 17.

Soledad. Consiste en el poblado, quando Dios quiere que se haga del poblado soledad. Var.p.1.sent,13.pag.88.n.2. y pag.93.n.17. Exclamaciones con que la alma enamorada de Dios suspira por la soledad. Var. p. 2.sent.7.pag.148.n.8. Mas facilmente se halla à Dios en la soledad, que en las plazas. Var.p.2.sent. 11.pag.174.n.3.

Subdites. Aman á sus superiores, si los regalan; y los aborrecen, si los guian al
bien. Var.p.3.sent.7.pag.265.n.15.

Eatro. Describese el teatro en que sus crucificada. Philotèa. Phil. l. 2. c. 30. pag. 5 18.n. 1. y sig.

Temer. Resulta en el alma el temor santo de entrar en cuentas con Dios. Var.p. 1. sent. 10. pag. 63.n.5. Nunca es Dios pequeño, aunque esté en la cuna; y assi siempre ha de ser temido. Var.p. 2. sent. 9. pag. 166. n. 20. El de Dios ha de acompañar siempre al amor. Alli pag. 167.n.22.

Templo. Como se ha de ir, y estar en los Templos. Phil.l.1.c.1.pag.347.11.11.

Tentaciones. Los medios para vencerlas son la oracion, y comunicacion con el Maestro espiritual. Var.p. 1. sent. 1. pag. 1 5. n. 12. Como se ha de haber el alma, quando incurre leve ; ò gravemente en ellas. Alli n. 13. Crecen en las almas al paso de las virtudes.Var.p.1.sent. 11.pag.68. n. z. Anima Dios al alma con esperanza en medio de las tentaciones. Alli pag. 70.1114. Pasada la tentacion, queda con mayor animo el alma para servir à Dios. Alli n.7. y sig. Vease Tribulationes. Venciendo unas, cobra el alma fuerzas para vencer otras. Var. p. 2. sent. 1.pag. 211.n.3. Tentaciones que se ofrecen en el camino de la virtud, y sus remedios. Phil. 1.2.c. 17.pag. 486.n.4. y fig. En la vida espiritual se alcanzan unas tentaciones á otras. Phil. l. 2. c. 18.pag. 489.n.t. y fig.

Teresa de Jesus. (Santa) Temia algunas veces perder la vista por la abundancia de las làgrimas. Var. p. 1. sent. 8.pag.53.
n. 17.

Testamente. No es bien diferirlo para la bo-

ra de la muegre. Eg.pag.577 - -Tiemps. A lo que no importa, o dans, no se hà de dàr gjempo alguno ; pero blo questore da, y conviene, se ha de dartodo er tiempo. Eg.pag. 149.n. 13. Nunca falta por embarazosa que sea la ocupación, ò profesion al que desea tratar del negocio de su salvacion. Alli. Se ha de dàr antes à lo que conviene espiriritual, que à lo que conviene temporal. Alli. No falta tiempo à nadie, para exercitar las virtudes, y para contiderar en lo eterno. Eg.pag. 5 50.11.14. Trabajos. Son el medio para hallar à Dios. Var.p. 2. sent. 10. pag. 167.y sig. y sent. 12.pag. 181.y sig.Gozarse en los trabajos por Dios es don de Dios. Var.p. 2. sent 12.pag. 183.n.5.yfig. siempre hemos de padecer:y por qué. Phil. 1.2.c.14.pag. 478.n. 7. Mas trabajos nos causamos unos à otros los hombres, que los que Dios nos envia. Phil. 1.2.c. 16.pag. 483. n.3.

Trato. El trato interior con Dios es muy dulce. Phil.l.2.c.24.pag.506.n.5.

Tribulaciones. Se representa una alma espiritual atribulada, vendados los ojos, y rirando una tahona. Var.p.1.sent.4.pag. 27.n.1. y sig. Esectos, y asectos que siente el alma en esta tribulacion. Alli pag. 28.n. 3. y fig. Documentos que debe observar para salir de ellas. Alli pag. 30,n,11, y sig. Causan mas penas los deleytes del mundo, que las tribulaciones de Dios. Alli n. 12. Dan luz al Varon espiritual. Var. p. 1.sent.6.pag.37. n.1. Fia Dios tales tribulaciones al alma, que la parece tiene à Dios por congrario. Alli, Efectos, y afectos que siente el alma en esta tribulacion. Alli pag. 39.n.4. y sig. Quatro documentos que debe observar el alma atribulada. Alli pag.41.n.11. y fig. Son algunas sensibilissimas, por que parecen culpas. Var. p.1.sent.12.pag.74.n.1. Señales de que el alma espiritual no consiente à algunas tribulaciones. Alli pag. 77. n. 5. y sig. Quando las tribulaciones, y tentaciones vienen en los egercicios devotos, señal es que tiene en ellas mas parte el Demonio que la propia voluntad. Alli n.7. La almas puras fatigadas con tribulaciones impuras es de creer, que no se rinden à ellas. Alli n. 10. yfig. La que molesta, no daña. Alli pag. 78.n. 12. Por què permite Dios tribulaciones à los juttos. Var. p. 1. sent. 12.pag.81.n.19. y sig. Las tribulaciones grandes de los perfec-

tos pueden llamarse purgatorio de vivos. Alli pag. 84. n. 23. Ocho documentos para el tiempo de tribulaciones. Alli n. . 24. y. sig. Crece con ellas el amor de . Dios. Var. p. 1. sent, 15.pag. 101.n.1. Las dà Dios en esta vida à los que elige para la corona. Var. p. 2. sent. 4. pag. 129.n.1. Se ha de proveer el clma en el tiempo de fervor para el de las tribulaciones, y sequedades. Var. p.2.sent. 7.pag.150.n.11. Siempre està à espaldas del gusto la tribulacion. Phil.1.2.c. 12.pag.471.n.1. El remedio de las tribulaciones es volverse à Dios, y acordarso de lo eterno. Phil. l. 2. c. 14.pag. 477.n.5. y 6. Porquè envia Dios muchas veces tribulaciones à los juitos. Phila 1.2.c.16.pag.483.n.2.y 3. La paciencia es su remedio. Alli n.z. Nunca està Dios mas presente à las almas, que quando estàn por èl mas atribuladas. Phil. 1. 2. c. 13. pag. 4.73. n. 1. y c. 15. pag. 479. n. 2. Utilidades de las tribulaciones, y trabajos que se padecen por Dios. Phil. 1.2.c. 29.pag. 5 16.n. 3. Es la humildad el remedio en el tiempo de la tribulacion, Phil. 1.2.c. 15. pag. 481.n.8.

Anidad. Es una hierva tan entre metida, que no hay donde no quiera
criar. Va.p. 1. [ent. 5. pag. 36.n. 17. La
cura Dios en los principiantes, tomandole cuenta de sus muchos pecados.
Var.p. 1. sent. 10. pag. 63.n. 11. Se muestra con egemplos que la vanidad del
mundo es transitoria. Var. p. 2. sent. 5.
pag. 136.n. 7. y sig.

Vicio. Se padece mas en seguir el vicio, que en abrazar la virtud. Var.p.1.sent. 11.pag.71.n.8.y pag.73.n.12.

Victoria. En las guerras del alma una victoria asianza à otra victoria. Phil. 1. 2. c. 18.pag.489.n.3. y c.20.pag.494.n.1. Vida. Utilidades en considerar la brevedad de la vida. Var. p. 1. sent. 13.pag. 87.n. 1. y sig. Conviene que sea breve la del hombre: y porqué. Var. p. 1. sent. 14.pag.98.n.8. Efectos de un alma, que delea se le acabe la vida por ver à Dios. Var. p.3. sent. 1,2.pag.302.n.8. y sig. En esta vida no hay que vér sino miserias. Alli, Por què nadie hay contento en elta vida. Phil.l. 1.c. 16.pag. 391.n.4. y tig. Què sea la vida humana.Phil.1.2.c.6.pag.458.n.10. Es la del hombre una guerra mientras vive. Eg. pag. 541.n.4. La del divertido es muy

corta, la del espiritual, y cuidadoso muy larga. Alii pag. 544.n.9 La humana es un esqueleto vettido, y una muerte disimulada. Eg. pag. 560.n.5. Toda su duracion es solo un instante. Alli pag. 566.n.14. Vease Muerte.

Vida Espiritual. Se divide en tres vias, purgativa, iluminativa, y unitiva: Se explica. Var. Introduc. p. 4. n. 6. y sig. Tres sentimientos, ó saetas que en estas tres vias hieren al alma. Alli pag. 5. n.7. Seis documentos que han de observar los que siguen esta vida. Alli n.9. y sig. Se ha de hacer en ella mas caso de las virtudes, que de los sentimientos. Alli pag.7.n. 11. Aunque parece aspera, es suave : y en qué sentido. Alli na 12. Nadie se assegure en ella, ni se recele volver à ella, por perdido que lea. Alli pag. 8. n. 13. Es necesario en ella tener determinadas horas de oracion. Allı pag. 9.n.14. Vease Alma. Seis documentos para los principiantes en la vida espiritual. Var. p. 1. sent. 1. pag. 14. n. 10. y lig. Veale Tribulaciones. Riesgos que hay en ella, y quanto conviene su conocimiento, Var. p. 1. sent. 10. pag. 63.n.3. y fig. Es un mar sereno, y sofegado. Var. p. 1. sent. 11. pag. 71. n. 8. Se assegura en ella el camino, negandose al sentido, y entregandose à la fe. Var. p.1.sent. 15.pag. 101.n. 13. Espicituales hay que con menores sentimientos tienen mas amorà Dios. Atti pag. 107.n. 18. No han de faltar en ella peleas, y tentaciones. Var. p. 2. sent. 1. pag. 110. n.2. No hay en ella menudencias, que no merezcan mucha ponderacion. Alli pag. 116.n.19. Es dificultosa á la nasuraleza, aunque facil à la gracia. Var. p.2.sent.2.pag.118..n.2. No se ha de desanimar el alma, aunque la parezca, no aprovecha en ella. Alli pag. 122. n. 12. Es grande error, quererse gobernar en ella por sí milma. Var.p.2.sent. 3.pag.127.n. 11. Tiene el espiritual continua guerra con su cuerpo, como el pecador serenidad, y paz. Var.p.2.sent. 4. pag. 129.n. 1. y sig. Si no se huye en ella de lo leve, se incurrirà en lo grave. Alli pag. 130.n.3. Se ha de abstener en ella no tolo de lo malo, fino aun de los primeros movimientos de lo malo. Var. p.2.sent.5.pag. 140.n.15.y sig. Se explican sus tres vias en tres sutilissimas lineas, hechas por dos pintores famosos. Var.p.2.fent.11.pag.174.n.4. y 5. No se acaba en ella la guerra, sino con la muerte Var. p. 3. sent. 8.pag. 269in. 3.

Tiene por sin la gloria. Var. p. 3. seni.
15. pag. 321.n.1. En la vida espritual
mas son los temores, que los peligro.
Phil. 1.2.c. 10.pag. 466.n. 1. En ella se
camina mejor con borrasca, que con
bonanza. Phil. 1. 2. c. 18.pag. 490.n. 3.
y sig.

Vocacion. La de Dios tiene muchos contririos en el mundo, y se refieren. Var.p.
1.sent.1. pag. 10.n.1.y sig. No hay vocacion de Dios, que no sea censurada del mundo. Alli pag. 14.n.10. y sig. La vocacion es de Dios, y nuestro el obrar. Phil.1.2.c.9.pag.464.n.2.

Voluntad. La propia es una rémora grando en el camino del espiritu. Var.p.2.sent. 3.pag. 123.n.2. El deseo de hacer en todo la de Dios, lleva presto al alma à lo mas perfecto. Var. p. 2. sent. 11. pig. 176.n.6. y fig. Nuclèra voluntad propia es Cruz para Dios. Phil. l. 1, c. 25. pag.419.n.8. y sig. La propia voluntad cria disgustos. Phil. 1. c. 26.pag. 423.n. 7. Quan facilmente se apega à los aplanfor Phil.1.2.c.22.pag.499.n.2. En la escuela del amor solo se discurre con la voluntad. Phil. 1.2.c. 7. pag. 461. n.6. [2] voluntad amando despierta discursos amorofos, Phil. 1. 2.c. 8.pag. 462.n.21 La voluntad del Señor nos liama à la Cruz. Phil.1.2.c.9.pag.464.n.2.

YUgo. Como es suave el de Christo, siendo su camino estrecho. Var. Introduc.pag. 7.11.12.

Var.p. 1. sent: 8. pag. 55.n. 21. y sig. Es imposible que pueda remediar todo el torrente de vicios, que hay en el mundo. Alli.



